#### GOVERNMENT OF INDIA

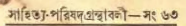
# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 181,43/ Tak AGG. No. 19844

D.G.A. 79. GIPN—S4—2D, G. Arch. N. D./57.—25-9-58—1,00,000.







हैंगोज्ममूंब Gantamagutra

19844

Vateryay বাৎস্যায়ন ভাষ্য

( বিস্তৃত অনুবাদ, বিবৃতি, টিপ্লনী প্রভৃতি সহিত )



# PAST NES PART V

মহামহোপাধ্যায় পণ্ডিত শ্রীযুক্ত ফণিভূষণ তর্কবাগীশ

্ৰু কৰ্তৃক অনুদিত, ব্যাখ্যাত ও সম্পাদিত

D34 45 /33

ে এ েটাত কলিকাতা, ২৪৩০০ অপার সার্কুলার রোড

181:43 বজীয়-সাহিত্যাপরিমদ, মন্দির

Tax Vanding Sales 1788

ত্রীরামকমল সিংহ কর্ত্তক

প্রকাশিত

১৩৩৬/বন্ধান

মুল্য-পরিবাদের সদস্ত-পঞ্চে ২১, শাখা-পরিবাদের সদস্ত-পঞ্চে ২। । , সাধারণ পক্ষে ২। ।

ক্লিকাতা। ২নং বেথুন রো, ভারত মিহির যত্র শ্রীসর্বেশ্বর ভট্টাচার্য্য দ্বারা মুজিত।

CANTRAL ARCHAROLOGICAL
LIBRARY, NEW DELNI.

A. No. 19844

Date 22 | 6|63

Col No. 181.43

Tax

## निद्वपन ।

এইবার 'ন্তায়দর্শনে'র শেব গ্রন্থ সমাপ্ত হইন। ১০২০ বঙ্গান্ধে এই কার্য। আরম্ভ করিরাই আমি বে মহা চিন্তাসাগরে নিপতিত হইয়াহিলাম, এত দিন পরে তাহার পরপারে পৌছিলাম। দেই অপার মহাসাগরের অতি হুল জ্বা বহু বহু বিচিত্র তরঙ্গের ক্লেপনর মানাতে নিতান্ত মবনন হইয়া এবং তাহার মধ্যে অনেক সময়ে শারীরিক, মানসিক ও পারিবারিক নানা ছরবস্থার প্রবাণ ঝটকার বিঘ্রিত এবং কোন কোন সময়ে মৃতপ্রায় হইয়াও বাহার করণাময় কোমল হল্ডের প্রেরণায় আমি জীবন লইয়া ইহার পরপারে পৌছিয়াছি, তাঁহাকে আজ কি বলিয়া প্রপাম করিব, তাহা জানি না। অন্ধ আনি, তাঁহাকে দেখিতে পাই নাই। বনহান আনি, তাঁহাকে কথনও ধরিতেও পারি নাই। তাঁহার স্কলপ বর্ণনে আমি একেবারেই অক্ষম। তাই জ্ঞান্থরে বলিতেছি,—

#### যাদৃশত্বং মহাদেব ভাদৃশায় নমো নমঃ।

ফরিদপুর জেলার অন্তর্গত কোঁড়ক্নীপ্রামনিবাদী দর্মশাস্ত্রপারদর্শী মহানৈরারিক ৺জানকীনাথ তর্কয়ন্ত্র বেদান্তবাগীশ মহাশরের নিকটে 'প্রারদর্শন' অধায়ন করিয়া যে দমন্ত উপদেশ প্রাপ্ত
হইয়াছিলাম, তাঁহার দেই দমন্ত উপদেশ এবং তাঁহার মেহমর জানীর্মাদ মাত্র দম্বন করিয়া আমি
এই অসাধা কার্য্যে প্রবৃত্ত হই। তিনি অনেক দিন পূর্বে অর্গত হইয়াছেন। আজ আমি আমার
দেই পিতার ক্রায়্য প্রতিপালক এবং প্রথম হইতেই ক্রায়শাস্ত্রের অধ্যাপক প্রমারাধ্য প্রমাপ্রয়
মর্গত প্রীগুরুদদেবের প্রীচরণ পূনঃ পূনঃ অরণ করিয়া, তাঁহার উদ্দেশে পূনঃ পূনঃ প্রশাম করিতেছি।
দান আমি, অযোগ্য আমি, তাঁহার য়থাযোগ্য স্মৃতি রক্ষা করিতে অসমর্থ।

পরে যে সমস্ত মহামনা ব্যক্তির নানারপ সাহায়ে এই গ্রন্থ সম্পাদিত ও প্রকাশিত হইরাছে, উাহাদিগকেও আজ আমি কৃতজ্ঞহ্বরে পুন: পুনঃ স্থরণ করিতেছি এবং অবশ্র কর্ত্তবাবোধে যথাসম্ভব এথানে তাঁহাদিগেরও নামাদির উল্লেখ করিতেছি।

২০১১ বলান্তের বৈশার্থ মানে পাবনা 'দর্শন টোলে' অধ্যাপক নিযুক্ত হইরা আমার পাবনার অবস্থানকালে পাবনার তদানীস্তন সরকারী উকিল, পাবনা 'দর্শন টোলে'র সম্পাদক ও সংবক্ষক "গায়ত্রী" প্রভৃতি বিবিধ প্রস্থ-প্রণেতা রাম বাহাত্বর প্রীযুক্ত প্রদানারায়ণ শর্মচৌধুরী মহোদ্য প্রথমে আমাকে এই কার্য্যে উৎসাহিত করেন। তিনি নিজে শাস্ত্রজ্ঞ এবং দেশে শাস্ত্রাধাণক ব্রাহ্মণ পণ্ডিতগণের রক্ষা ও শাস্ত্রচর্চার সাহায়্য করিতে সভত স্থভাবতঃই দৃঢ়প্রতিজ্ঞা। পূর্বের তাঁহার সহিত আমার কিছুমাত্র প্রিচেম ও কোনরূপ সম্বন্ধ না থাকিলেও তিনি তাঁহার স্থভাবতংশই পাবনার আমাকে রক্ষা করিবার জন্ম এবং আমার প্রতিষ্ঠার জন্ম কত যে পরিশ্রম ও স্থার্থত্যাগ করিয়াছেন, অর্থহারা, পৃত্তকাদির ছারা এবং আমার বহু ছাত্র রক্ষার ছারা এবং আরও কত প্রকারে যে, আমার শাস্ত্রচরি কিরূপ সাহায়্য করিয়াছেন, তাহা যথাব্য বর্ণন করিবার কোন ভাষাই আমার নাই। তবে আমি এক কথার মুক্তকণ্ঠে সভাই বনিতেছি বে, দেই প্রসমনারামণের

প্রদানদৃষ্টি ব্যতীত আমার আর নিঃনহার অবোগা বাক্তির কিঞ্ছিৎ শাস্ত্রচ্চার কোন আশাই ছিল না। তিনিই আমার এই কার্য্যের মূল সহার ।

কিন্তু স্ফুর্লভ সহার পাইবাও এবং উৎসাহিত ও অত্যান হইবাও নিজের অবোগ্যভাবশতঃ আমার পক্ষে এই কার্যা অসাবা বুঝিরা এবং এই গ্রন্থের বহু বার-সাধ্য মুন্তব্র অসম্ভব মনে করিয়া আমি প্রথমে এই কার্য্যার ন্ত সাহদই পাই নাই। পরে পাবনা কলেজের তদানী জন সংস্কৃতাখাপক আমার ছাত্র শ্রীনান শরচ্চন্দ্র বোধাল এম এ, বি এল, কাব্যতীর্থ, সরস্বতী, বিল্যাভূষণ প্রত্যন্থ আদিরা আমাকে পুনঃ পুনঃ অনুরোধ করিয়া বংগন বে, 'আপনি কিছু লিখিরা দিলেই আমি তাহা क्टेंबा कनिकालांत्र याहेबा जीपूक शेरवस्ताथ नड दानां खत्रप्र अप अ, वि अन, मरशन्यत निकटि खेश पित । তिनि शतम वित्शादनारी, विशिष्ठ दशका प्रार्थिन क, आधारे छिनि छैं शत मन्त्राधिक "অন্ধবিদ্যা" পত্রিকায় সাদরে উহা প্রকাশ করিবেন। এবং কালে পুস্তকাকারে সম্পূর্ণ গ্রন্থ প্রকাশের একটা ব্যবস্থাও তিনিই অবশ্র করিবেন। ফলে তাহাই হইরাছিল। প্রীমান শরচ্চদ্রের অনুমা আগ্রহ ও অনুরোধে আমি প্রথমে অতিকটে কিছু ণিধিয়া তাঁহার নিকটে নিয়াছিলাম। ক্রমে করেক মান "ব্ৰন্ধবিদ্যা" প্ৰিকায় প্ৰব্যাকাৰে কিয়দংশ প্ৰকাশিত হুইলে বন্ধীয়-সাহিত্য-প্ৰিয়দেৱ ভদানীস্তন হবোগ্য সম্পাদক, পরম বিলোৎগাহী, টাকার জ্বানার, অনামখ্যাত রার বতীজনাথ চৌধুরা, প্রীকণ্ঠ, ্ম এ, বি এল মহোদয় উহা পাঠ করিয়া বঞ্জীয়-সাহিত্য-পরিষৎ হইতে এই অস্থ প্রকাশের অভিপ্রায় প্রকাশ করেন। পরে আমার পত্র পাইয়াই তিনি সাগ্রহে বল্লায়-সাহিত্য-পরিষদের কার্য্য-নির্ন্নাহক-সমিতিতে এই এছ প্রকাশের প্রভাব করিলে খনামগ্যাত প্রাযুক্ত বাবু হারেক্রনাথ দত মধ্যেদর সাঞ্জহে ঐ প্রস্তাবের বিশেষরূপ সমর্থন করেন। ভাগার ফলে বঙ্গায়-সাহিত্য-পরিবং হইতে এই প্রস্থ প্রকাশ স্থিরীক্ত হয়। উক্ত মহোদয়গুয়ের আন্তরিক আগ্রহ, বিশেষতঃ রায় বতীন্দ্রনাথের অদমা চেষ্টাই বন্ধান-সাহিতা-পরিবৎ হইতে এই গ্রন্থ প্রকাশের মূল। রাল বতীক্রনাথ ভবৈকুঠে शिवाहन। वीशन् शेरवक्षनाथ यह भवोरव स्रोधकोवी रहन।

বন্ধীয়-সাহিত্য-পরিষৎ হইতে এই গ্রন্থ প্রকাশ স্থিনীকৃত হইকেই রায় বতীক্রনাথ আমাকে প্রথম থণ্ডের সম্পূর্ণ পাণ্ডুলিপি সত্তর পাঠাইবার জন্ম পাবনার পত্র লেখেন। স্তরাং তথন আমি বাধা হইয়া বহু কটে ক্রন্ত লিখিয়া প্রথম থণ্ডের সম্পূর্ণ পাণ্ডুলিপি পাঠাই। তাই প্রথম থণ্ডে অনেক স্থলে ভাষার আধিকা এবং কোন কোন স্থলে পুনক্ষিত্ত ঘটিয়াছে। কিন্তু রায় বতীক্রনাথ ভাহাতে কোন আপত্তিই করেন নাই। পরস্ত তিনি আমাকে বিস্তৃত ভাষায় লিখিবার জন্মই অনেকবার পত্র বিরাহেন। সংক্ষেপে গিখিলে এই অতি ছ্রেনাধ বিষয় কখনই স্থ্রোধ হইতে পারে না, ইহাও পুনঃ পুনঃ বলিয়াছেন।

রার বতীক্তনাথ তাঁহার বহু দিনের আকাজন্মনারে, শিক্ষিত সমাজ বাহাতে স্থারদর্শন ও বাৎজারনভাষা বুঝিতে পারেন, বঙ্গভাষার যেরূপ বাগ্যার ছারা উহা স্প্রোধ হয়, এই উদ্দেশ্যে আমাকে সরল ভাবে বে সমস্ত পত্র দিরাছিলেন এবং আ্যি কলিকাতার আসিলে সাহিত্য-পরিষদ্যন্দিরে সাক্ষাৎকারে আমাকে পুনঃ পুনঃ বে সমস্ত কথা বলিয়ছিলেন, তাহা সমস্তই এখন আমার মনে হইতেছে। তিনি ত'বকুও গণনের কিছু দিন পু:র্মণ্ড আমাকে দাগ্রহে আনেক দিন বলিয়ছিলেন, 'ভারদর্শনের পঞ্চন আধার ভাল করিয়া লিখিতে হইবে, উহা আতি ছর্কোধ। আমি বছ চেটা করিয়াও উহা ভাল বুরিতে পারি নাই। আপনি বে কিরপে উহার বাাঝা করিবেন, কিরপে বালালা ভাষার উহা ব্যক্ত করিয়া বুঝা ইরা দিবেন, তাহা দেখিবার জন্ম এবং উহা বুরিবার জন্ম আমি উৎক্তিত আছি। ভারদর্শনের পঞ্চম অধ্যায় না বুরিলে ভারদ্শারে বুঝা হর না। সংক্ষেপের কোন অন্ত্রোধ নাই। আপনি বিস্তৃত ভারার ধেরপেই হউক, উহা বুঝাইরা দিবেন। আপনি এখন হইতেই তাহার চিন্তা কর্মন।'

কিন্ত বিশর না হইলে ত আমরা বাহা চিন্তনীয়, তাহার বিশেষ চিন্তা করি না। তাই রায় বতীক্রনাথের পুন: পুন: ঐ সমস্ত কথা শুনিরাও তথন দে বিষয়ে বিশেষ চিন্তা করি নাই। পরে সময়ের
অল্লভাবশতঃ পঞ্চম অধ্যানের ব্যাখ্যা কিছু সংক্ষেপে ফ্রন্ত লিখিত হইগ্রাছে। তথাপি পঞ্চম অধ্যায়ে
পৌতমোক্ত "জাতি" ও "নিগ্রহস্থানে"র তব্ ব্যাইতে এবং দে বিষয়ে পুর্বাচার্যাগণের বিভিন্ন মত ও
বৌদ্ধ মতের আলোচনা করিতে আমি বধাশক্তি বধামতি চেঠা করিরাছি। কিন্ত তাহা সকল হইবে
কি না, জানি না। ছার্ভাগ্যবশতঃ দে বিষয়ে রায় যতীক্রনাথের মন্তব্য আর শুনিতে পাইলাম না।

এই প্রকের সম্পাদন কার্ব্যে যে সমস্ত গ্রন্থ আবশ্বাস হইরান্তে, তাহার অনেক গ্রন্থই আমার নাই। স্বতরাং বহু কই ত্রীকারপূর্জক নানা সময়ে নানা স্থানে ঘাইয়া গ্রন্থ সংগ্রহ করিয়া অধ্যয়ন করিতে ইইয়াছে। এখানে ক্রন্তজ্ঞার সহিত প্রকাশ্ব এই যে, কালী গবর্গমেণ্ট কলেছের বর্ত্তমান অধ্যক্ষ সর্জ্বশান্তরশী মহাত্মা প্রীযুক্ত গোপীনাথ শর্মা-কবিরাজ এম এ মহোদয় এবং বোলপুর বিশ্বভারতীর অধ্যক্ষ, নানাবিলাবিশারদ স্থাপ্তিত প্রীযুক্ত বিধুশেথর শান্ত্রী মহোদয় এবং শান্তিপুর-নিবাসী স্থাপ্রদিজ ভাগবতব্যাখ্যাতা আমার ছাত্র স্থাপ্তিত প্রীমান্ রাধাবিনোদ গোত্মামী এবং আরও অনেক সরাশ্র বাক্তি গ্রন্থাদির দ্বারা আমার বহু সাহাত্ম করিয়াছেন। বিশেষতঃ প্রথমোক্ত মহাত্মা প্রীযুক্ত গোপীনাথ শর্মাক্রিরাজ এম এ মহোদয় এই পুন্তক সম্পাদনের হুল্ল আমার অর্থ সাহাত্মন করিয়া ত্বতের ব্রন্থা ত্বতঃপ্রবৃত্ত হইয়া ইউ পি গবর্গমেণ্ট হইতে কএক ব্রুমরের জল্ল মাসিক পঞ্চাশ টাকা সাহাত্ম লাভের ব্যবস্থা করিয়া দিয়া, আমার অ্রন্তিত্ত আশাতীত উপকার করিয়াছেন। যদিও তিনি এ জল্ল কিছুমাত্র প্রশংসা চাহেন না, তথাপি অবশ্বকর্ত্তির আশাতীত উপকার করিয়াছেন। এই প্রসক্ত আমি এথানে তাহার ঐ মহামহন্তের বোল্যা করিতেছি।

নানা স্থানে অনেক গ্রন্থ পাইলেও অনেক স্থলে ব্যাসময়ে আবশ্রক গ্রন্থ না পাওয়ায় বথাস্থানে অনেক কথা লিখিতে পারি নাই। তবে কোন কোন স্থলে পরে আবার সেই প্রসঙ্গে সে বিষয়ে বথা-সম্ভব আলোচনা করিয়াছি। কোন কোন স্থলে পরে আবার পূর্বাসিখিত বিষয়ের তাৎপর্য্য বর্ণন এবং সংশোধনও করিয়াছি; পাঠকগণ স্থটাপত্র দেখিয়াও দে বিষয় কক্ষ্য করিবেন এবং "টিপ্রনী"র মধ্যে বেখানে যে বিষয়ে দ্রন্তীয় বলিয়া উল্লেখ করিয়াছি, তাহাও সর্ব্বত্র অবশ্রু দেখিবেন। অনেক স্থলেই বাহলাভয়ে অনেক বিষয়ে পূর্বাচার্য্যগণের কথা সম্পূর্ণরূপে প্রকাশ করিতে পারি নাই। কিন্তু যে বে প্রস্থে দেই সমস্ত বিষয়ের বাাধ্যা ও বিচার পাইরাছি, তাহার ব্যাসম্ভব উল্লেখ করিছাছি।

বাঁহারা অনুসন্ধিৎস্থ পাঠক, তাঁহারা দেই সমন্ত গ্রন্থ পাঠ করিগে তাঁহানিগের অনুসন্ধানের অনেক স্থবিধা হইবে এবং পরিশ্রমের লাখব হইবে, ইহাই আমার ঐরূপ উল্লেখের উদ্দেশ্য ।

আমি অনেক সমরেই দুরে থাকার এবং আমার অকমতাবশতঃ এই গ্রন্থের প্রক্তক, সংশোধন কার্য্যে বিশেষ পরিশ্রম করিতে পারি নাই। তাই অনেক স্থলে অভন্ধি ঘটিরাছে এবং জন্ধি পরেও সমস্ত স্থলের উল্লেখ করিতে পারি নাই। এই থণ্ডের শেষে জনি গরের পরিশিষ্টে কতিপর স্থলের উল্লেখ করিয়ছি। পাঠকগণ জনিপত্রে অবস্তাই দৃষ্টপাত করিবেন। এখানে ক্রভক্ত হার সহিত অবস্তা প্রকাশ্য এই বে, বল্লীয়-সাহিত্য-পরিষ্কের প্রিশাগার স্থযোগ্য পণ্ডিত কোটালীপাড়ানিবাদী গৌতমকুলোভব প্রী হারাপ্রদার ভট্টাহার্য্য মহাশার বহু পরিশ্রম করিয়া এই গ্রন্থের প্রারম্ভ হইতে শেষ পর্যান্ত প্রদাধন করিয়াছেন। বলিও তিনি তাহার নিজ কর্ত্তবাান্তরোধেই এই কার্য্য করিয়াছেন, তথাপি এই কার্য্যে তাহার অনক্তরাধারণ দক্ষণ্ডা ও অতি কঠোর পরিশ্রমের সাহার্যানা পাইলে, আমার ঘারা এই প্রন্থ সম্পাদন স্থান্তর হইত না এবং এই বংসরেও এই প্রন্থের মুদ্রান্ত্রণ সমাপ্তা হইত না। তিনি নিজে প্রেন্সে যাইয়াও এই প্রন্থের শীল্প সমাপ্তির জন্ম চেন্তা করিয়াছেন।

আমার পাবনায় অবস্থানকালে ১০২৪ বন্ধান্ধে আশ্বিন মাসে এই প্রস্তের প্রথম থপ্ত প্রকাশিত হয়। পরে আমি ৮কাশীধামের 'টাকমানী' সংস্কৃত কলেজে অধ্যাপক নিযুক্ত হইয়া পৌষ মাসে ৮কাশীধামে গোলে ১০২৮ বন্ধান্ধে এই প্রস্তের বিভীয় থপ্ত ও ১০০২ বন্ধান্ধে ভূতীয় থপ্ত প্রকাশিত হয় এবং চতুর্ব পপ্তের অনেক অংশ মুক্তিত হয়। পরে আমি ১০০০ বন্ধান্ধের প্রাবশ মাসে কলিকাতাল কলেজে অধ্যাপক নিযুক্ত হইয়া কলিকাতায় আদিলে ঐ বংসরেই চতুর্ব পপ্ত প্রকাশিত হয়। নানা কারণে মধ্যে মধ্যে অনেক সমরে এই প্রস্তের মুজান্ধণ বন্ধ থাকায় ইহার সমাপ্তিতে এত বিলম্ব ধইয়াছে। কিন্তু রায় মতীক্রনাথ এবং ওটাহার পরবর্ত্তী স্থবোগ্য সম্পাদক প্রীযুক্ত বাবু অমুলাচরণ বিদ্যাভ্বণ মহোদয় এবং বর্ত্তথান স্থবাগ্য সম্পাদক প্রীযুক্ত বাবু অমুলাচরণ বিদ্যাভ্বণ মহোদয় এবং বর্ত্তথান স্থবাগ্য সম্পাদক প্রীযুক্ত বাবু বহার মধ্যায় সহকারী কর্মচারী প্রমান স্থব্যক্তমার পাল এই প্রস্তের নীত্র সমাপ্তির জন্ত বংগাচিত চেষ্টা করিয়াছেন। আর এই প্রস্তের প্রকাশক সাহিত্য-পরিষদের প্রধান কর্মচারী প্রযুক্ত রামকমণ নিংহ মহোন্ধের কথা কত বলিব। তিনি এই প্রস্তের শীত্র সমাপ্তির জন্ত প্রথম হৈতেই অলান্ত পরিশ্রম করিয়াছেন। আরি কলিকাতার আদিলে তিনি অনেক সম্বেনিজে আমার নিকটে আদিরাও প্রফান, লইয়া গিয়াছেন। সরলতা ও নিরতিমানতার প্রতিমৃত্তি স্থবর্মনির্চ প্রমান রামকমনের ভক্তিমন্ব মধুর বাবহার এবং শীত্র এই প্রন্থ সমাপ্তির জন্ত চিন্তা ও দ্বিটী আমিন ক্রমন কর্মন করিব লাও পারিব না। ইতি

শ্রীফণিভূষণ দেবশর্মা। কলিকাতা, আধিন। ১০০৬ বঙ্গান্ধ।

# সূত্র ও ভাষ্যোক্ত বিষয়ের সূচী

( চতুর্থ অধ্যায়, দ্বিতীয় আহ্নিক)

विश्व विसम পুর্বাদ্ধ পূর্বাক ভাষো—আত্মা প্রভৃতি সমস্ত প্রমেয় পদার্থের তৃতীয় স্থাত্ত—অবন্ধবিষয়ে অভিমান রাগ-প্রত্যেকের তত্ত্জান মৃক্তির কারণ বলা ছেয়াদি দোষের নিমিত, এই দিকাস্ত যার না, বে কোন প্রমেয়ের তত্ত্তানও ভাষ্যে-সবন্ধবিবিষয়ে অভিমানের ব্যাধ্যার মুক্তির কারণ বলা বায় না, স্থতরাং প্রমেয়-জ্ঞ দুঠান্তরূপে পুরুষের সম্বন্ধে স্ত্রী-সংজ্ঞা ও তত্ত্তান মুক্তির কারণ হইতে পারে না — এই পূর্বপক্ষের সমর্থনপূর্বক তত্ত্তরে ন্ত্ৰীর সম্বন্ধে পুরুষসংজ্ঞারপ মোহ এবং উক্ত সিদ্ধান্ত কথিত হইয়াছে যে, প্রমের মর্গের স্থলে নিমিত্তগংক্তা ও অমুবাজনগংক্তারণ মোহের বাাখা। মুমুকুর পক্ষে ঐ সমস্ত मत्या त्व व्यापय विवास विशास्त्रान त्य मरका वर्জनीय, किंख वर्णनमरका कोटवत मश्मादतत नियान, दमहे अध्यादतत তত্তান তাহার মুক্তির কারণ। অনা-চিন্তনীর। অভ্তচ্যজ্ঞার ব্যাখ্যা ও উক্ত দিন্ধান্তে যুক্তি প্রকাশ ... ৩৭-০৮ ত্মাতে আত্মবৃদ্ধিকপ মোহই দিখাজান, উহাকেই অহঙার বলে। ঐ মিথাজ্ঞানের চতুর্ব স্থাত্রে—মবর্যীর অন্তিত্ব সমর্থন করিতে নিবৃত্তির অভ্য শরীরাদি প্রমেয় পদার্থের প্রথমে তবিষয়ে সংশয় সমর্থন ... তত্ত্তানও আবগুক। যুক্তির বারা উক্ত পঞ্চম স্ত্রে—উক্ত সংশরের অনুপণতি দিদ্ধান্ত প্রতিপাদনপূর্বক প্রথম স্থরের \*\*\* বর্ত্ত পুর্বেশকবারীর মতে অবয়বীর व्यवखांत्रमा ... ১—8—€—>8 অদভাবশতঃও তরিষয়ে সংশ্রের অনুপপত্তি अथम <del>ए</del>ट्ड — भंबोब्रानि इःथ भर्याख त्व म्यविध প্রমের রাগ-ছেবাদি দোবের নিমিন্ত, তাহার তব্জান প্রযুক্ত অহলারের নির্ত্তি मक्षम, व्यष्टम, नवम ও प्रनम ऋत्वत्र बाता অবয়বীতে তাহার অবয়বদমূহ কোনরূপে কথন বর্ত্তমান থাকিতে পারে না এবং অবরব-বিভীয় স্থাত্র—ক্লপাদি বিষয়সমূহ मिथा। সংকল্পের বিষয় হইয়া রাগবেষাদি দোব সমূহেও অবর্বী কোনরূপে বর্ত্তমান থাকিতে পারে না এবং অবয়বদমূহ হইতে উৎপন্ন করে, এই দিদ্ধান্ত প্রকাশ পূথক স্থানেও অবহবী বর্ত্তমান থাকিতে হারা মুদুকুর রূপাদি বিবরদমূহের তব-পারে না এবং অবয়বদমূহ ও অবয়বীর छान्हे अथम कर्डरा, এই मिषादस्त्र ভেদ ও অভেদ উভয়ই আছে, ইহাও বলা প্ৰকাশ

পুঠান্ধ বিষয়

기회투

गांव मा ; अळ ०व अवस्वी माहे, अवस्वी অলীক, এই পূর্বাপক্ষের সমর্থন ৪৭-৫০ একাদৰ ও খাদৰ হুত্রে-পূর্বাপক্রাদীর পুর্ব্বোক্ত যুক্তি খণ্ডন। ভাষ্যে—অবরব-नमुद्ध व्यवस्थीद वर्डमानव नमर्थन पूर्वक चनग्रदोत्र चलिय नमर्थन ... ६६ - ६९ ১০শ ক্রে-প্রমাণুপুঞ্বাদীর মতে অবর্বী না থাকিলেও অন্ত দুষ্টাস্তের হারা পুনর্কার পরমাণ্প্ষের প্রতাকত্ব সমর্থন · · ৬৭ অতীন্ত্রিগ্রুবণত: ১৪শ ফুত্রে—পর্যাপুর পরমাণুপঞ্জ ইব্রিনের বিবর ইইতে পারে না,—এই বৃক্তি দারা পূর্বস্ত্রোক্ত মতের খণ্ডন। ভাষ্যে—সুরোক্ত যুক্তির বিশব ব্যাখ্যা এবং পরমাণুপ্রবাদীর অন্ত বধারও খণ্ডনপূর্বাক খুলোক বৃক্তির ममर्थन ১৫শ হতে-পূর্মোক্ত পূর্মণকরাদীর যুক্তি অনুসারে অব্যবীর অভাব সিদ্ধ হউলে ঐ যুক্তির বারা অবয়বেরও অভাব সিছ হওরার সর্বভাবই দিল্ল হর, এই আপত্তির \*\*\* \*\*\* ১৬শ খ্রে-পুর্বোক্ত বুক্তির ছারা প্রমাণুর অভাব দিন্ধ না হওয়ায় সর্লাভাব দিন্ধ হয় না, এই দিন্ধান্ত প্রকাশ। ভাষো—যুক্তির ছারা পরমাণ্র নিরবয়বত্ব সংর্থনপূর্বাক প্রমাণুর অরপ প্রকাশ ... ৭৭—৭৮ ১৭ৰ হুত্রে—নিরধর ব পরমার্র অন্তিত্ব সমর্থন

২০শ পূত্রে—উক্ত পূর্ব্যপক্ষের খণ্ডন · · ১১ ২১শ হুত্রে—পূর্জপক্ষবাদীর আপত্তি পশুনের জন্ম আকাশের বিভূত্ব সমর্থন ২২শ সূত্রে—আকাশের বিভূরণকে আপত্তি ভাষ্যে –পরমাণু কার্য্য বা জন্ত পদার্থ হইতে পারে না, স্থতরাং পরমাপুতে কার্যাত্ব না থাকার কার্যাত্ত হেতুর বারা পরমাণুর অনিতাত্ব দিক হইতে পারে না এবং পর্মাণুর অবয়ব না থাকার উপাদান-কারণের বিভাগপ্রযুক্ত পরমাণুর বিনাশিত্ব-রূপ অনিতাবও সম্ভব নহে, এই সিদ্ধান্তের **শ্ৰহ্ম** ২০৭ ও ২৪শ সূত্রে – পূর্ব্বপক্ষবাদীর অভিমত চরম যুক্তির বারা পূর্বপক্ষরণে পর্মাণুর সাবস্থবত্ব সমর্থন ... ১০০-১০১ ভাষ্যে—প্রথমে স্বতরভাবে উক্ত পূর্মণকের ২০শ স্ত্রে—উক্ত পূর্মপক্ষের খণ্ডন বারা পরমাণ্র নিরবরবস্থ নিরাজের সংস্থাপন ১১০ ভাষো-नर्का भाववानी वा विकानमञ्ज्ञानीत মতাত্ৰাবে সমস্ত জ্ঞানের ভ্ৰমত সম্প্ৰ-भूर्तक २६४ एखंद व्यवडादमा । ২৬শ হ্ৰে —বৃদ্ধির ধারা বিবেচন করিলে কোন পনার্থেরই স্বরূপের উপনন্ধি হয় না, অতএব বিষয়ের সন্তা না পাকার সমন্ত জানই অনদ্-বিষয় ক হওয়ায় ভ্ৰম, এই পূৰ্মপক্ষের

२१म, २৮म, २३म, ७ ७०म स्टाब बाबा केक

०) म ७ ०१म. मृत्व मर्त्राकानवानी ७ विकान-

भूर्तनरकत्र थणन · · > >२४ — २৮

প্রকাশ

১৮শ ও ১৯শ হাত্রে—সর্ব্বাভাববারীর অভিনত বৃক্তি প্রকাশ করিয়া নিরবরব পরমাণু নাই, এই পূর্বাপক্ষের সমর্থন 

১৮ ৮৯—৯১

মাত্রবাদীর মতান্ত্রমারে অপ্রাদি কলে বেমন বন্ধত: বিষয় না থাকিলেও অসং বিষয়ের लम इब, एकान श्रमान व श्रामा वन् হইলেও তাহার ভ্রম হয়, এই পূর্বপক্ষের প্রকাশ \*\*\* 255 ০০শ হত্রে—উক্ত পূর্বাপদের বঙ্গন ৷ ভাবো— বিচারপূর্বক পূর্বাপক্ষাদীর যুক্তির \*\*\* \*\*\* 300-08 ০৪শ হত্তে—পূর্নোক্ত মত-খণ্ডনের বস্তু পরে স্থতি ও সংকল্পের বিষয়ের জার স্বপাদি স্থণীয় বিষয়ও পূর্বাত্তত, স্থতরাং ভাহাও অসং বা অনীক নছে, এই নিজ দিদ্ধান্ত প্রকাশ।—ভাষ্যে বিচারপূর্বক যুক্তির দায়া উক্ত দিরাস্তের সমর্থন ০০ৰ হত্ৰে—তব্জ্ঞান ধারা ত্রম জ্ঞানেরই নিবৃত্তি হয়, কিন্তু দেই ভ্রম জ্ঞানের বিষয়ের অগাকত প্রতিপর হর না, এই সিকান্তের সমর্থনপূর্বাক পূর্বাপকবানীর যুক্তিবিশেষের খণ্ডন। ভাষো—মারা, গন্ধনগর ও মরীচিকা খণেও ভ্রম-জ্ঞানের বিষয় অনীক নতে, ঐ সমন্ত হলেও ভৰ্জান হারা সেই ভ্রমজানের বিষয়ের অণীকত্ব প্রতিপর হর না এবং मात्रामि ऋण जमकान निमित्रविद्यस-জ্ঞ, ইত্যাদি সিদ্ধান্তের সমর্থন বারা দর্কাভাববাদীর মতের অহুপপত্তি সমর্থন। \*\*\* 382-80

৩৬শ হজে—ভ্রমজানের অভিত সমর্থন করিয়া,

ভদ্দারাও জেগ বিধয়ের সভাসমর্থন

-500

৩৭শ ক্ত্রে—সমস্ত জ্ঞানই ভ্রম, জগতে বথার্থ জ্ঞান নাই-এই মতের থগ্রনে চরম বুক্তির প্রকাশ। ভাষো—স্থােক যুক্তির ব্যাখ্যার ছারা উক্ত মতের অহুপপত্তি সমর্থন \*\*\* 323-636 ০৮শ ফ্রে—নমাধিবিশেষের অভ্যাদপ্রযুক্ত ভবজানের উৎপত্তি কথন ৩৯খ ও ৪০শ হত্তে—পূর্বাণকরণে সমাধি-বিশেষের অসম্ভাব্যতা সমর্থন · · › ১৮৪-৮৫ ৪১শ ৪২শ হত্রে—পূর্কোক্ত পূর্বপক থওনের হুত্ত সমাধিবিশেষের সম্ভাব্যতা সম্বর্থন \*\*\* ントゥートト ৪০শ হত্তে—মৃক্ত প্রুষেরও জ্ঞামোৎপত্তির ত্মাগতি প্রকাশ 494 ৪৪শ ও ৪৫শ খুৱে—উক্ত আপত্তির খণ্ডন ৪৬শ হত্তে – মুক্তিলাভের জক্ত বম ও নিরম দারা এবং যোগশান্তোক্ত অধ্যান্তবিধি ও উপাধের দারা আত্ম-সংস্থারের কর্ত্তরাতা 연주비· ··· ··· ৪৭শ হতে মুক্তিগাভের অভা আবীক্ষিকীরূপ আত্মবিদ্যার অধ্যয়ন, ধারণা এবং অভ্যাদের কর্ত্তবাতা এবং সেই আত্মবিন্যা-বিঞ ব্যক্তিদিগের সহিত সংবাদের কর্ম্ভবাতা প্ৰকাশ ৪৮শ হত্রে— অহ্যাশুর শিব্যাদির সহিত বার-বিচার করিয়া ওবনিপরের কর্তব্যতা **의취기** ৪৯শ হলে—পক্ষান্তরে, তত্ত্তিজ্ঞানা উপপ্তিত

হইলে শুক প্রভৃতির নিকটে উপস্থিত হইরা প্রতিগক স্থাপন না করিয়াই সংবাদ दिस्य

কর্ত্তব্য অর্থাৎ শুরু প্রভৃতির কথা প্রবণ করিয়া, ভদ্বারা নিজদর্শনের পরিশোধন वर्खरा, এই চরম সিদ্ধান্ত প্রকাশ · · ২১১ ৫০শ হত্তে—ভত্ত-নিশ্চয়-রক্ষার্থ জন্ম ও বিতপ্তার কর্ত্তবাতা সমর্থন · · · ৫১শ হত্তে—আত্মবিদার রফার উদ্দেশ্রেই জিগীয়াবশতঃ জল্প ও বিতপ্তার দারা কথন কৰ্ত্তব্য, এই দিছাত প্ৰকাশ ···

#### পঞ্চম অধ্যায়

প্রথম ক্রে—"দাধর্ম্যাদম" প্রকৃতি চতুর্বিং-প্রতিবেধের **\***6 নাম-কীর্ত্তনরূপ বিভাগ 233 দ্বিতীয় হুত্রে—"দাধর্মাদম" ও "বৈধর্মাদম" নামক প্রতিষেধ্বরের ককণ ... ভাষো-উক্ত প্রতিষেধ্বরের সূত্রেক লক্ষণ-ব্যাখ্যা এবং প্রকারভেনের উদাহরণ **원하비 ···** 265-265 তৃতীয় হত্তে—পূর্বাহতাক্ত প্রতিবেশ্বরের উত্তর। ভাষো—উক্ত উত্তরের ভাৎপর্যা वाचा 200-290 চভূৰ্থ স্থাত্ৰ—"উৎকৰ্ষদম" প্ৰাভৃতি বড় বিধ "প্রতিষ্কে"র লক্ষণ। ভাষো- বর্গাক্রমে ঐ সমত প্রতিযোধর লক্ষণবাাঝা ও উদাহরণ প্রকাশ २१७-२४६ পঞ্চম ও বর্ষ হত্তে—পূর্বাহতভাক্ত বড় বিধ প্রতিদেধের উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উত্তরের ভাৎপৰ্য্য ব্যাপ্যা \*\*\* 542-570 সপ্তম হত্তে — "প্ৰাপ্তিসম" ও "অপ্ৰাপ্তিসম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষ্যে—উক্ত লক্ষণের वाशा 234-236

刊刻軍 পৃষ্ঠাক বিষয় बहेम एएव-পृक्षिणकोक अिंदिनदब्दान উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্যা 122-000 বাথ্যা নবম স্ত্ৰে—"প্ৰদক্ষম" ও "প্ৰতিদৃষ্টান্তদম" প্রতিবেধের লক্ষণ। ভাষো—উক্ত লক্ষণ-ছরের বাাধ্যা ও উনাহরণ প্রকাশ ৩০১-৩০২ দশন ও একানশ হত্তে—বগাক্রমে পূর্কাহত্তোক "প্ৰতিবেদ" ৰয়ের উত্তর। ভारदा—ঐ উত্তরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা ... ৩০৫ - ৩০৮ বাদশ প্রে—"অন্তংপতিদম" প্রতিবেধের লকণ। ভাষো-উদাহরণ ছারা উক্ত नक्टर्गत ताथा। অবোৰণ হতে—পূৰ্বাহতাক "প্ৰতিবেদে"র উত্তর। ভাষ্যো—ঐ উত্তরের ভাৎপর্য। वांचा চতুর্দিশ হুত্রে—"সংশহদম" প্রতিবেধের লকণ ৷ ভাষো—উদাহরণ দ্বারা উক্ত নক্ষণের वांशा পঞ্চনশ হত্তে—পূর্বাহত্তাক্ত প্রতিবেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের বাখ্যা 036-036 বোড়শ হত্তে—"প্রকরণসম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষ্যে—উদাহরণ ছারা উক্ত লকণের ব্যাখ্যা 050-020 সপ্তদশ হত্তে—পূর্বাহত্তেক্ত প্রতিষ্ঠের উন্তর। ভাষ্যে—ঐ উদ্ভরের ভাংপর্য্য ব্যাখ্যা এবং "প্রকরণসম" নামক হেলাভাল ও "প্রকরণদম" প্রতিষ্কের উনাহরণ-ভেদ विकान चडीवन एएड-चारक्जमम खिटियासत शकर। ভাষো—এ ৰক্ষণের ব্যাখ্যা ...

পৃষ্ঠান্ব বিষয়

門前軍

১৯শ ও ২০শ হুত্রে—"অহেতুদ্দ" প্রতিষেধের ভাষো—ঐ উত্তরের ভাৎপর্যা বাখা 000-002 ২১শ হুত্রে—"অর্থাদভিদম" প্রতিবেধের লক্ষণ। ভাষো-ভদাহরণ হারা উক্ত লকণের ব্যাধ্যা ২২শ স্ত্রে—পূর্বাস্ত্রোক প্রতিষ্কের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা \*\*\* 508-516 ২০শ হতে "অবিশেষদম" প্রতিবেধের দক্ষণ। ভাষো—ঐ নক্ষণের ব্যাখ্যা · · · ০০৯ ২৪শ পত্র—পূর্বাস্ত প্রতিবেধের উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উত্তরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা এবং বিচারপূর্বক উক্ত প্রতিষ্টেমর খণ্ডন ৩৪১ ২৫শ হত্তে—"উপপত্তিসম" প্রতিষ্ঠের ক্রকণ। ভাষো—এ লকণের ব্যাখ্যা ... ৩৪৫ ২৬শ হত্তে পূর্ব্বহুত্রোক্ত প্রতিষেধর উত্তর। ভাষ্যে—ঐ উন্তরের ব্যাথ্যা ··· ২৭শ হত্তে "উপলব্ধিসম" প্রতিষ্ঠের লক্ষণ। ভাষ্যে—উক্ত লকণের ব্যাখ্যা · · · ০৪৯ ২৮শ হুত্রে – পূর্বাহুত্রোক্ত প্রতিষ্কের উত্তর। ভাষো—ই উভৱের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা ৩০২ ২৯শ হত্তে—"অহুপল্রিদ্ম" প্রতিষ্ধের ংকণ। ভাষো—উক্ত প্রতিষেধের উদা-হরণস্থল প্রদর্শনপূর্মক উক্ত - কলণের \*\*\* \*\*\* ব্যাখ্যা ৩০ । ও ৩১ শ কুরে—পুর্বাহুরোক্ত প্রতিবেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্যা वादिश ce9-062 তংশ হুত্রে—"অনিভাসম" প্রতিষেধের লক্ষণ।

ভাষো—উক্ত নক্ষণের বাাখ্যা · · · ৩৬৫-৩৬৬

তত্ম ও ৩৪শ সূত্রে—"অনিভাসম" প্রেভিয়েধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্যা বাংখ্যা \*\*\* 059-010 তঃ সূত্রে—"নিতাদম" প্রতিয়েধের লক্ষণ। ভাষো—উদাহরণ দারা উক্ত নকণের বাাথা ত৬শ ফ্রে—"নিভাদন" প্রতিষেধের উত্তর। ভাষো—ঐ উত্তরের তাৎপর্যাব্যা এবং বিচারপূর্বাক উক্ত প্রতিষেধের খণ্ডন ৩৭৫ ৩৭শ হুত্রে—"কার্যাদম" প্রতিষেধের লক্ষণ। ভাষ্যে—উদাহরণ দারা উক্ত লকণের বাাখ্যা ... obশ সূত্রে—"কার্যাদম" প্রতিবেধের উত্তর। ভাষো—এ উত্তরের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা ০৯শ হুত্র হইতে পাঁচ হুত্রে—"হট পক্ষী"রূপ "কথাভাদ" প্রদর্শন। ভাষ্যে—উদাহরণ ছারা উক্ত কথাভাসের বিশ্ব ব্যাখ্যা ও অসমভারত সমর্থন ··· oya-oab

#### দ্বিতীয় আহ্নিক।

প্রথম হত্তে— "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি বাবিংপতিপ্রকার নিগ্রহন্তানের নামোরেপ ৪০৯
কিতীরহৃত্তে— "প্রতিজ্ঞাহানি"র নিগ্রহকান্ত্রে যুক্তি প্রকাশ 
৪১৭—৪১৮
তৃতীয় হত্তে— "প্রতিজ্ঞান্তরে"র লক্ষণ । তাবো

—উক্ত লক্ষণের ব্যাখা', উদাহরণ ও
উহার নিগ্রহন্তান্তে যুক্তি প্রকাশ

৪২১-৪২২

| विषय                                     | পৃষ্ঠাৰ | विश्व                   | পূৰ্ব, ক       |
|------------------------------------------|---------|-------------------------|----------------|
| চতুৰ্থ হলে—"প্ৰতিজ্ঞাবিরোধে"র            | লক্ষণ।  | ১৫শ হলে—ভূঙীয় প্রব     | ার "পুনককে"র   |
| खारग — डेनाहतून क्षवान ···               | 358     | লক্ষণ। ভাষ্যে—উনাহরণ    | 의하여 849        |
| পঞ্চম স্ত্তে—"প্রতিজ্ঞাসন্নাদে"র         | 可罕9     | ১৬শ হতে—"অনহ ভাষণে"     | 중 주택기 912      |
| ভাষ্যে—উদাহরণ প্রকাশ · · ·               | 8 5 12  | ১৭শ হজে—"বজানে"র ল      | ফণ ৪৬২         |
| ষষ্ঠ হুত্তে—হেত্বস্বরের লক্ষণ। ভাষো—     | -मांरश- | ১৮শ হতে—"অপ্রতিভা"র     | লক্ষণ ৪৬৩      |
| মতাহুদারে উদাহরণ প্রকাশ · · ·            | 800     | ১৯শ হুত্রে—"বিকেবেণ"র ল | 李寸 · · · 85€   |
| সপ্তম ক্রে—কর্মান্তরের লক্ষণ।            | डांखा—  | ২০শ হলে—"মতাত্ত্তা"র    | 1757 86b       |
| উনাহরণ প্রকাশ                            | 808     | ২১শ হত্তে—"পর্যানুযোজো  | পেক্ষণে"র লকণ। |
| अष्टेम एएक—"निवर्शक"त नक्षण।             | ভাষ্যে— | ভাষো—উক্ত নিবাহৰ        |                |
| উনাহরণ প্রকাশ · · · · ·                  | 880     | कर्ड्क উद्धावा, এই निष  |                |
| নৰম ক্ৰে—"অবিজ্ঞাতাৰ্থের"র লক্ষণ         | 889     | २२  १एव-"निवस्यांकात    |                |
| দশম সূত্রে— "অপার্থকে"র লকণ। ব           | stcqi—  | ২০শ ক্রে—"অপসিদ্ধান্তে" |                |
| উনাহরণ প্রকাশ                            | 885     | উহার ঝাখ্যাপূর্ক্ত উদ   |                |
| ১১শ হত্তে—"মপ্রাপ্তকালে"র লক্ষণ          | 882     | ২৪শ হত্তে—প্রথম অধারে   |                |
| >१न एवा—"न्दिन"त नकन                     | 865     | ভাদ"পমুহের নিগ্রহতান    |                |
| ১০ <del>ग एट्य—"वि</del> रिक"इ नक्तर ··· | 820     | -                       |                |
| ১৪শ ক্ষে—"শ্ৰুপুনক্ত" ও "অৰ্থপুন         | কুকে"র  |                         |                |
| লক্ষণ। ভাষ্যে—উদাহরণ প্রকা               | 4 846   |                         |                |

# টিপ্পনী ও পাদটীকায় লিখিত কতিপয় বিষয়ের সূচী

(চতুর্থ অধ্যায়, দ্বিতীয় আহিক)

| বিষয়                                                                                 | পূঠাৰ |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| চতুর্ব অধ্যায়ের প্রথম আঞ্চিকে অপবর্গ পর্যান্ত প্রমের পরাকা সমাপ্ত                    |       |
| ইইছাছে। প্রমের পরীক্ষা-সমাপ্তির পরেই প্রমের হস্তজানের পরীক্ষা কর্তব্য। ঐ তব-          |       |
| জ্ঞানের স্বরূপ কি, উহার বিষয় কি, কিরূপে উহা উৎপন্ন হয়, কিরূপে উহা পরিপালিত          |       |
| হয়, কিরুপে বিবর্দ্ধিত হয়, এই সমস্ত নির্ণরই তত্ত-জ্ঞানের পরীক্ষা, ওজ্ঞাই দিনীয়      |       |
| আহ্নিকের আরম্ভ। ভারদর্শনের প্রথম হত্তে যে তবজ্ঞানের উদ্দেশ করিয়া, দিতীয় হত্তে       | - 9   |
| উহার লক্ষণ স্কৃতিত হইয়াছে, দেই প্রমেয়তত্ত্ব-জ্ঞানেরই পরীকা করা হইয়াছে। প্রথম       |       |
| আহ্নিকে যে বট্ প্রমেরের পরীকা করা হইরাছে, তাহার সহিত তবজ্ঞানের কার্য্যবরূপ            |       |
| শামা থাকায় উভয় আহিকের বিষয়সামাপ্রযুক্ত ঐ বিতীয় আহিক চতুর্থ অধ্যারের               |       |
| দিতীর অংশরূপে কথিত হইরাছে। উক্ত বিষরে বর্ত্ধমান উপাধ্যারের পূর্ব্বপক্ষ ও উত্তরের      |       |
| ব্যাথ্যা এবং উন্মনাচার্য্যের কথা                                                      | 0-8   |
| আত্মা প্রভৃতি অপবর্গ পর্যান্ত ছাদশবিধ প্রমের পদার্থের ভাব্যকারোক্ত প্রকার-            |       |
| চত্ইরের নাম ব্যাখ্যা ও আবোচনা · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                   | b->   |
| ন্তারনর্শনের প্রথম প্রতাবে। ভাষ্যকারোক্ত হের, হান, উপার ও অধিগস্তবা, এই               |       |
| চারিটা "অর্থপদে"র ব্যাখ্যার বার্ত্তিককার উন্দোতকর "হান" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন—        |       |
| ভবজান। বাচম্পতি মিশ্র ঐ "ভবজান" শব্দের বারা ব্যাধ্যা করিয়াহেন, ভবজানের               |       |
| সাধন প্রমাণ। উদ্দোভকরের উক্তরণ মতিনব আখ্যার কারণ এবং তাঁহার উক্তরণ                    |       |
| ব্যাপ্যা ও টাকাকার বাচস্পতি দিশ্রের উক্তির ব্যাপান্ন তাৎপর্যাপরিশুদ্ধি প্রস্তে উদর্গ  |       |
| নাচার্য্যের কথা                                                                       | >->0  |
| গৌতখের মতে মুমুক্র নিজের আত্ম-দাকাৎকার মুক্তির দাকাৎ কারণ হইলেও                       |       |
| ঈশ্বনাক্ষাৎকার ঐ আত্মদাক্ষাৎকারের সম্পাদক হওয়ার ঈশ্বনাক্ষাৎকারও মুক্তি-              |       |
| লাভে কারণ। উক্ত বিষয়ে প্রমাণ এবং "ক্রারকুস্কমাঞ্চলি"র টাকাকার বরণরাজ ও               |       |
|                                                                                       | 19-50 |
| কোন নৈয়ায়িক সম্প্রদারের মতে ঈশ্বরুশাক্ষাৎকারই মুক্তির শাক্ষাৎকারণ এবং               |       |
| তাহাদিগের মতে উদয়নাচার্য্যেরও উহাই মত। উক্ত মতের ব্যাখ্যা ও সমালোচনা।                |       |
| "মুক্তিবাৰ" গ্রন্থে গ্রাধর ভট্টাচার্য্য উক্ত মতের বর্ণন করিয়া প্রতিবাদ ন। করিলেও উহা |       |
| Giste Arme un are inne Connteirffin o bei un are                                      |       |

₹8--₹4

বিবর

রখুনাথ শিরোমণি প্রভৃতির মতে "আন্ধা বা মরে জন্টবা:"—এই শ্রুতিবাকো "আন্বন্"
শব্দের দারা সুমুক্তর নিজ আন্ধাই পরিগৃহীত হওয়ার উহার সাক্ষাৎকারই মুক্তির চরম
কারণ। কিন্তু ভাহাতে নিজ আন্ধা ও পরমান্ধার অভেনধানরপ যোগবিশেষ অভ্যাবখ্যক। নচেৎ ঐ আন্ধান্ধাৎকার উৎপন্ন হয় না, স্বভরাং মুক্তি হইতে পারে না।
"ভমেব বিদিন্ধাহতিমূল্যমেতি" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যের উহাই তাৎপর্যা। উক্ত মতে উক্ত
শ্রুতিবাক্যের ব্যাখ্যা এবং "মুক্তিবাদ" প্রস্থে গদাধর ভট্টাচার্য্যের উক্ত মতের প্রতিবাদের
সমালোচনা

গৌওমের মতে বোগশান্ত্রোক্ত ইবরপ্রশিধান এবং পরমেশ্বরে পরাভক্তিও মুমুক্তর আত্ম-দাক্ষাৎকার দম্পাদন করিছাই পরম্পরায় মুক্তির কারণ হব। প্রীধর আমিপাদ ভক্তিকেই মুক্তির দাধন বলিরা দমর্থন করিলেও তিনিও পরমেশ্বের অনুগ্রহণক আত্ম-জ্ঞানকে দেই ভক্তির ব্যাপাররূপে উল্লেখ করায় আত্মজ্ঞান বে মুক্তির চরম কারণ, ইহা ভাহারও স্থাত্তিতই হইরাছে। তাঁহার মতে ভক্তি ও জ্ঞান ভিন্ন পদার্থ। উক্তি বিষয়ে ভগ্রহণীতার টীকার দর্বপ্রেষ ভাহার নিজ দিক্ষান্তব্যাথা।

"জ্ঞানকর্মসমূত্যবাদে"র কথা। আচার্য্য শন্ধরের বছ পূর্ব্য হইতেই উক্ত মতের প্রতিষ্ঠা হইরাছিল। বিশিষ্টাধিতবাদী যামুনাচার্য্য প্রভৃতিও পরে অন্ত ভাবে প্রতির বাধা। করিয়া উক্ত মতেরই সমর্থন করেন। বৈশেষিকাচার্য্য প্রীধর ভটও "জ্ঞানকর্মা-সমূত্যবাদ"ই দিলাক্তরণে নমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু কণাদ এবং গৌতমের হুজ্ঞের দ্বারা উক্ত দিলাক্তরণে নমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু কণাদ এবং গৌতমের হুজ্ঞের দ্বারা উক্ত দিলাক্তর্ব্বা যায় না। সাংখ্যহুত্তে উক্ত মতের প্রতিবাদই হইয়াছে। মহা-বিন্যায়িক গল্পে উপাধ্যায় প্রথমে অনেক স্থৃতি ও প্রাণের বচন দ্বারা উক্ত মতের সমর্থন করিগেও পরে তিনিও উক্ত মত পরিত্যাগ করিয়াছেন। আচার্য্য শন্ধর প্রভৃতি অবৈত্রবাদী আচার্য্যাপ উক্ত মতের বোর প্রতিবাদী। উক্ত মতের প্রতিবাদে ভগবদ্গীতার ভাষ্যে আচার্য্য শন্ধরের উক্তি। যোগবাশির্যের টাকাকারের মতে "জ্ঞানকর্মদমূত্যরবাদ" যোগবাশির্যেরও দিলাক্ত নহে

বিতীয় স্ত্রে—"সংকল্প"শব্দের অর্থ বিবরে আলোচনা। ভারাকারের মতে উহা মোহবিশেষরূপ নিথা। সংকল। ভগবদ্গীতার "সংকলপ্রতবান্ কামান্" (৬/২৪) ইত্যাদি প্লোকেও "সংকল্প"শব্দের উক্তরূপ অর্থই বহুস্মত। কিন্ত তীকাকার নীলকণ্ঠ ঐ স্থলেও আকাজ্জাবিশেষকেই সংকল বলিয়াছেন। উক্ত বিধরে ভাষ্যকার বাৎস্থারনের কথার সমর্থন

জীবযুক্তি বিষয়ে বাৎভায়ন ও উদ্যোতকরের উক্তি। ভগবদ্যীতা, সাংখ্যস্তর, বোগত্তা ও বেলাক্ত্র প্রভৃতির ছারা জীবযুক্তির সমর্থন। জীবযুক্ত ব্যক্তি প্রারম্ভ কর্মের দগভোগের জন্ম জীবিত থাকেন। কারণ, ভোগ বাতীত কার্যারও প্রায়ম কর্মের विवय

পরীক

প্রারন্ধ কর্ম ইইতেও যোগা নান প্রবল মর্গাৎ লোগ ব্যতীতও যোগবিংশবের শারা প্রারন্ধ কর্মেরও ক্ষর হয়, এই মতন্দর্গনে "জীবমুলিবিবেক" এছে বিনারণা-মুনির মুক্তি এবং বোগবাশিরের বচনের বারা উক্ত মতের দর্গন। আচার্যা শল। ও বাচপে তি মিশ্র প্রস্তৃতি উক্ত মতের দর্গন করেন নাই। বোগবাশিরের বচনেরও উরেশ করেন নাই। মহানৈরায়িক গলেশ উনাধারের মতে লোগ তত্ত জ্ঞানেরই ব্যাপার, অর্থাৎ তত্ত্তানেই ভোগ উৎপর করিয়া তদ্বারা তত্ত্ব-জ্ঞানীর প্রারন্ধ কর্মক্ষর করে। উক্ত মতে বক্ষরা

বোগবানির্ক্তে দৈববানীর নিন্দা ও শান্ত্রীর পুরুবকার ছারা দর্মনিজি বোষিত হইরাছে। ইহ জন্মে ক্রিয়নাণ শান্ত্রীর পুরুবকার প্রথম হইনে প্রাক্তন বৈরকেও বিধ্ব ও করিতে পারে, ইহাও ক্ষিত্র হইরাছে। বোগবানির্ক্তির উক্তির তাৎপর্য্য-বিষয়ে বক্তবা। নৈব ও পুরুবকার বিষয়ে মহর্ষি যাজ্ঞরক্ষের কথা

পরম আত্র ভক্তবিশেষের ভগবদ্ভক্তিপ্র ভাবে ভৌগ বাতীত ও প্রারক কর্মের কর হয়,—এই মত সমর্থনৈ গোবিক্সভাষো গৌড়ীর বৈক্ষরাভার্ষা বলদের বিন্যাভূষণ মহাশ্যের কথা এবং তৎসম্প্রে বক্তবা। জীবনু ক্রিসমর্থনে আচার্য্য শহর ও বাচম্পতি মিশ্রের শেষ কথা

"দমবার" নামক নিত্যদক্ষ কণান ও গৌতম উভয়েরই দক্ষত। নৈরারিক্দশ্রানারের মতে ঐ দক্ষের প্রত্যক্ষও হয়। বৈশেষিক দম্পানারের মতে উহা অহমান-প্রমাণ-দিক। তাঁহাদিগের প্রদর্শিত অহনান বা বৃক্তির বাগো।। দমবার দক্ষ-থগুনে অবৈতবানী চিৎস্থমুনি এবং অভাত্ত আচার্যোর কথা এবং তত্ত্তবে ভারবৈশেষিক্দম্পানারের কথা।
ন্যার-বৈশেষিক-দম্পানারের পূর্বাচার্যাগণ ভাট দম্পানারের দক্ষত "বৈশিষ্টা" নামক অভিনিক্ত সক্ষক্ষ শ্রীকার না করিলেও নব্যনারিক রবুনাথ শিরোমণি উহা স্বীকার করিয়াই দমবার দক্ষক্ষ এবং তাহার ভেন শ্রীকার করিয়াহেন। মীনাংসাচার্য্য প্রভাকর দমবার দক্ষক্ষ শ্রীকার করিছাও উহার নিভাব স্থাকার করেন নাই …

ন্তারস্থান্থনারে বিচারপূর্ত্তক অবহবীর অভিত সমর্থনে বাংগ্রায়নের দিন্ধান্ত বাাধ্যা। ন্তাহদর্শনে গৌতমের বভিত পূর্ত্তপক্ষই পরবর্ত্তা কালে বৌদ্ধনপ্রধার নানা প্রকারে সমর্থন করিয়াছিলেন। অবরবীর অভিতর্পন্তনে বৌদ্ধনপ্রধারবিশেষের অপর বুক্তিবিশেষের ব্যাধ্যা ও তৎপত্তনে উদ্যোভকরের দিন্ধান্ত ব্যাধ্যা অবয়বীর অভিক্রন্থন উন্দোতকর এবং বাচস্পতি মিত্রা নীল পীতাদি বিজ্ঞাতীর রূপবিশিষ্ট প্রানির্দিত বল্লাদিতে "চিত্র" নামে অভিত্রিক্ত রূপই স্থাকার করিয়াছেন। প্রাচীন কাল হইতেই উক্ত বিব্রে মহতেদ আছে। নব্যনৈগ্রিক রুলুনাথ শিরোমণি প্রোচীন-সন্মত "চিত্র"রূপ অন্ত্রীকার করিলেও জগদীশ, বিশ্বনাথ ও অরং ভট্ট প্রভৃতি নব্য নৈয়ারিকগণ উক্ত প্রোচীন মতই স্বীকার করিয়া গিয়াছেন। উক্ত মতভেদের যুক্তি ও ভিষয়ে আলোচনা

"পরং বা ক্রটেঃ" এই স্ত্রের দারা প্রমাণ্ডর স্থরূপ ব্যাখ্যার যুক্তি ও উক্ত বিষয়ে মতভেদের আলোচনা। "ক্রটি" শব্দের দারা এনরেগুই বিবন্ধিত। গ্রাক্তরভূগত স্থ্যিকিরণের মধ্যে দৃশ্রধান ক্ষুত্র রেগুই অসরেগু। উক্ত বিষয়ে প্রধাণ—মহ ও যাজ্ঞরকার বচন। অপরার্ককৃত টীকা ও "বীর্মিজোদর" নিবন্ধে থাজ্ঞরক্য-বচনের আখ্যার ছার বৈশেষিক মতামুসারে দাণ্ক্ররদ্ধনিত অবদ্ধী ক্রয়েই অসরেগু বিশ্বাধ্যায় ছার বৈশেষিক মতামুসারে দাণ্ক্ররদ্ধনিত অবদ্ধী ক্রয়েই অসরেগু বিশ্বাধ্যায় ভারাক্রগণের কথার আলোচনা

পরমাণ্যকের সংযোগে কোন জবা উৎপন্ন হয় না, এবং দ্বাণ্কল্পের সংযোগেও কোন জবা উৎপন্ন হয় না, কিন্তু পরমাণুদ্ধরের সংযোগেই "দ্বাণুক" নামক জবা উৎপন্ন হয় এবং দ্বাপ্ত এয়ের সংযোগেই "এসেরেণ্" বা "এপ্ত" নামক জবা উৎপন্ন হয়। উক্ত দিয়াক্তে "ভামতী" প্রছে বাচম্পতি নিশ্রের বর্ণিত যুক্তি। "এপ্ত" ও "এসরেণ্" শক্ষের ব্যুৎপত্তি বিশয়ে আলোচনা। অসরেণ্র বর্চ ভাগই পরমাণ্। উক্ত বিব্যে "দিছান্ত সুক্রাবলী"র টাকার মহাদেব ভট্টের নিজ মন্তব্য নিভামাণ। পরমাণ্র নিভার ও আরম্ভবাদ কণাদের ভার গৌতমেরও স্থাত

আকাশ-ব্যতিভেদ প্রযুক্ত প্রমাণ্ সাবয়ব অর্থাৎ অনিতা। আকাশব্যতিভেদ
অর্থাৎ পরমাণ্র অভ্যন্তরে আকাশের সংযোগ নাই, ইহা বলিলে আকাশের সর্বব্যাপিত্বের
হানি হয়—এই মতের গগুনে "ভায়বার্ত্তিকে" উদ্যোতকরের বিশদ বিচার এবং "আত্মতত্ত্ব-বিবেক" প্রস্তে উদয়নাচার্য্য এবং টী কাকার রত্ত্বনাথ শিরোমণির কথা 

>>-

নিরবরৰ প্রমাণ্-সংগনে হীনবান বৌদ্ধনপ্রদায়ের আচার্যা ভদস্ত শুন্ত গুপ্ত ও কাশ্মীর বৈভাষিক বৌদ্ধাচার্যাগণের কথা এবং তাঁহাদিগের মত পঞ্জন মহাধান বৌদ্ধ-সম্প্রদারের প্রধান আচার্য্য অসন্তের কনিষ্ঠ ভাতা বস্তবন্ধ্র কথা।

নিরবয়ব প্রমাণ খণ্ডনে "বিজ্ঞপ্তিমাত্তানিদ্ধি" প্রছে বস্থবজুর "মট্কেণ যুগপর্দ্ বোগাৎ" ইত্যাদি কতিশয় কারিকা ও তাহার বস্থবজুত তথাখা এবং পরবর্তা বৌদ্ধাসাধ্য শাস্ত রক্তিত ও তাহার শিয়া কমল শীলের কথা " ১০৩—১০৬

পরমাণ্যও অবজ্ঞ অংশ বা প্রদেশ আছে। কারণ, পরমাণ্ অন্ত প্রত্থ এবং পরমাণ্র মৃথি আছে, দিগ্লেশ ভেদ আছে এবং পরমাণ্ড অপর পরমাণ্র দংযোগ জন্ম। বাহার অংশ বা প্রদেশ নাই, তাহাতে সংযোগ হইতে একই সম্যে ছয়নী পরমাণ্ আদিয়াও সংযুক্ত হয়, অত এব সেই মধ্যন্থিত পরমাণ্য অবশু ছয়নী অংশ বা প্রদেশকাপ অব্যব আছে, "বন্ধিকা মুগদল্লোগাং পরমাণ্য যড়ংশতা"। অত এব নির্বর্ধ পর্মণ্ দিক হল না। দিগ্রেশ ভেদ থাকায় কোন প্রমাণ্য একত্বও সম্ভব হয় না। বস্ত্বক্ প্রভাত এই সমস্ত যুক্তি ও অভাত্ত যুক্তি গওনে উদ্যোতকরের কথা এবং বিচারপূর্বক পরমাণ্য কোন অংশ বা অব্যব নাই, পরমাণ্য নির্বর্ধ নিত্য, এই মতের সমর্থন সংশ্লি স্থানাণ্য নির্বর্ধ নিত্য, এই মতের সমর্থন সংশ্লি সং

বস্তবন্ধ প্রভৃতির যুক্তি-খণ্ডনে "আত্মতব্বিবেক" গ্রন্থে উনন্ননাচার্য্যের কথা এবং ভাষার ভাবপর্য্য বাগায় টীকাকার রঘুনাথ শিরোমণির—"বট্রেকণ যুগপদ্যোগাৎ" ইভাাদি অপর বৌক কারিকার উল্লেখপূর্বক নিরবর্য পরামাণ্ডে কির্মণে অব্যাপার্ত্তি সংযোগের উপপত্তি হয় এবং উক্ত বৌককারিকার পরার্ক্তি কথিত দিগ্দেশভেদ, ছারা ও আবর্ষ, এই হেত্তারের হারাও প্রমাণ্ড্র সাব্যবন্ধ কেন দিল্ল হয় না, এই বিষয়ে রশ্বনাথ শিরোমণির উক্তর এবং পূর্কোক্ত বৌদ্ধয়ক্তি-খণ্ডনে উদ্যোভক্তরের শেষ কথা '' ১১৬—১১৭

নিরবছক প্রমান্-নমর্থনে জার-বৈশেষিক-সম্প্রাধিক সমস্ত কথার সার মর্শ্ব · · ·

2714

503

324

পরমাণ্র নিতাত্ব-থন্তনে সাংখ্য প্রচন-ভাষো বিজ্ঞান ভিক্স কথা। বিজ্ঞান ভিক্স মতে পরমাণ্র অনিতাত্ববোধক শ্রুতি কালবশে বিলুপ্ত হইলেও মহর্ষি কলিলের "নাণুনিতাতা তৎকার্যাত্বলতে:"—এই স্ত্রে এবং "অধ্যো মাঝাবিনাশিক্যং"—ইত্যাদি মত্ব-ত্বতির হারা ঐ শ্রুতি অনুদের। উক্ত মতের সমালোচনা ও ভার-বৈশ্বিক সম্প্রদারের গল্পে বক্তব্য। মহানৈগায়িক উদয়নাচার্য্যের মতে খেতাখতর উপনিষ্কের "বিশ্বত-চক্ষ্রত" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যে "প্রত্রে" শংক্সর অর্থ নিত্য প্রমাণ্ড। শ্রুতরাং পরমাণ্ড নিতাৰ প্রতিদিয়া। উক্ত শ্রুতিবাক্যের উদয়নোক্ত ব্যাখ্যা — ১১৮—১২০

হপ্ন, মারা ও গলকানগর প্রভৃতি দৃষ্টান্ত ক্প্রাচীন কাল হইতেই উলিখিত হইগাছে।

ঐ দমত দৃষ্টান্ত পরবর্তী বৌদ্ধনপ্রশারেরই উভাবিত, এ বিষয়ে কোন প্রমাণ নাই।

স্তরাং ভালেকতে ঐ দমত দৃষ্টান্তের উলেখ দেখিয়া, ঐ দমত ক্তর পরে রচিত হইগাছে,

ইহা অনুমান করা বার না এবং ঐ দমত পূর্বাপকপ্রকাশক ক্তর বারা গৌতনও

অবৈত্রানী ছিলেন, ইহাও বলা যার না

কণাদোক্ত"হণ্ন" ও "হ্বহান্তিক" নামক জ্ঞানের হরণ ব্যাধ্যা। হথজান মনৌকিক মানদ প্রত্যক্ষবিশেষ। "হ্বপ্লান্তিক" স্থৃতিবিশেষ। বৈশেধিকাচার্যা প্রশক্তপাদোক্ত তিবিধ হপ্লের বর্ণন। প্রশক্তপাদের হতে পূর্বে অন্মত্ত অপ্লসিদ্ধ পদার্থেও অদৃষ্ট-বিশেষের প্রভাবে হপ্লাক্ষয়ে। উক্ত মতান্ত্রদারে নৈবধীয় চরিতে শ্রীহর্ষের উক্তি ... ১৩০—১৩৪

গৌতদের মতে সমঞ্জান সর্বাত্তই স্থাতির ভাগ্ন পূর্ববাহ্নত্তবিষয়ক অগৌকিক মানস প্রত্যক্ষবিশেষ। ভট্ট কুমারিল ও শব্দরাচার্য্য প্রভৃতির মতে সমজ্ঞান স্থাতিবিশেষ। উক্ত উত্তয় মতেই পূর্বের অনয়ভূত বা একেবারে অজ্ঞাত বিষয়ে সংখ্যারের অভাবে স্থা জালিতে পারে না। অতথ্যব সমস্ত সংখ্যার বিষয়ই যে কোনরূপে পূর্বেজ্ঞাত। উক্ত মতের অযুপপত্তি ও তাহার সমাধানে ভায়স্থ্যবৃত্তিকার বিষয়াণ ও ভট্ট কুমারিলের উত্তর ১৪০—১৪২

"মারা" ও গন্ধর্কনগরের ব্যাখ্যার ভাষ্যকারের কথার তাৎপর্য্য এবং "মারা" শক্ষের মানা অর্থে প্রয়োগের আলোচনা। "মাহা" শক্ষের অর্থ ব্যাখ্যার রামান্ত্রের কথা এবং তৎস্থান্ধে বক্তব্য ••• ••• ১৪৫—১৪৭

"শুক্তবাদে"র সমর্থনে "মাধ্যমিককারিকা"র এবং বিজ্ঞানবাদের সমর্থনে "এছারতারস্থে"ও স্থা, মারা ও গ্রুক্তনগর প্রভৃতি দৃষ্টান্তের উল্লেখ ইইয়ছে। উল্লোভকর
প্রভৃতি গৌতমের হুতের দারা পূর্ক্তপক্ষপ্রেশ বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যা ও ভারার
বঙ্গন কয়িলেও বাৎস্থায়নের ব্যাখ্যার দারা ভাষা বুঝা বায় না। কিন্তু বাৎস্থায়নের
ব্যাখ্যার দারাও কল্ডঃ বিজ্ঞানবাদেরও প্রভন ইইয়ছে ...

"ভাষবার্তিকে" উদ্যোভকরের বৌদ্ধবিজ্ঞানবাদের ব্যাথ্যাপূর্মক বস্থবন্ধ ও তাহার শিব্য দিন্দ্রনাগ গ্রন্থতির উক্তির প্রতিবাদ। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য ধর্মকীর্তি এবং

পূৰ্বাক]

পরে শান্ত রক্ষিত ও কমনশীন প্রভৃতি ক্রমশঃ হংল বিচার দারা উন্দ্যোতকরের উক্তির প্রতিবাদ করেন। তাঁহাদিগের পরে বাচন্দাতি নিশ্রের গুরু ব্রিলোচন এবং বাচন্দাতি মিশ্র এবং তাঁহার পরে উদয়নাচার্য্য, শ্রীধর ভট্ট ও জয়ন্ত ভট্ট প্রভৃতি পূর্ব্বোক্ত বৌক মতের বহু বিচারপূর্ব্বক গণ্ডন করেন তা ১৫৮-১৬১

বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ সম্প্রধায়ের স্থনত-সমর্থনে মূল দিলান্ত ও তাহার যুক্তি।
"সহোপনস্তানিয়মাৎ" ইত্যাদি বৌদ্ধকারিকার তাৎপর্যা ব্যাথা। এবং বৈভাষিক বৌদ্ধাচার্যা ভদন্ত গুভ গুপ্তের প্রতিবাদ। ভত্তুরে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধান্ত কমলনীলের কথা।
উক্ত কারিকার "সহ" শলের অর্থ সাহিত্য নহে। জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের কভিন্ন উপলাজিই সহোপনস্তা। শান্ত রন্ধিতের কারিকার উক্ত অর্থের স্পত্ত প্রকাশ পূর্বকৈ বিজ্ঞানবাদের সমর্থন। "সহোপনস্তানিয়মাৎ" ইত্যাদি কারিকা বৌদ্ধান্তার্যা ধর্মকীর্ত্তির রন্তিত
অবং উদ্যোভকর তাঁহার পূর্ববিদ্ধান ইহা বৃত্তিবার পক্ষে কারণ 

১৯২—১৬২

শঙ্করাচার্য্যের পূর্ব্বেও বহু নৈয়াধিক ও মীনাংসক এত্তি আচার্য্য বৈদিক ধর্ম রক্ষার্থ নানা স্থানে বৌদ্ধ মতের তীত্র প্রতিবাদ করিয়াছিলেন। শঙ্করের পূর্ব্বে ভারতে প্রায় সমস্ত ব্রাহ্মণই বৌদ্ধ হইছা গিয়াছিলেন, এই মস্তব্যে কিঞ্চিৎ বক্তব্য ••• ১৬৬

বিজ্ঞানবাদ-খণ্ডনে নানা আছে কথিত যুক্তিগম্হের সার মর্ম এবং "জাস্বাত্র-বিবেক"
আছে উদয়নাচার্যোর কথা ... ... ১৬৬—১৭০

"থাতি" নক্ষের মর্থ এবং "শান্তথাতি", "অসংখাতি", "অধাতি", "অবার্থানি" এবং "অনির্বাচনীরখাতি" এই প্রকৃষ্টির মতের ব্যাখা। জয়ন্ত ভট্ট "অনির্বাচনীরখাতি"র উল্লেখ না করিরা চতুর্বিধ খ্যাতি বলিরাছেন। "অস্তথাখ্যাতি"র অপর নামই "বিপরীতখ্যাতি"। আর-বৈশেষিক সম্প্রদায় জ্ঞানলক্ষণা প্রত্যাসতি শীকার করিয়াছেন। আর্থানি শরুরের অধ্যাসভাষো প্রথমেই উক্ত মতের উল্লেখ হইরাছে। "জ্ঞানক্ষণা প্রত্যাসত্তি"র খণ্ডন- পূর্বেক "অনির্বাচনীরখ্যাতি"র সমর্থনে অইভ্রবানী বৈদান্তিক সম্প্রধায়ের বথা এবং ভত্তরে ক্রায়-বৈশেষিকসম্প্রদায়ের পক্ষে বক্তরা। মীমাংসাচার্যা গুরু প্রভাবর "অথাতি"রাদী। তারার মতে জ্ঞানমাত্রই বথার্থা। জগতে ভ্রমজ্ঞান বা অধ্যাস নাই। উক্ত মত গণ্ডান নৈয়ারিক সম্প্রদায়ের যুক্তি ১৭০—১৭৫

"অসংখ্যাতি"বাদের আলোচনা। অসংখ্যাতিবাদী গগনকুত্মাদি অনীক পদার্থেরও প্রভাকায়ক তাম স্বীকার করিয়াছেন। স্থাবিশেষে অনীক বিষয়ে শাক কান পাতজ্ঞল সম্প্রদার এবং কুমারিল ভট্ট প্রভৃতি অনেকেরও সম্মত। নাগার্জ্নের ব্যাখ্যাত্মদারে প্নাবাদী মাধ্যমিক সম্প্রদায়কে অসংখ্যাতিবাদী বলা যায় না। করিণ, তাহাদিগের মতে কোন পদার্থ "অসং" বলিয়াই নির্দারিত নহে। উক্ত মতেও "সাংস্ত"

356

ও পারমার্থিক, এই দিবিধ সভা স্থাকত হইলেও বাহা পারমার্থিক সভা, তাহাও "সং"
বলিয়াই নির্দ্ধারিত সনাতন সভা নহে; তাহা চতুকোটবিনির্ম্ম্ "শূন" নামে কথিত।
কিন্তু আচার্যা শক্ষরের মতে বাহা পারমার্থিক সভা, সেই অবিভার ক্রম "সং" বলিয়াই
নির্দ্ধারিত সনাতন সভা। স্মৃতরাং শক্ষরের অংশভবাদ প্র্যোক্ত শ্নাবাদ বা বিজ্ঞানবাদেরই প্রকারান্তর, ইহা বলা বার না

বিজ্ঞানবাদী "বোগাচার" বৌদ্ধ-তানার "আন্ম-থাতি"বাদী। "আন্ম-থাতি-বাদে"র বাগাও যুক্তি। বিজ্ঞানবাদের প্রকাশক দিও,নাগের বচন। "আন্ম-বিজ্ঞান"ও "প্রবৃত্তিবিজ্ঞানে"র বাগা। সর্ব্বান্তিবাদী দৌরান্তিক এবং বৈভাধিক বৌদ্ধন্তবারও ভ্রম্থনে আন্ম-থাতিবাদী। কিন্তু তাঁহাদিগের মতে বাহ্য পদার্থ বিজ্ঞান হইতে ভিন্ন সং পদার্থ। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধনতারের মতে বিজ্ঞান ভিন্ন বাহ্য পদার্থের সন্ধ্রা নাই। শিবাগাণের অধিকারাহ্যনারে বৃদ্ধদেবের উপদেশ-তেদ ও তম্মুলক মতভেদের প্রমাণ

সর্বাতিবাদী বৌদ্ধসম্প্রদায়ই পরে "হীন্যান" নামে কপিত হইয়াছেন। বিজ্ঞানবাদী ও শৃত্তবাদী বৌদ্ধসম্প্রদায় "মহাথান" সম্প্রদায় নামে কপিত হইয়াছেন। সর্বাতি বাদী
বৌদ্ধসম্প্রদারের মধ্যে বহু সম্প্রদায়তেদ এবং ওত্তাগু "সাংমিতীয়" সম্প্রদারের কথা।
গৌতম বুছের পূর্বেও "বিজ্ঞানবাদ" প্রভৃতি অনেক নাত্তিক মতের প্রকাশ হইরাছে।
বৌদ্ধ প্রস্থ "ব্লাবতারস্ত্রেয়" কোন প্লোকের কোন শন্ধ বা প্রতিপাদ্য প্রহণ করিয়াই
পরে ভারদর্শনে কোন হাত্ত বহিত হইয়াদে, এইরাপ অস্থ্যানে প্রকৃত হৈতু নাই ... ১৭৯—১৮১

গৌতদের মতে মুক্তিতে নিতাম্বথের অক্সকৃতির সমর্থক প্রীবেদাঝাচার্য। বেকটনাথের কথা। জীবমুক্তি গৌতদেরও সক্ষত। আচার্য্য শকরের মতে জীবমুক্ত পুরুষেরও
শরীবন্ধিতি পর্যান্ত অবিদ্যার শেশ থাকে। অবিদ্যার লেশ কি । এ বিষয়ে শাক্ষর মতের
ব্যাখ্যাতা প্রীগোবিক্ত ও চিৎস্থেখমুনির উত্তর ও উক্ত মতের প্রমাণ ••• •

ভগবদ্রক্তি প্রভাবে ভোগ বাতীতও প্রারক্ত কর্মের কর হয়, এই নিছান্তের প্রতিপাদনে "ভক্তিরসায়ত্বিদ্ধা" প্রছে প্রীন্ত রূপ গোস্থামীর কথা এবং গোবিন্দ ভাষ্যে প্রীনক্ষের বিদ্যাভূষণ মহাশরের কথার আনোচনা। প্রীনক্ষাগবতের "খাদোহণি দলাঃ সবনার ক্যান্তে" এই বাক্যের ভাৎপর্যারাখাার টীকাকারগণের কথা ও তৎসম্বন্ধে আলোচনা

মুক্তিলাতের অন্ত গৌতম বে, বম ও নিয়মের বারা আত্মসংখার কর্ত্তর বলিবাছেন, সেই বম ও নিরম কি । এবং আত্মসংখার কি । এই বিষয়ে ভাষাকার প্রভৃতির মতের আলোচনা। মহুসংহিতা, বাজ্ঞবন্ধাসংহিতা, প্রীমন্তাগবত, গৌতমীয় তম্ম এবং বোগদর্শনে বিভিন্ন প্রকারে কবিত "বম" ও "নিয়মে"র আলোচনা। বোগদর্শনোক্ত

| বিষয়                                                                                | পৃষ্ঠাক |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ঈশরপ্রশিধানের অরুণ ব্যাখ্যায় মতভেদের আলোচনা। ঈথরে দর্রকর্মের অর্পণরূপ               |         |
| ঈশ্বপ্রপ্রনিধান গৌতমের মতেও মুক্তি লাভে অভ্যাব্যাক · · · ২০                          | c-108   |
| জিগীধাৰ্বক "জল্ল" ও "বিভ্ঞা"ৰ প্ৰোজন কি ? কিল্লপ খণে কেন উহা কওঁবা,                  |         |
| এ বিবৰে গৌতদের প্রায়্বারে বাচপাতি মিশ্র প্রভৃতির কথা এবং ভগবদ্গীতার ভাষ্টে          |         |
| রামান্ত্রের ব্যাধ্যান্ত্রারে "ক্রারপরিভর্তি"প্রছে বেকটনাথের কথা ২১                   | 3-524   |
| athetican amountaine                                                                 | 4       |
| পৃঞ্চন অধ্যয়ি                                                                       |         |
| "জাতি" শক্ষের নানা অর্থে প্রমাণ ও প্রয়োগ। গৌতদের প্রথম সংযোক্ত "জাতি"               |         |
| শব্দ পারিভাষিক, উহার অর্থ অনহত্তরবিশেষ। পারিভাষিক "জাতি" শব্দের অর্থ ব্যাখ্যায়      |         |
| ভাষাকাৰের কথা এবং বৌদ্ধ নৈয়ান্তিক ধর্মকীর্ত্তি ও ধর্মোত্তরাচার্যোর কথার আলোচনা ২২   | 5-229   |
| ভার্মন্ত্র শোষ "জাতি"র স্বিশেষ নিরুপণের প্রয়োজন কি গ এ বিষয়ে বাৎস্তারন,            | L       |
| উন্দোতকর ও বাচম্পতি মিশ্রের উত্তরের ব্যাগা। ••• ••• ২২                               | 4-500   |
| গৌতবোক্ত "সাধর্ম্মদম" ও "বৈধর্ম্মদম" প্রভৃতি নামে "সম" শব্দের অর্থ কি ?              |         |
| উহার দারা "জাতি"র প্রয়োগ স্থলে কাহার কিন্তুণ দামা গৌতমের অভিপ্রেত, এ বিষয়ে         |         |
| বাৎক্ষারন, উদ্যোতকর, বাচপতি মিশ্র এবং উদ্ধনাচার্য। প্রভৃতির মতের আলোচনা ২০           | c 305   |
| গৌতমোক্ত "জাতি"তত্ত্ব ব্যাখাবি নানা গ্রন্থগারের বিচার ও মতভোদের কথা।                 |         |
| "ভাষবার্ত্তিকে" চতুর্দণ জাতিবানীর মতের সমর্থনপূর্বক উক্ত মত খণ্ডনে উন্দ্যোতকরের      |         |
| ढेखद्र ··· ·· ·· ·· ·· रर                                                            | 3-208   |
| বধা ক্রমে দংক্ষেপে গৌতবোক্ত "দাংশাদ্যাস প্রভৃতি চতুর্বিংশতি প্রকার "জাতির"           |         |
| স্থাপ, উনাহরণ ও অসহত্তরত্বের মৃত্তি প্রকাশ ২০                                        | c-ses   |
| "জাতি"র সপ্তাঞ্জের বর্ণন ও স্থরপ্রনাথা। "প্রবোধদিনি" আছে উদয়নাচার্যোর               |         |
| "জাতি"র সপ্তাক প্রকাশক শ্লোক এবং উহার জ্ঞানপূর্ণকৃত বাগি।। ••• ২৫                    | c-219   |
| "কার্য্যসমা" জাতির অরপ বাাধান্ত বৌদ্ধ নৈত্তবিক ধর্মকীর্ত্তির কারিকা এবং              |         |
| তাঁহার মত-থগুনে বাচপোতি মিশ্রের কথা শুন                                              | 3-078   |
| স্প্রাচীন স্বালহারিক ভাষহের "কাবাল্ডার" প্রস্তে "দার্থাদ্যা" প্রস্তি ভাতির           |         |
| বলুত্বের উল্লেখ। "নর্বাবর্শনদংগ্রহে" "নিতাদধা" জাতি-বিব্যে উদয়নাচার্য্যের মতান্ত্র- | -       |
| সারে মাধ্বনুস্পানায়ের কথা                                                           | 955     |
| "নিএংস্থান" শব্দের অন্তর্গত "নিগ্রহ" শব্দের অর্থ কি ? কোথার কাহার কিল্লপ             |         |
| নিগ্ৰহ হয় এবং "বাৰ" বিচাৰে বাদী ও প্ৰতিবাদীর জিগীবা না থাকার কিল্লগ নিগ্ৰহ          |         |
| হইবে, এই সমস্ত বিবয়ে উন্দোতকর ও উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির উত্তর ৪০                     | 4-80¥   |

বধাক্রমে সংখেপে "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহন্থানের স্বরূপ-প্রকাশ

830-833

| forwar. | ä |   |   |   |   |   |
|---------|---|---|---|---|---|---|
|         | f | F | к | w | 7 | ř |

의회투

SFE

নিপ্রহয়্বানের সামাত লক্ষণ-স্ত্রোক্ত "বিপ্রতিপত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি"র স্করণ
বাাঝা ও সামাত লক্ষণ-বাাঝার মতভেদ। নিপ্রহয়্বানের সামাত্ত-লক্ষণ-স্ক্র-বাাঝার
বর্ষরাজ্যের কথা ও তাহার সমালোচনা। সামাত্ত : নিপ্রহয়্বান বিবিধ হইলেও উহারই
প্রতিজ্ঞাহানি প্রতৃতি ভেদ কথিত হইয়ছে। তাহাও অনত প্রাথার সম্ভব হওয়ার
নিপ্রহয়্বান অনত প্রকার। উক্ত বিধ্রে উক্ষোত্করের করা 

63২—

"নিগ্রহস্থানে"র হারণ বাাখার বৌদ্ধ নৈগানিক ধর্ম চার্তির কারিকা ও ত'হার বাাখা। বৌদ্ধদান্ত পার্লিক "প্রতিজাহানি" প্রভৃতি মনে দ নিগ্রহান ফীকার করেন নাই। অনেক নিগ্রহ্মান উন্মন্ত প্রনাপত্না বলিয়াও উপেকা করিয়াছেন। ধর্মকীর্ত্তি প্রভৃতির প্রতিবাদের ধ্রমপূর্মক দৌত্যের মত-দ্মর্থনে বাচপ্পতি বিশ্র ও ভ্রম্ভ জট্টর কথা ... ৪১৩

''অর্থান্তরে'র উণাহরণে ভাষাকারোক্ত নাম, আখ্যাত, উপনর্গ ও নিপাতের লক্ষণের বাচম্পতি বিশ্রকৃত ব্যাখ্যার সমালোচনা এবং উক্ত বিদ্যা উদ্দ্যোতকর ও নাগেশ ভট্ট প্রভৃতির কথার আলোচনা

গৌতমোক্ত "নির্থকে" র হরণ ব্যাথার বাচশ্পতি মিশ্র প্রভৃতির মতের আলোচনা ৪৪১ উন্তন্মচার্য্য প্রভৃতির কথিত ত্রিবিধ "অবিজ্ঞাতার্থে"র উনাহরণ আগ্রা · · · ৪৪৪—৪৪৫

"অপার্থকে"র প্রকারতের ও উনাহরণের ব্যাখ্যা। পদগত ও বাকাগত অপার্থকত্ব দোর সর্ক্ষণমত। "কিরাভার্জ্নীর"কাব্যে উক্ত দোষের উল্লেখ ও তাহার তাৎপর্যা-ব্যাখ্যার টীকাকার মনিনাথের কথা। ভামহের "কাব্যাল্যার" গ্রন্থে "অপার্থকে"র লক্ষণ ও উনাহরণ। পত্তমালির মহাভাষে। "অনর্থক" নামে অপার্থকের উল্লেখ ও তাহার উনাহরণ। "অপার্থকে"র উনাহরণ প্রদর্শন করিতে বাংজারন ভাষ্যে মহাভাষ্যের সন্দর্ভই বর্থাধ্য উক্ত হয় নাই "" ১৯৪৭—।

গৌতদের চরম স্থোক "চ"শন্ধ এবং হেরা চাদের বাধান্ত নানান্তের কথা · · · ৪৮১—৪৮০
"তাৎপর্যাসীকা"কার প্রাচীন বাচপ্পতি মিশ্রই ৮৪১ খুরীকে "ভারস্থচী-নিবদ্ধ" রচনা
করেন, তিনি উদয়নাচার্যোর পূর্কবিকী। তাঁহার মতে ভারদর্শনের স্কুনংখ্যা ৫২৮।
তাঁহার অনেক পরবর্তী "শ্বতিনিবদ্ধ"কার বাচপ্পতি মিশ্র "ভারস্থতোদ্ধার" প্রস্তের কর্তা।
তাঁহার মতে ভারদর্শনের স্কুনংখ্যা ৫০১ · · · · · · ৪৮৩—৪৮৪

ভাদ কৰি ভাঁহার "প্রতিমা" নাটকে নেধাতিথির ভাষণান্ত বলিয়া গৌতমের ভাষ-শাত্রেংই উল্লেখ করিয়াছেন। বেধাতিথি গৌতমেরই নামান্তর। উক্ত বিষয়ে প্রমাণ এবং ভাদকবির স্প্রাচীনছ-বিষয়ে কিঞ্চিৎ আলোচনা

বৌদ্ধার্থ্য বহুওজ্ ও দিউনাগ এবং তাঁহাদিগের প্রবল প্রতিৰ্দ্ধী ভাগারার্ধ্য উদ্যোত্তকরের সময় স্থকে বিশ্বিং আগোচনা ... ১৮

# ন্যায়দশ্ন

### বাৎস্থায়নভাষ্য

# চতুৰ্ অখ্যাস্ত

#### ৰিতীয় আহ্নিক

ভাষা। কিনুখলু ভো বাবন্তো বিষয়াস্তাবৎস্থ প্রত্যেকং তত্ত্-জ্ঞানমুৎপদ্যতে ? অথ কচিত্ৎপদ্যত ইতি। কশ্চাত্র বিশেষঃ ? ন তাবদেকৈকত্র যাবদিষয়মূৎপদ্যতে, জ্ঞেয়ানামানত্যাৎ। নাপি কচিত্ৎপদ্যতে,
যত্র নোৎপদ্যতে, তত্রানির্ভো মোহ ইতি মোহশেষপ্রদঙ্গঃ। ন চান্যবিষয়েণ তত্ত্বজ্ঞানেনাক্যবিষয়ো মোহঃ শক্যঃ প্রতিষেদ্ধিতি।

মিথ্যাজ্ঞানং বৈ থলু মোহো ন তত্ত্তানস্তামুৎপত্তিমাত্রণ, তচ্চ মিথ্যাজ্ঞানং যত্র বিষয়ে প্রবর্তনানং সংসারবীক্ষং ভবতি, স বিষয়স্তত্ত্তা জ্যে ইতি।

অনুবাদ। (প্রবিপক্ষ) যাবং বিষয়, অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত আত্মা প্রভৃতি যতসংখ্যক প্রমের আছে, সেই সমস্ত প্রমেরের অন্তর্গত প্রত্যেক প্রমেরেই কি (মুমুক্তর) ভবস্কান উৎপন্ন হয়, অথবা কোন প্রমেরবিশেষেই উংপন্ন হয় ? (প্রাণ্ড) এই উভয় পক্ষে বিশেষ কি ? (উত্তর) যাবং বিষয়ের এক একটি বিষয়ে অর্থাৎ প্রত্যেক ধিষয়ে ভবজান উৎপন্ন হয় না। কারণ, জ্যের বিষয় অর্থাৎ আত্মাদি প্রমের অন্তর্গন উৎপন্ন হয় না। কারণ, জেয় বিষয় অর্থাৎ আত্মাদি প্রমের অন্তর্গন উৎপন্ন হয় না। (কারণ, ভাহা হইলো) বে বিষয়ে ভবজান উৎপন্ন না হয়, সেই বিষয়ে মোহ নিকৃত্ত না হওয়ায় মোহের শেষাপত্তি হয় অর্থাৎ সেই সমস্ত বিষয়ে মোহ থাকয়ায়। কারণ, অন্তবিষয়ক ভব্ব জ্ঞান অন্তবিষয়ক শোহকে নিকৃত্ত করিতে পারে না।

১। "১।" পদা: বন্ পূর্কণকাক্ষারাণ, "বন্" শক্ষো হেবর্কে। অবৃতঃ পূর্কণকো ক্যাবিব। আনহ বেছি
।—তাবপর্ক টিকা।

(উত্তর) পূর্ববিপক্ষ অযুক্ত, যে হেতু মিখ্যাজ্ঞানই মোহ, তবজ্ঞানের অমুৎপত্তি-মাত্র মোহ নহে। সেই মিখ্যাজ্ঞান যে বিষয়ে প্রবর্তমান (উৎপদ্যমান) হইয়া সংসারের কারণ হয়, সেই বিষয়ই তব্তঃ জ্ঞেয়, অর্থাৎ সেই বিষয়ের তব্বজ্ঞানই তদ্বিয়ে মিখ্যাজ্ঞান নিবৃত করিয়া মোক্ষের কারণ হয়।

টিপ্লনী। বিতীয় অধ্যাবের প্রারম্ভ হইতে প্রমাণাদি বোড়শ পদার্কের মধ্যে "সংশ্র", "প্রমাণ" ও "প্রমেম" পদার্থ পরীক্ষিত হইরাছে। "প্রয়োজন" প্রভৃতি অবশিষ্ট অপরীক্ষিত পদার্থ বিষয়ে কোনরণ সংশয় হইলে ঐ সমস্ত পদার্থেরও পুর্বোক্তরণে পরীক্ষা করিতে ইইবে, ইহা দিতীয় অধ্যারে সংশার পরীক্ষার পরেই "বত্র সংশারঃ"—(১) ইত্যাদি স্থাত্রের হারা কবিত হইবাছে।" এখানে স্থাপ করা আবশ্রুক যে, ভাষদর্শনের সর্ব্ধপ্রথম সূত্রে যে, প্রমাণাদি যোড়শ পরার্থের তত্ত্জান মোক্ষের কারণ বলিয়া কথিত হইয়াছে, তন্মধ্যে দিতীয় "প্রামন্ত্র" পদার্থের অর্থাৎ আন্মাদি বাদশ পদার্থের তব্তজানই মোক্ষবাভের সাক্ষাৎ কারণ। প্রমাণাদি পঞ্চদশ পদার্থের তত্তজান ঐ প্রমেন্ত তৰ্জানের সম্পাদক ও রক্ষক বলিরা উহা মোক্ষলাভের প্রস্পরা-কারণ বা প্রবাজক। মহর্দি ভারদর্শনের "ভ্রেথ-জন্ম" ইত্যাদি বিতীয় স্থানের ছারা তাহার ঐ তাৎপর্য্য বা দিছান্ত ব্যক্ত কৃত্রিয়াছেন। বথাস্থানে মহর্ষির যুক্তি ও তাংপর্য্য ব্যাখ্যাত হইরাছে। চতুর্থ অধ্যানের প্রথম আহিকে "অপবর্গ" পর্যান্ত প্রমের-পরীকা সমাপ্ত হইরাছে। এখন এই ছিতীর আহিকের প্রাক্তমন্ত্রমির পরীক্ষণীর এই যে, আত্মা ও শরীর প্রভৃতি যে সমস্ত প্রমের ক্ষতি হইয়াছে, উহাদিগের প্রত্যেকের তত্ত্জানই কি মুমুক্তুর উৎপর হয়, অথবা বে কোন প্রমেষ বিষয়ে তত্ত্জান উৎপন্ন হয় ? অর্থাৎ প্রত্যেক জীবের প্রত্যেক আন্থা ও প্রত্যেক শরীরাদির তবজ্ঞানই কি মোক্ষের কারণ, অথবা বে কোন আস্মা ও যে কোন শরীরাদির তন্তজানই মোক্ষের কারণ 🤊 ভাষ্যকার প্রথমে প্রশ্নরূপ এই পূর্ব্বপক্ষের প্রকাশ করিয়া, পরে উহা সমর্থন করিয়ার জন্ম প্রথম প্রকাশ করিরাছেন বে, পূর্ব্বোক্ত উভয় পক্ষে বিশেষ কি ? অর্থাৎ প্রত্যেক আন্মাণ্ড প্রত্যেক শহীরাদির তত্ত্বান, অথবা বে কোন আত্মা ও যে কোন শরীরাদির তত্ত্বান শোকের কারণ, এই উভর গকে

১। তাংপ্রাট্টকাকার এবানে "বল সংশবং" ইকানি ক্ষেত্রর উক্তরগই তাংপ্রা বাক্ত করিবানেন; কিন্ত বিত্তীর অধানে ভাষা ও বার্ত্তিকের বাাথাাসুবারে কন্তরণ তাংপ্রা বাাথাা করিবানেন। (বিত্তীর পঞ্জ, ৪০-৪০) পূচা করিব। বহুতা নহাবি পোচর তাহার প্রকর্ম করেব নাই। সংশব হইলে ঐ সমন্ত প্রার্ত্তিক পরীক্ষাও বে করিবা, ইরা তিহার অবক্ত বক্তবা। ক্ষত্রাং তিনি বে, "বল সংশবং", ইকানি ক্ষেত্রর বারা তাহাই বলিবানেন এবং তাংপ্রাট্টকাকারত তাহার নিজম তামুবানেই এখানে উক্ত ক্ষেত্রর ঐক্তর্মই। তাংপ্রা বাক্ত করিবানেন, ইরা অবক্তই বুরা বারা। বুক্তিকার বিশ্বনাথও ঐ ক্ষেত্রর উক্তরপ্রত তাংশ্রা বারা। করিবানেন। তবে ভাষাকার ও বার্ত্তিকরার অভ করিবানেন। অভ্যান প্রার্থান করিবানেন। বস্তুতা বন্ধান বিশ্বনাথও ঐ ক্ষেত্রর উক্তরপ্রত তাংশ্রা বারা। করিবানেন। তবে ভাষাকার ও বার্ত্তিকরার অভ করিবানে অক্সরণ তাংশ্রা বার্থান করিবানেন। বস্তুতা বন্ধানি করিবান করেবা বার্ত্তিক করিবান বন্ধান বন্

যদি কোন বিশেষ না থাকে অর্থাৎ ঐ উভয় পক্ষের যে কোন পক্ষই বিদ নির্দোহ বনিয়া প্রহণ করা যায়, তাহা হইলে আর পূর্ব্বোক্ত বিচারের আবশুকতা থাকে না; কারণ, উহার বে কোন পক্ষই বলা যাইতে পারে। সূতরাং পূর্ব্বাক্ত পূর্ব্বপক্ষর অবকাশই নাই। ভাষাকার এতহন্তরে পূর্ব্বপক্ষ সমর্থনের জন্ত পরে বলিয়াছেন বে, প্রত্যেক জীবের প্রত্যেক আয়া ও প্রত্যেক শরীরাধির তত্ত্বজান উৎপর হয় না। অর্থাৎ উহা মোক্ষনাতের কারণ বলা বায় না। কারণ, ঐ সমন্ত জ্বের বিষয় (আয়াদি প্রত্যেক প্রমাভের কারণ বলা যার না। আবার যে কোন আয়াদি প্রমাদের তত্ত্বজান সম্ভব নহে, এ জন্ত উহা মোক্ষনাভের কারণ বলা যার না। আবার যে কোন আয়াদি প্রমাদের তত্ত্বজানও মোক্ষনাভের কারণ বলা বায় না। কারণ, তাহা হইলে অল্লান্ত যে সমন্ত প্রমেষ বিষয়ে তত্ত্বজান জিমিবে না, সেই সমন্ত প্রমেষ বিষয়ে মোহের নিবৃত্তি বা বিনাশ না হওয়ায় মোহের শেষ থাকিলে তামূলক রাগ ও বেষও অবশ্রুই জিমিবে। রাগ, বেষ ও মোহ নিবৃত্ত করিতে পারে না। মোহ গালিকে তামূলক রাগ ও বেষও অবশ্রুই জিমিবে। রাগ, বেষ ও মোহ নামক দোষ থাকিলে জীবের সংসার অনিবার্যা। স্থতরাং মোক্ষ অসন্তব। ফলকথা, পূর্বোক্ত উত্তর পক্ষই যখন উপপন্ন হয় না, স্থতরাং প্রমাণ আযুকারের বিবন্ধিত পূর্ব্বাক্ত বিনা। কথিত হইরাছে, তাহা উপপন্ন হয় না, ইহাই এখানে ভাষাকারের বিবন্ধিত পূর্ব্বাক্ত

ভাষাকার পূর্ব্বাক্ত পূর্ব্বপ্রক্ষর খণ্ডন করিতে পরে বিদ্যাহ্রেন যে, যেছেত্ মিথাজ্ঞানই মোহ তবজ্ঞানের অন্তংপত্তি বা অভাব মোহ নহে, অতএব পূর্ব্বেজি পূর্ব্বপক্ষ অযুক্তভালোতক। "খন্" শক্টি হেডর্থ। ভাষাকারের উভরের তাৎপর্যা এই যে, প্রত্যেক জীবের প্রত্যেক আত্মা ও প্রত্যেক শরীরাদি বিষয়ে অথবা যে কোন আত্মাদি বিষয়ে অত্যানের অভাবই মোহ নহে। স্কতরাং তবজ্ঞান বে নিজের অভাবরূপ অক্ষানকে নির্ব্ত করিয়াই মোক্রের কারণ হর, তাহা নহে। কিন্ত সংগারের নিদান যে মিথা জ্ঞান, তাহাই থাহ। ই মিথাজ্ঞানের উচ্চেদ করিয়াই তবজ্ঞান মোক্রের কারণ হয়। ভাষাকার শেনে ইহা স্পত্ত করিতে বিদ্যাহ্রিন যে, সেই মিথাজ্ঞান যে বিষয়ে উৎপন্ন হইন্না সংসারের নিদান হয়, সেই বিষয়ই মুমুক্র তত্ত্বত: ক্রের। তাৎপর্যা এই যে, জীবের নিজের আত্মা ও নিজের শরীরাদি বিষয়ে মিথাজ্ঞানই তাহার সংসারের নিদান। স্কতরাং সেই মিথাজ্ঞানের উচ্চেদ করিতে তাহার নিজের আত্মা ও মিজের শরীরাদি বিষয়ে তবজ্ঞান অনাবখ্যক। বাহা আবশ্যক, তাহা অসম্ভব নহে। তাবণ মননাদি উপাধ্যের ঘারা পূর্ব্বাক্ত সংসারনিদান মিথাজ্ঞানের বিনাশক তবজ্ঞান আভ করিয়া মুমুক্ বাক্তি মোক্রনাত্ত করেন। স্কতরাং পূর্ব্বাক্ত পূর্ব্বপক্ষ জন্ত্রণ। পরে ইহা পরিষ্কৃট হইবে।

প্রথম আহ্নিকে প্রায়ের পরীকা সমাপ্ত হইরাছে, আবার মহর্বির এই ছিত্রীর আহ্নিকের প্ররোজন কি ? এতচ্ত্রের এখানে "তাৎপর্যাপরিভদ্ধি" এছে মহানৈয়ারিক উদ্বনাচার্য্য বলিয়াছেন কে প্রমেয় পরীক্ষার পরে এই আহ্নিকে সেই সমস্ত প্রমের পদার্থের ভবজান পরীক্ষণীর। অর্থাৎ এ তব্জানের স্বরূপ কি ? এবং উহার বিদর কি ? কিরাপে উহা উৎপন্ন হয় ? কিরুপে উহা পরিপালিত হয় ? কিরণে উহা বিবন্ধিত হয় ? ইহা অবক্র বক্তরা। স্ক্তরাং ঐরণে ওবক্তানের পরীকাই এই আহিকের প্রয়োজন। "তাৎপর্যাপরিগুদ্ধির টাকার বর্জমান উপাধ্যার প্রধানে পূর্ব্ধপক্ষ প্রকাশ করিরাছেন বে, ভারদর্শনে ওবজান উদ্ভিত্ত হয় নাই, লক্ষিত্ত হয় নাই। স্কতরাং মহরি গোতন তর্জ্ঞানের পরীক্ষা করিছে পারেন না। উদ্দেশ ও লক্ষণ বাতীত পরীক্ষা হইতে পারে না। পরস্ক প্রথম ও বিহীর আহিকের বিহর-দায়া না থাকিলে উহা এক অধ্যানের হইটি অবরব বা অংশ হইতে পারে না। এতহত্তরে বর্জমান উপাধ্যার বলিয়াছেন বে, ভারদর্শনের প্রথম স্থানেই তহজ্ঞান উদ্দিই হইরাছে এবং দিতীর হুতেই উহা লক্ষিত হইরাছে। স্কতরাং এই আহিকেক পরীক্ষা করা হইরাছে। ওবং দিতীর হুতেই উহা পরিক্র প্রথম আহিকে কার্যারণ ছয়টি প্রমেরের পরীক্ষা করা হইরাছে। তর্জ্ঞানের কার্যারণেই অর্থাৎ জয় পরার্থ, স্কতরাং প্রথম আহিকের বিহয় বই প্রয়ো অবর্থ এই আহিকের বিহয় বইরাছে। তরে তহজ্ঞান অপ্রধর্মের কারণ বলিয়া অপ্রর্থের পরীক্ষার প্রায়ারণ করা ইচিত, এইরূপ আপতি হইতে পারে। কির ওবজ্ঞানের পরীক্ষার পূর্বের বে সকল প্রমেরের তহজ্ঞান আহজক, সেই অপ্রর্থ সমস্ত প্রমেরেরই পরীক্ষা কর্ত্তরা, নচেৎ সেই ওবজ্ঞানের পরীক্ষা হইতে পারে না। তাই মহর্ষি প্রমেরপরীক্ষা সমস্ত করিছাই তর্জ্ঞানের পরীক্ষা করিরাছেন।

ভাষা। কিং পুনন্তনিগ্যাজ্ঞানং । অনাজান্যাজ্ঞাহঃ— অহমস্মতি মোহোহহঙ্কার ইতি, অনাজানং গ্রহমস্মতি পশ্যতো দৃষ্টিরহঙ্কার ইতি। কিং পুনন্তদর্গজাতং, যবিষয়োহহজারং । শারীরেন্দ্রিয়-মনোবেদনা-বুরুয়ঃ।

কথং তদ্বিয়োহ্ছলার: সংসার্থীজং ভবতি ? আয়ং থলু শরীরাদার্থ-জাতমহম্মীতি ব্যবসিত ততুছেদেনাজোচ্ছেদং মহামানোহ্নুছেদ-তৃষ্ণাপতিপ্লুতঃ পুনঃ পুনন্ততুপাদতে, ততুপাদদানো জন্মনরণায় যততে, তেনাবিয়োগালাতাতং তুংথাদিমুচাত ইতি।

যন্ত তুঃখং তুথায়তনং তুঃখাতুষক্তং অথঞ্চ দর্বনিদং তুঃখনিতি পশ্চতি,
স তুঃখং পরিজানাতি। পরিজ্ঞাতক তুঃখং প্রহীনং ভবতাতুপাদানাৎ
সবিষান্ত । এবং দোষান্ কর্মা চ তুঃখহেতুরিতি পশ্চতি। ন
চাপ্রহীণের দোষের তুঃখপ্রবন্ধোচ্ছেদেন শব্যং ভবিতুমিতি দোষান্
জহাতি। প্রহীণের চ দোষের "ন প্রবৃত্তিঃ প্রতিসন্ধানায়ে"তাক্তং।

১। এখানে নিশ্চয়ার্থক "াব" ও "য়ঽ" পুক্ষক "দৌ," খাতুর উত্তর বর্ত্তাতো "ও" অত্যয়ে "বাবানত" শঃকর প্রারোগ ইইয়াছ। আনার্থ বাতু ও গতার্থ বাতুর মবো পরিগৃহীত হওয়ার এখানে কর্ত্তালো জ্ব প্রভার নিপ্রমান বছে। জারাকারের উজ্বারোগও উহার সমর্থক।

প্রেত্যভাব-ফল-তুঃখানি চ জ্যোনি ব্যবস্থাপয়তি, কর্মচ দোষাংশ্চ প্রহেয়ান।

অপবর্গোহধিগন্তব্যক্তকাধিগনোপারস্তব্-জানং।

এবং চতস্ভিৰ্কিধাভিঃ প্ৰয়েয়ং বিভক্তমাদেবমানস্থাভাষ্ণতো ভাব-য়তঃ সম্যগ্দৰ্শনং যথাভূতাৰবোধস্তস্ত্ৰজ্ঞানমুংপদ্যতে।

অনুবাদ। (প্ররা) সেই অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত মিখ্যাজ্ঞান কি ? (উত্তর) অনাস্থাতে আত্মবৃদ্ধি। বিশদার্থ এই যে, "আমি হই" এইরূপ মোহ অহস্কার, (অর্থাৎ) অনাত্মাকে (দেহাদিকে) "আমি হই" এইরূপ দর্শনকারী জীবের দৃষ্টি অহস্কার, অর্থাৎ ঐ অহস্কারই মিখ্যাজ্ঞান।

- (প্রশ্ন) যদ্বিষয়ক অহলার, সেই পদার্থসমূহ কি ? (উত্তর) শরীর, ইক্রিয়, মন, বেদনা ও বৃদ্ধি।
- প্রেশ্ব) তদ্বিষয়ক অহলার সংসারের বীজ হয় কেন ? (উত্তর) যেহেতু এই জীব শরীরাদি পদার্থসমূহকে "আমি হই" এইরপ নিশ্চয়বিশিষ্ট হইয়া সেই শরীরাদির উচ্ছেদপ্রযুক্ত আত্মার উচ্ছেদ মনে করিয়া অনুচ্ছেদত্বায় অর্থাৎ শরীরাদির চিরন্থিতি-বাসনায় ব্যাকুল হইয়া পুনঃ পুনঃ সেই শরীরাদিকে গ্রহণ করে, তাহা গ্রহণ করিয়া জন্ম ও মরণের নিমিত্ত যত্ন করে, সেই শরীরাদির সহিত অবিয়োগ-বশতঃ তঃখ হইতে অত্যন্ত বিমৃক্ত হয় না।

কিন্তু যিনি ছ:খকে এবং ছ:খের আয়তনকে অর্থাৎ শরীরকে এবং ছ:খামুষক্ত ছখকে "এই সমস্তই ছ:খ", এইরূপে দর্শন করেন, তিনি ছ:খকে সর্বতোভাবে জানেন। এবং পরিজ্ঞাত ছ:খ বিষমিশ্রিত ক্ষয়ের ভায় কগ্রহণবশতঃ "প্রহীণ" অর্থাৎ পরিত্যক্ত হয়। এইরূপ তিনি দোষসমূহ ও কর্মকে ছ:খেব হেতু, এইরূপে দর্শন করেন। দোষসমূহ পরিত্যক্ত না হইলে ছ:খপ্রবাহের উচ্ছেদ হইতে পারে না, এ জন্ম দোষসমূহকে ত্যাগ করেন। দোষসমূহ (রাগ, ঝেষ ও মোহ) পরিত্যক্ত হইলে "প্রবৃত্তি (কর্মা) প্রতিসন্ধানের অর্থাৎ পুনর্জ্জনের নিমিত্ত হয় না"—ইহা (প্রথম আহ্নিকের ৬৩ম সূত্রে) উক্ত হইয়াছে।

(অতএব মুমুক্স কর্ত্ত্বক) প্রেত্যভাব, কল ও দুঃখও জ্ঞের বলিয়া (মহর্ষি)
ব্যবস্থাপন করিয়াছেন এবং কর্ম ও প্রকৃষ্টক্রপে হের দোহসমূহও জ্ঞের বলিয়া

ব্যবস্থাপন করিয়াছেন। অপবর্গ (মুমুকুর) অধিগন্তব্য (লভ্য), তাহার লাভের উপায় তত্তজান।

এইরূপ চারিটি প্রকারে বিভক্ত প্রমেয়কে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত আত্মাদি দ্বাদশ পদার্থকৈ সম্যক্রপে সেবাকারী (অর্থাৎ) অভ্যাসকারী বা ভাবনাকারী মুমুক্ত্র সম্যক্ দর্শন (অর্থাৎ) যথাভূতাববোধ বা তবজ্ঞান উৎপন্ন হয়।

টিঙ্গনী। ভাষাকার পূর্ব্বে যে বিখ্যাজ্ঞানকৈ মোহ বলিরা জীবের সংসারের নিবান বলিয়াছেন, ক্র মিখ্যাজ্ঞানের স্বরূপ বিষয়ে এবং উহার বিরুদ্ধ ভহজানের স্বরূপ বিষয়ে নানা মততের থাকায় ভাষাকার পরে নিজমত বাক্ত করিতে প্রথমে প্রশ্ন করিয়াছেন যে, সেই মিথ্যাজ্ঞান কি ? তাৎপর্যাদিকার এখানে বধাজ্ঞানে বৈরান্তিক, সাভায় ও বৌদ্ধসম্ভানায়ের সম্মত ভহজানের স্বরূপ বলিয়া শেষে দরীর ও ইন্দ্রিয়াদি হইতে ভিন্ন নিতা আন্মার দর্শনকেই "বৃদ্ধ"রপ ভহজান বলিয়াছেন, ইহা প্রকাশ করিয়াছেন এবং পরে স্তামমতের ব্যাখ্যার তাহার পূর্ব্বোক্ত নত্ররের খণ্ডন করিয়া ভাষাকারে স্তামনতেরই সমর্থন করিয়া গিরাছেন এবং ঐ মতকেই তিনি বৃদ্ধমত বলিয়া গিরাছেন। ভাষাকার তাহার পূর্ব্বোক্ত প্রশ্নের উত্তরে নিজমত বলিয়াছেন যে, অনান্ধাতে আন্মবৃদ্ধিই মিথ্যাজ্ঞান। পরে উহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, অনান্ধা দেহাদি পরার্থে বলিয়া যে মোহ, উহা অহমার। পরে উহাই ব্যাইতে আধার বলিয়াছেন যে, জীব অনান্ধা দেহাদি পরার্থকৈ "আন্মি" বলিয়া যে দর্শন করিতেছে, অর্পাৎ নেহাদি জড় পরার্থকেই আন্মা বলিয়া বে মানস প্রত্যক্ষ করিতেছে, উহাই তাহার অহম্বার, উহাই মেণ্ডাজ্ঞান।

ভারকার এখানে প্রধানতঃ কোন্ কোন্ পনার্থ বিষয়ে অহজারকে নিখাজ্ঞান বলিয়া জীবের সংসারের কারণ বলিয়াছেন, ইহা বাক্ত করিবার জন্ত পরে প্রপ্রপুক্ত বলিয়াছেন যে, শরীর, ইন্দ্রির, মন, বেননা ও বৃদ্ধি। ভাষাকার প্রভৃতি স্থখ ও ছংগকে অনেক স্থানে "বেননা" শব্দের দ্বারা প্রকাশ করিরাছেন, ইহা প্রথম অধ্যানে বলিয়াছি। এখানেও ভাষ্যকারোক্ত "বেদনা" শব্দের দ্বারা ক্রমণ অর্থ এহণ করা বায়। বছতঃ জাবমারই শরীর, ইন্দ্রির ও মন লাভ করিলে বৃদ্ধি এবং স্বর্থ ও ছংগ লাভ করে। তবন হইতে ঐ শরীরাদি সমষ্টিকেই "আমি" বলিয়া বোয় করে। শরীরাদি ঐ সমস্ত পদার্থে তাহার যে ঐ আরাবৃদ্ধি, উহাই তাহার অহমার। ঐ অহলার তাহার সংসাবের কারণ কেন হর প্রহা বৃক্তির দ্বারা বৃষ্যইতে ভাষ্যকার পরে আরার প্রস্নপূর্বক বলিয়াছেন যে, জীব, শরীরাদি পুর্ক্তোক পদার্থগুলিকেই "আমি" বলিয়া নিশ্চর করিয়া, ঐ শরীরাদির উচ্ছেদকেই আত্মার উচ্ছেদ বলিয়া মনে করে। আত্মার উচ্ছেদ কাহারও কাম্যা নহে, পরন্ধ উহা সকল জীবেরই বিষিষ্ঠ। স্বতরাং পূর্বোক্ত শরীরাদি পার্থের কথনও উচ্ছেদ না হউক, এইরূপ আকাক্ষায় আকুল ইইয়া জীবনারই পুনঃ পুন: ঐ শরীরাদি প্রহণ করে। স্বতরাং জীবনারই তাহার লম্ম ও মরণের জন্ত নিজেই বন্ধ করে। তাই প্রক্ষাক্ত কারণ থাকিলে ভাহার ঐ শরীরাদির দহিত বিয়োগ বা বিজ্ঞেদ না ইওলায় তাহার আভান্তিক ছংগনিবৃদ্ধি রা স্ক্তি হর না। তাৎপর্য্য এই যে, জীবনা বিজ্ঞেদ না ইওলায় তাহার আভান্তিক ছংগনিবৃদ্ধি রা স্ক্তি হর না। তাৎপর্য্য এই যে, জীবনা বিজ্ঞেদ না ইওলায় তাহার আভান্তিক ছংগনিবৃদ্ধি রা স্ক্তি হর না। তাৎপর্য্য এই যে, জীবন

নাত্রই তাহার শরীরাদি পদার্থকেই "আমি" বলিয়া বুরে। অনাদি কাল হইতে তাহার ঐ শরীরাদি পদার্থে আত্মবৃদ্ধির প অহলারবশতঃই নানাবিধ কর্মান্তর পুনঃ পুনঃ শরীরাদিপরিগ্রহরণ সংগার হয়। স্তত্তরাং জীবনাত্রই পুর্বোক্তরূপ অহলারবশতঃ পুনঃ পুনঃ কর্ম হারা তাহার নিজের জন্ম ও মরণের কারণ হওয়ায় পুর্বোক্তরূপ অহলার তাহার সংগারের কারণ হয়। উক্ত অহলারের বিপরীত তত্ত্বজ্ঞান বাতীত উহার উদ্ভেদ না হওয়ায় জীবের সংগারের উদ্ভেদ হইতে পারে না। এই বিষয়ে আয়দর্শনের দিতীয় স্থ্রের ভারাটিপ্পনীতে অনেক কথা লিখিত হইয়াছে।

পূর্ব্বোক্তরণ অংশারবিশিষ্ট তর্জ্ঞানশৃত জীবের সংসার হয়, ইহা প্রথমে বলিয়া, পরে অহলারপুতা ভর্ত্জানীর ঐ সংসার নিয়্তি হয়, এই সিছান্ত প্রকাশ করিতে ভাষ্যকার "য়য়" ইত্যাদি সন্দর্ভের বারা বলিয়াছেন যে, যিনি ছঃখ এবং ছঃখের আয়তন নিজ শরীর ও স্লখকে ছঃখ বলিয়া দর্শন করেন, তিনি ছঃখের ভন্ত ব্রিয়া, ঐ সমস্ত পদার্থকে বিষমিপ্রিত জয়ের য়ায় পরিত্যাগ করেন। এইরূপ রাগ, বের ও মোহরূপ দোষসমূহ এবং গুলাগুত্ত কর্মাকে ছয়েথর হেতু বলিয়া দর্শন করেন। পূর্বেলিক সোষসমূহ পরিত্যক্ত না হইলে জীবের ছঃখপ্রবাহের উচ্ছেদ হইতেই পারে মা—এ জয় তিনি ঐ দোষসমূহকে পরিত্যাগ করেন। রাগ, বের ও মোহরূপ দোষ বিনষ্ট হইলে তথন তাহার ভলাগুত্ত কর্মা তাহার প্রক্রিয়ার কারণ হয় না, ইহা মহর্মি. পূর্বেই বলিয়াছেন। ফুতরাং সেই তল্পজানী বাক্তির সংসারনির্তি হওয়ায় তাহার অপবর্গ অবশুস্তানী।

ভাষ্যকার পূর্বেন মোহ ও ভর্জানকে বথাক্রমে সংসার ও মোকের কারণ বলিরা সমর্থন করিয়া, শেৰে বৰিয়াছেন যে, এই জন্তই ভভাতত কৰ্মকণ "প্ৰবৃত্তি" এবং রাগ, ছেব ও মোহকণ "দোৰ" এবং "প্রেত্যভাব" "ফল" ও "হু:খ" ও মুমুকুর জ্ঞের বলিয়া মহর্ষি বাবস্থাপন করিয়াছেন। স্বর্গাৎ ঐ সমস্ত পদার্ম্বর মুমুকুর অবস্তা জ্ঞাতবা বলিয়া প্রামেরবর্গের মধ্যে উহাদিগেরও উরেখ করিয়াছেন। এবং দর্বশ্যের অপবর্গের উল্লেখ করিরাছেন। কারণ, অপবর্গই মুমুক্তর অধিগন্তব্য অর্থাৎ চরম পভা। অপবর্গের জন্তই তাঁহার তর্জ্ঞান আবঞ্চক। কারণ, ঐ অপবর্গ লাভের উপায় তর্জ্ঞান। তবজানলভা অপবর্গও দুমুকুর জ্বের। অপবর্গনাতে অপবর্গের তবজানও আবশ্রক। স্তরাং অপবর্গও প্রমেয়মধ্যে উদ্বিষ্ট এবং লক্ষিত ও পরীক্ষিত হইরাছে। এখানে স্করণ করা আবস্থাক বে, মহর্বি প্রথম অধ্যারে (১১৯ ফুরে) (১) আঝা, (২) শরীর, (৩) ইন্দ্রির, (৪) গরাদি ইন্দ্রিরার্থ, (৫) বৃদ্ধি, (৬) মন, (৭) প্রবৃত্তি, (৮' দোব, (৯) প্রেভ্যভাব, (১০) ফল, (১১) ছাণ ও (১২) অপবর্গ —এই দ্বাদশ পদাৰ্থকৈ "প্ৰমেদ্ধ" বলিগাছেন এবং তীহার মতে ঐ দ্বাদশবিধ প্ৰমেয় পদাৰ্থের তত্ত্বজ্ঞান বে মৃক্তির সাক্ষাৎ কারণ, ইহা তাঁহার "ছঃথজন্ম" ইত্যাদি বিতীয় প্তের তাৎপর্যা বাাধারে ছারা ভাষ্যকার প্রভৃতি কুঝাইরাছেন। ভাষ্যকার জারদর্শনের প্রথম স্তত্ত্বে ভাষ্যেও প্রথমে ঐ সিদ্ধান্ত বাক্ত করিয়াছেন। এবন কিরণে সেই প্রামের-তত্ত্তানের উৎপত্তি হইনে, ইহা বাক্ত করিতে ভাষাকার সর্কাশেষে বলিয়াছেন যে, চারিটি প্রকারে বিভক্ত পূর্বোক্ত ছাদশ প্রমেয়কে সমাক্রাণে শেবা করিতে করিতে অর্থাৎ উহাদিগের জভাাস বা উহাদিগের বর্ণার্থ অরুপ ভাবনা করিতে করিতে

"সমাক্দর্শন" উৎপন্ন হয়, অর্থাৎ ঐ সমন্ত পদার্থের প্রকৃত অরুপ-সাক্ষাৎকার হয়। উহাকেই বলে "বথাভূতাববোধ", উহাকেই বলে "তত্বজান"। ভাষাকার ঐ স্থলে বিশ্ববোধের জয়ই ঐরূপ একার্থ-বোধক শক্তরের প্রায়ান করিয়াছেন এবং তাঁহার পূর্বোক্ত দেবা, অভ্যান ও ভাবনা একই পদার্থ হইলেও পূর্বোক্ত প্রেয়ার পদার্থবিবারে মুমুক্রর অনুভ ভাবনার উপদেশের জয়ই ঐরূপ পূর্বাক্তি করিয়াছেন। ভাষাকার প্রথম অধ্যায়ে বিতীয় স্বতের ভাষো আআদি বাদশবিধ প্রমেম-বিষরে নানা-প্রকার বিধায়ালনের বর্ণনা করিয়া, উহার বিপরীত জ্ঞানকেই দেই সমন্ত প্রমেম-বিষরে তাজ্ঞান বিল্রাছেন। তাঁহার মতে ঐ সমন্ত মিথাজ্ঞানই জীবের সংসারের নিদান এবং উহার বিপরীত জ্ঞানরপ তত্বজানই মৃক্তির কারণ। বিতীয় স্ববের ভাষোর ব্যাখ্যায় ভাষাকারের তাৎপর্যা ব্যাখ্যাত হইয়াছে।

এখন বুঝা আবশুক যে, ভাষাকার এখানে আত্মাদি স্থান-বিধ প্রমের পদার্থকৈ যে চারি প্রকারে বিভক্ত বলিয়াছেন, ঐ চারিটা প্রকার কি ? ভাষাকারের পূর্বেজি সন্দর্ভান্ধনারে কেই ব্রিয়াছেন যে, ভাষাকারের প্রথমাক্ত অহলারের বিষয় শরীর, ইন্দ্রির, মন, বেলনা ও বৃদ্ধিরূপ প্রমেষই তাইার অভিপ্রেত প্রথম প্রকার। প্রেত্যভাব, ফল ও হংগরূপ প্রমেষ "জের", উহা দিতীয় প্রকার। কর্ম ও দোররপ প্রমেয় "হেয়", উহা তৃত্তীর প্রকার। অপবর্গ "অধিগন্তবা", উহা চতুর্থ প্রকার। ইহাতে বক্তবা এই বে, আত্মাদি লাদশবিধ প্রমেষ্ট ত মুমুক্তর জ্বের, স্বতরাং কেবল প্রেত্যভাব, ফল ও হংগ, এই তিনটা প্রমেয়কে ভাষাকার "জ্বের" বলিয়া একটি প্রকার বলিতে পারেন না। এবং ছংগে ও হংগের হেতৃ সমস্ত প্রমেষ্ট বগন "হেয়", তথন তিনি কেবল কর্ম ও দোররূপ প্রমেষ্টক "হেয়" বলিয়া একটি প্রকার বলিতে পারেন না। পরস্ত ভাষাকারের প্রধ্যোক্ত শরীর, ইন্দ্রির, মন, বেদনা ও বৃদ্ধির মধ্যে প্রথম প্রমেষ আত্মা ও চতুর্থ প্রমেষ ইন্দ্রিয়ার্থ নাই। স্বতরাং আত্মা ও ইন্দ্রিয়ার্থ পূর্ব্বক্ষিত কোন প্রকারের অন্তর্গত না হওয়ায় আত্মাদি য়াদশবিধ প্রমেষ্টকে পূর্বেগক্তরপ চারি প্রকার বলিয়া ব্যা যায় না, ইয়াও লক্ষা করা আবিছাক।

আমাদিগের মনে হয়, ভাষাকার আয়াদি য়াদশবিধ প্রমেয়কে (১) হয়, (২) অধিগন্তবা,
(৩) উপায় ও (৪) অধিগন্তা, এই চারি প্রকারে বিভক্ত বলিগাছেন। আয়াদি য়াদশবিধ প্রমেয়ের মধ্যে
শরীর হইতে ছঃখ পর্যান্ত রশটি প্রমেয় "হয়"। ছঃখের য়ায় ছঃখের হেচ্গুলিও হয়ে, তাই ভাষাকার
ঐ দশটি প্রমেয়েরই (১) "হয়ে" বলিয়া একটি প্রকার বলিয়াছেন। হয়েও হেয়হেতু, এই উভয়ই
হয়েয়। ভাষাকার ছঃখের য়ায় এখানে য়ায়, য়েয় ও মোহয়৸ নোয়য়য়ৄয়্রেও "প্রছেম" বলিয়াছেন, এবং
পরবর্তী প্রের লাবে শরীর হইতে ছঃখ পর্যান্ত দশটি প্রমেয়কেই ঐ দোমের ছেতু বলিয়াছেন।
য়তরাং হয়েও উয়র হেতু বলিয়া তাহার মতে শরীরাদি দশটী প্রমেয়ই "হয়ে" নামক প্রথম প্রকার,
ইয়া বয়া য়া তাহার পরে চরম প্রমেয় অপবর্গ, "য়য়য়য়য়য়য়" য়র্থাৎ য়ৄয়ৄয়ৢর লভা, উয়া হয়
নহে, এই জল্ল উয়াকে (২) "য়য়য়য়য়র্বা" নামে ছিতীয় প্রকার প্রমেয় বলিয়াছেন। পূর্বোক্ত শরীরাদি
দশবিধ প্রমেয়ের অন্তর্গত বে বয়িয়, উয়ার মধ্যে মিথাজ্ঞানয়৸ বয়িয় হয়েয় করিয়া ঐ তয়্তয়ানয়৸ বে য়য়িয়,
তাহা ত হয়ে মতে, উয় পার্বোক্ত অপবর্গলাভের উপায়—এই জল্ল পুথক্ করিয়া ঐ তয়্তয়ানয়৸

বৃদ্ধিকেই (৩) "ইপার" নামে তৃতীর প্রকার প্রমের বলিরাছেন। সর্বপ্রথম প্রমের মানা, তিনি এ তরজানকপ উপার লাভ করিলে উাহার মধিগন্তর অপরর্গ লাভ করিলে। স্করাং তিনি "হেন", "মধিগন্তর"ও "উপার" ইইতে পুথক প্রকার প্রমের। তিনি "হেন"ও নহেন, "অধিগন্তর"ও নহেন, "উপায"ও নহেন। তিনি "মধিগন্তা", স্কতরাং তাঁহাকে ঐ নামে অথবা ঐরপ অন্ত কোন নামে চতুর্গ প্রকার প্রমের বহিতে ইইবে। পূর্কোক্তরপ চতুর্গির প্রমেরের তত্জানই মুমুকুর মারভাক। কারণ, মুক্তিলাভ করিতে ইইলে আমার হের ও লভা কি এবং তাহার লাভের উপার কি, এবং আমি কে ? ইহা বধার্থরপে বৃথিতে ইইবে। হের ও লভা কি, তাহা বধার্থরপে না বৃথিলে উহার আগ ও লাভের উপারের জন্ত প্রথম্ভর সকল হয় না এবং দেই উপার কি, তাহাও বধার্থরপে না বুরিলে তজ্জার বথার্থ প্রমূহ ইইতেও পারে না। এবং দেই ত্যাগ ও লাভের কর্তা কে? মধ্যিত্বর বা পরমপ্রকার্থ মোক্ত কাহার হইবে ? তাহার হ্বরপ কি দুইহাও বধার্থরপে না বৃথিবে সংসারের নিদান মিধ্যাজ্ঞানের বিনাশক তর্জান জন্মিতেই পারে না। স্কতরাং মুক্তি ইইতে পারে না। অত বব দেকক প্রার্থর তর্জান ঐ সকল বিন্নে নানাপ্রকার মিধ্যাজ্ঞানের ব্রমেন কহিয়া মুক্তর মাজাৎ কারণ হয়, ঐ সমন্ত প্রার্থই প্রমের নামে কণিত ইইয়ছে। আরানি ক্ষাবর্গ সেই বাদশনিব প্রমের প্রমের চারি প্রকারে বিভক্ত।

এখানে স্বরণ করা অন্তার্থাক বে, ভারাকার প্রথমত্ত্রভাষো আয়াদি প্রনেরবর্গরই তথ্জানকর মোক্ষণাভ হর, ইহা খনিয়া উহা সমর্থন করিবার জন্ত পরে বনিয়াছেন যে,—"হেয়ং তন্ত্র
নির্মান্তবিং, হানমাত্যন্তিকং, তল্পোগার্থাহিগিন্তবা ইত্যেতানি চহার্যার্থপদানি সমাগ্রেরা নিঃশ্রেমন্
মধিগছতি" (প্রথম থও, ২ংশ পূর্রা প্রত্তর)। বেখানে বার্তিকভারের ঝাখান্তমারেই ভাষাকারেকি
চারিটী "অর্থপদে"র ঝাখা করা হইয়াছে। তাৎপর্যানীকাকার বাচস্পতি মিশ্র ও তাৎপর্যাপরিতদ্ধিকার উদ্যানার্ভার্যা প্রভৃত্তিও উ ঝাখার অন্ত্রোদন করিয়া গিয়াছেন"। কিন্তু দেখানে
বার্ত্তিকভার যে ভাষ্যকার্ভ্রেক্ত "হান" শক্ষের অর্থ তত্ত্তান বলিয়াছেন, তাৎপর্যাদীকাকার উ

১। ততৈত হ্রর হাজান্যত ইতি ভাগা। হেরহানোপায়াবিগলবাতে রাজার্থপিনানি সনাজ বৃদ্ধা নিমেন্ত সম্মিক্তি । "হের্ম" ল্বে", "এতা নির্মিত্ত শ্বনিক্তি লাগার্থিক বিভিন্ন "বান্ধানিতি। "বান্ধা তব্জান, "ততে লাজায়ে" পাজা। "অবিগলবোন্ধানিত। আভানি চতাবার্থিক লানি স্ক্রিবালিবিলা স্ক্রিবালিক বিভাগিবার্থিক ইতি।
—ভারবার্তিক।

নিংশ্রেদেংভূভাবাতিখানত "শ্রম্ম গশ্চাৎ উর্তে গ্রন্থতে"। ওত্তানেংগারেই সাক্ষাৎ তরিখন-মিধাজানাদিনিবৃত্তিকামশাপ্রনেংশার ইতি বিতীংপ্রেমানুক্তে। তংগতন্ত্রাং "ওতৈত",বিতাবংশনিবজতীশ-ভাষানন্ত্র বাতেই "বেংশনিতি। নিধাজানমাঝাদির অনেহের কবিলা। তর্লং ভূগা। উপনক্ষিতং— ক্ষেত্রিক জইবং। তরাকৌচ বর্ষাধ্রেনি। ওবেতকেরং।

<sup>&</sup>quot;হানং তর্জানং", হাংতে ছান্ন ওৎস্কা। তত প্রমাণ্ডোগারঃ শান্তা, অধিগন্ধরো মোজঃ। এবমবংহান্
বিজ্ঞা তাৎপূর্ব মার "এতানী" ভি। এতানি চর ছার্থপালনি প্রমাণ্ডানানি। ন কেবলং কেরাবিলপ্রমানিতেবেন
বালপ্রিলং প্রমেরং ব্রহ্তক বিষয়ত ক্রানার চ সোপ্রম্বভারাতিবান প্রমাণ্ড্রপাবনং প্রকারত সংগঠমণিত্
সংক্রিমেরাখালেবিলামানার্থাপামিতি ভাংগ্যাধিভার্থা।—তাংগ্যাধিকা। [শেষ অংশ পরস্তার ফটবা]

তহজানকে বলিয়াছেন তহজানগাধন প্রমাণ, এবং ঐ প্রমাণের উপায় বলিয়াছেন শাস্ত্র। তাৎপর্যাপরিশুদ্ধিকার উদয়নাচার্য্য বাচম্পতি নিশ্রের উক্তরণ ব্যাধ্যার কারণ বলিয়া গিরাছেন। কিন্তু বার্ত্তিককার প্রভৃতির উক্তরণ ব্যাখ্যায় বে কষ্টকরনা আছে এবং নানা কারণে ঐরূপ ব্যাখ্যা যে সকলে গ্রহণ করিবেন না, ইহা অবস্থা স্বীকার্য্য। কারণ, ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত সন্দর্ভের ছারা দরলভাবে বুঝা বায় যে, (১) হেয়, (২) হেয়হেতু, (৩) আত্যস্তিক হান অর্থাৎ হেয় চ্যুখের আত্যস্তিক নিবৃত্তিরপ মৃক্তি এবং উহার জন্ম অধিগন্তব্য বা লভ্য (৪) 'উপায়" অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞান, এই চারিটা অর্থপদকে সমাক ব্যালে গোক লাভ করে। "হের" বনিয়া পরে "আতান্তিক হান" বলিলে যে, উহার দারা পূর্ব্বোক্ত হেন্তের আতাত্তিক নিবৃত্তিই সরলভাবে বুঝা বার এবং পরে উহার "উপায়" বলিলে উহার ছারা যে, পূর্বোক্ত আত্যন্তিক ছঃখনিবৃত্তির উপার তৎজানই দর্শভাবে বুঝা যায়, ইश জীকার্যা। পরস্ত সমস্ত অব্যাত্মশালোই সমস্ত আর্রার্যাই বে, পূর্ব্ধাক্ত চারিটা অর্থপদ বলিয়াছেন, ইহা বার্ত্তিককারও পূর্ব্বোক্ত স্থলে বলিয়া গিয়াছেন। কিন্তু অন্তান্ত্য অধ্যান্ত্রবিলাতে যে বার্ত্তিককারের ব্যাখ্যাত চারিটী অর্থপিন্ট ক্ষিত হইরাছে, ইহা দেখা যায় না। সাংখ্যাচার্য্য বিজ্ঞানতিকু সাংখ্যপ্রত্বতাহার ভূমিকার লিখিরাছেন যে, এই মোক্ষণার (সাংখ্যপার) চিকিৎ দাশালের ভার চতুর্ছি। বেমন রোগ, আরোগা, রোগের নিধান ও ঔষধ, এই চারিটা বাহ বা সমূহ চিকিৎসাশালের প্রতিপাদ্য, তক্রপ হেয়, হান এবং হেয়হেতু ও হানোপাদ, এই চারিটী বাহ মোকশান্তের প্রতিপানা। কারণ, ঐ চারিটা মুমুকুদিগের জিজাদিত। তন্মধ্যে ত্রিবিধ ছঃধই (১) হের। উহার শাতান্তিক নিবৃত্তিই (২) হান। অবিবেক বা অবিদ্যা (৩) হেয়হেতু। বিবেকখাতি বা তব-জ্ঞানই (৪) হানোপার। বৌদ্ধাদিশালেও পুর্বোক্ত হের, হান, হেরহেতু ও হানোপার, এই চতুর চহুর উল্লেখ দেখা দায়। অন্তান্ত আভার্য্যগণ্ও আভান্তিক ভংগনিব্ভিকেই "হান" বৰিয়াছেন, এবং তত্বজানকেই উহার "উপায়" বলিয়াছেন। বার্ত্তিককার উদ্দ্যোতকরের আর আর কেহ বে, "হানং তৰজ্ঞানং, তক্ষোপায়ঃ শাস্ত্রং" এইরূপ কথা বনিয়াছেন এবং বাচস্পতি মিশ্রের জার আর কেহ বে, অর্থপদের ব্যাখ্যা করিতে "তত্তভান" শক্ষের প্রাহাণ অর্থ বিশ্বরাছেন, ইহা দেখা বার না। অব্যা উন্দ্যোতকর "উপার" শব্দের দারা শাস্ত্রকেই গ্রহণ করার তজ্জন্ত হ বাচস্পতি মিশ্র "তত্তান" শব্দের দারা "ভবং আধতেখনেন" এইলপ বৃংপত্তি অনুদারে তত্তভানের সাধন প্রথাকেই এইণ করিয়াছেন বুঝা নার। কারণ, তহুজ্ঞানের সাধন প্রমাণ শাস্তেই উপদিষ্ট হওয়ার শাস্ত্রকেই উহার উপায় বলা মার। কিন্ত উদ্যোতকর ভাষ্যকারোক্ত চারিটা অর্থপদের ব্যাখ্যা করিতে "হানং তর্জানং" এই কণা বিথিয়াছেন কেন ? এবং বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি মহামনীবিগণই বা উহার সমর্থন করিয়াছেন কেন ? ইহা প্রশিধানপূর্মক ব্রা আবশ্রক।

নমু "ধানশ্যবমাতা বিকশ্বসম্ভিত্যরাধ্পর গি বর্ততে, তথ কথা তত্তানমুগত ইতার আবং "হীয়তে হীশতি। করণবৃথেপত্তিমালিতানেন তত্তানং বিংকিত। তাবেশুংপত্তা তু আতানিক্পদসম্ভিত্যাহারাদ্পর্থ ইতার্থা। তাৎপূর্বপথিত দি। ( এবিয়াটিক্ মোন ইটি ইইডে মুজিত "তাৎপ্রাপ্তি তত্তি" ২০৭—২০০ পৃথা স্প্রায়)।

আমরা বৃঝিয়াছি বে, ভাষাকার এখানে পূর্কোক্ত ভাষ্যে "অপবংগাঁহবিগন্তবাঃ" এই কথা বলায় তিনি প্রথম সূত্রভাষ্যেও চারিটা অর্থদ বলিতে পূর্বোক্ত দক্তে দর্বশেষে "অধিগন্তবা" শব্দের দারা অপবর্গকেই প্রকাশ করিয়াছেন। বস্ততঃ প্রথম হতেও "নিশ্রেরদ" শংকর পরে "অবিগম" শব্দের প্রয়োগ থাকায় নিঃশ্রেয়দ বা অপবর্গই বে অধিগন্তব্য শব্দের ছারা কথিত ২ইয়াছে, ইহা বুঝা যায়। উন্ধোতকর প্রভৃতিও ভারোকে "অধিগন্তবা" শব্দের অন্ত কোনকপ অর্থ বাাগ্যা করেন নাই। এখন যদি ভাষাকারোক্ত অধিগন্তব্য শক্ষের হারা অপবর্গই বুঝিতে হয়, তাহা হইলে আর শেখানে ভাষ্যকারোক্ত ''হান' শকের হারা অপবর্গ বুঝা বায় না। স্তত্রাং বাধ্য হইয়া ভাষ্যকারের "আতাস্তিকং হানং" এই ক্থার দারা বদ্ধারা আতাস্তিক দ্বংখনিবৃত্তি হয়, এইরূপ অর্থে তত্ত্তানই বুঝিতে হয়। এই জন্মই উদ্যোতকর দেখানে ঝাথা করিয়াছেন—"হানং তর্জানং"। বাচস্পতি মিশ্র আবার ঐ তর্জান শক্ষের অর্থ বলিয়াছেন প্রমাণ। অব্যা তাঁহার ঐরূপ ব্যাথারে কারণ থাকিলেও উহা দর্মদন্মত হইতে পারে না। কিন্ত ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত স্থলে অবিগন্তব্য শংকর ৰারা অপবর্গকেই চতুর্থ অর্থপদ বলিয়া প্রকাশ করিলে তাঁহার পূর্কোক্ত 'হান' শংকর বার। অন্ত অর্থই বে বুঝিতে হইবে, ইহা স্বীকার্যা। ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত "তক্ষোপান্তোহধিগস্তবা ইত্যেতানি চন্তার্যার্থপদানি" এই দক্ষতে অধিগন্তব্য শক্ষ্টী উপারের বিশেষণ মাত্র, উহা অপবর্গ বোধের জন্ত প্রযুক্ত হয় নাই, উহার পূর্ণের "হানমাত্যন্তিকং" এই কণার স্বারাই তৃতীয় অর্থপদ অপবর্গ ক্ষিত হইনাছে, ইহা ব্ঝিলে ভাষাকারোক্ত ঐ "অধিগন্তবা" শন্ধনী ব্যর্থবিশেষণ হয়। ভাষাকার ঐ স্থলে আর কোন অর্থপনেরই ঐরপ কোন অনাবশ্রক বিশেষণ বলেন নাই পরন্ত চারিটা অর্থপদ বলিতে সর্বাশেষে অধিগন্তব্য শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহাও প্রণিধানপূর্বক ডিস্তা করা আবশ্রুক। এবং এখানে পূর্ব্বোক্ত ভাষ্যে "অপবর্গোহধিগন্তবাঃ" এই কথার দারা অপবর্গকেই যে তিনি অধি-গম্ভবা বলিয়াছেন, ইহাও দেখা আংশ্ৰক। এখানে পরে জ লগবর্গ লাভেরই উপায় বলিতে শেষে বলিয়াছেন, "তদ্ধিগমোপায়ত বজানং"। কিন্ত প্রথম স্ততাব্যে পূর্বোক্ত সন্দর্ভে "তল্পোপার:" এই বাক্যের দারা তাহার পূর্ব্বোক্ত আত্যন্তিক হানেরই উপায় বলিয়া সর্ব্বদেয়ে অধিগন্তবা শব্দের দারা চতুর্থ অর্থণদ অপবর্গই প্রকাশ করিয়াছেন। বস্তুতঃ ভাষ্যকার ঐ স্থলে দর্বশেষে অধিগন্তব্য শাক্ষর প্রয়োগ করিনা "ইত্যেতানি চন্বার্য্যর্থপদানি" এইরূপ বাক্ষা প্রয়োগ করায় তাঁহার শেষোক্ত অধিগন্তব্যই যে তাঁহার বিবক্ষিত চতুর্থ অর্থপদ, ইহাই দরণভাবে বুঝা নায়। ভাষ্যকার যে তাঁহার ক্ষিত উপাধেরই বিশেবনমাত্র বোধের জন্ত শেনে ঐ অধিগন্তব্য শক্তের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইহা বুঝা বার না। ঐ স্থনে ঐক্রপ বিশেষণ-প্রয়োগের কোনই প্রয়োজন নাই। পূর্ব্বোক্তরণ চিন্তা করিরাই বার্ত্তিককার পূর্ব্বোক্ত স্থলে ভাষ্যকারোক্ত "হান" শবের বারা তরজানই ব্রিলা ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন "হানং তত্তজানং" এবং তিনি ভাষ্যকারোক্ত "হেরং তক্ত নির্ব্বর্তকং" এই বাক্যের দারা হের ছঃখ এবং উহার জনক বা হেয়হেতৃ শরীরাদিকেও হের বণিয়াই গ্রহণ করিয়া প্রথম অর্থণদ বণিরাছেন। হেয় ও হেরছেত্কে প্থক্ভাবে ছইটা অর্থণদ বণিরা গ্রহণ করিলে ভাষ্যকারোক্ত চারিটী অর্থপদের সংগতি হয় না, তাহা হইলে শেষোক্ত অপবর্গকে

গ্রহণ করিয়া অর্থণন পাঁচটা হয়, ইহাও প্রনিধান করা আবশ্রক। তাই বার্ত্তিককার ঐ স্থান লিখিয়াছেন, —"হেইহানোপায়াখিগন্তবা-ভেদাক্তরার্য্য র্থপদানি"। পরে লিখিয়াছেন, —"এতানি চন্ধার্থপদানি দর্কান্থবান্ধবিলান্থ দর্কাচার্টোর্বপতে"। তাৎপর্যা-চীকাকার ব্যাখ্যা করি-ছাছেন,—"অর্থপনানি পুরুষার্থস্থানানি"। "অর্থ" শব্দের অর্থ প্রোজন, "পদ" শব্দের অর্থ স্থান। প্রবের ধারা প্রয়োজন, তারাকে বলে প্রবার্থ। প্রমপ্রবার্থ মোক্ষ পূর্কোক্ত হের প্রভৃতি চারিটাতে অবস্থিত। কারণ, ঐ চারিটার তত্তান মুনুকুর সংসারনিদান মিখাজান ক্ষংস ক্রিয়া নোক্ষের কারণ হয়। তাই ঐ চারিটাকে "অর্থপদ" বা পুরুষার্থখান বলা ইইয়াছে। ভাৎপর্যাটীকাকার ঐ স্থলে বার্ত্তিককারের শেষ কথার তাৎপর্য্য বর্থন করিতে বণিছাছেন যে, হের ও অধিগন্তব্যাদিতেদে বাদশবিধ প্রামের প্রদর্শন করিয়া, সেই সেই প্রামেরবিধরক তর্জ্ঞানের নিমিত লাজ জানতখন ও প্রমাণ বাহপারন বে কেবল মহর্ষি গোতনেরই সমত, তাহা নহে। কিন্তু সমস্ত অধ্যাত্মবিৎ আচার্যাগণেরই সমত, ইহাই পূর্ব্যোক্ত বার্ত্তিক সন্দর্ভের তাৎপর্যা। এখানে নক্ষা করা আবহাক বে, ভাষ্যকার প্রভৃতি পূর্বের যে চারিটা ক্ষর্যপদ বলিয়াছেন, তন্মধ্যে গোতমোক্ত শরীরাদি একাদশ প্রমেয়ত আছে। শরীরাদি দশটা প্রমেয় (১) হের এবং চরম প্রমের অপবর্গ (৪) অধিগন্তবা। প্রথম প্রমের আন্তা ও চরম প্রমের অপবর্গ উপাদের ৷ স্নতরাং হের ও উপাদের ভেদে আস্থাদি ধাদশ প্রমেয়কে ছই প্রকারও বলা যার। আবার হেন, অধিগন্তবা, উপার ও অধিগন্তা, এই চারি প্রকারও বলা যার। পূর্বোক্ত তাৎপর্যাচীকাদলর্ভে "হেরাধিগস্তব্যাদিভেদেন" এইরূপ পাঠই প্রকৃত মনে হয়। তাহা হইলে তাৎপর্যাতীকাকারও পূর্ব্বোক্ত ভাষ্যাত্মগারে বাদশ প্রেমেরকে চতুর্ব্বিংই বলিয়াছেন বুকা যায়। কেবল হের ও অধিগন্তবা বলিলে শরীরাদি একাদশ প্রদেশ্বের চুইটা প্রকারই বুঝা বাধ। তল্পদ্যে তম্বজ্ঞানরণ বুদ্ধিও প্রথম প্রমেষ আরো না থাকার আরও ছুইটা প্রকার বনিতে হর। তাহা হইলে ভাষ্যকার বে, এখানে আত্মাদি ছাদ্রণ প্রমেরকে চারি প্রকারে বিভক্ত বনিয়াছেন, তাহারও উপপত্তি হয়। কিন্তু ভাব্যকার পূর্বের যে আত্মানি দাদশ প্রনেরকেই চারিটা অর্থপদ বলিয়া দেখানেও প্রমেরের পূর্ব্বোক্ত চারিটী প্রকারই বলিয়াহেন, ইহা ব্ঝিধার কোন কারণ নাই ৷ পরস্ত বার্তিককার প্রভৃতির ঝাঝান্ত্সারে উহা বৃধিবার বাধকও আছে। কারণ, দেখানে বার্তিককার "উপায়" শব্দের দারা শাস্ত্রকে গ্রহণ করিহাছেন। তাৎপর্যাটীকাকার দেখানে বার্ত্তিককারোক্ত 'তব্জান' শংকর ঘারা প্রমাণকে গ্রহণ করিয়াছেন। ঐ প্রমাণ ও শাস্ত প্রমেগবিভাগে বিবক্ষিত নহে। পরত্ত প্রথম প্রমের আন্তা পূর্ব্বোক্ত চারিটা অর্থগদের মধ্যে নাই। স্কুতরাং পূর্ব্বে আত্মাদি বাংশ প্রমেরকেই যে চাহিটা "অর্থপদ" বলা হইরাছে, ইহা বুকা যার না। কিন্ত পুর্ব্বোক্ত চারিটা অর্থপদের মধ্যে শরীরাদি একাদশ প্রমের থাকার ঐ সমস্ত প্রামায়ের ভরজানও যে মুক্তির কারণ, ইহাও ঐ বথার দারা বলা হইয়াছে। দেখানে ভাষ্যকারের উহাই প্রধান বক্তবা। আত্মার তম্বজ্ঞান যে সুক্তির কারণ, ইহা সর্বনগ্রত। আত্মার ভাষ শরীরাদি একাদশ প্রায়ের ওয়ুজ্জানও বে মুক্তির কারণ এবং আহদর্শনের দিতীয় হতের দারাই বে, উহাও অনুদিত হইয়াছে, ইহা দমর্থন

করিতেই ভাষাকার প্রথম স্ত্রভাষো "হেছং" ইত্যাদি পূর্কোক্র সন্দর্ভ বনিষাছেন। বার্ত্তিক নার উহার তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে শেষে বে, উক্ত চারিটা অর্থনদ সমস্ত অধ্যাত্মবিদ্যার সমস্ত আচার্য্য কৰ্তৃক বৰ্ণিত, ইহা বণিয়াছেল, তাহাও অসতা নছে। কারণ, দমন্ত নোক্ষশান্তেই হের ও অধিগন্তব্য বর্ণিত হইয়াছে এবং তত্বজ্ঞান ও উহার উপায় শাস্ত্রও বর্ণিত হইয়াছে। যোগ্যশাস্ত্রের আচার্য্য দার্শনিক খবিগণ তত্তজানের উপায় শাস্ত্রকে আশ্রহ করিয়াই "হের" প্রাভৃতি বর্ণন করিয়া গিয়ছেন। স্তবাং তাহাদিগের মতে শাস্ত্রও কর্যশদের মধ্যে গণা। তাংপর্যাতীকাকার পুর্মোক্ত বাতিক-দক্ষতের যেরপ তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তদ্বারা সাঞ্চ ভাগ কথন ও প্রমাণ-রুৎপাদন মহর্যি গোতমের ভার সমস্ত অহাাত্মবিৎ আচার্যোরই সপ্তত, ইহাই বক্তব্য বুবা বার। তাহা হইলে তীহার মতে তরজ্ঞানের মাধ্য প্রমাণকেই বার্ত্তিককার "তর্জ্ঞান" শব্দের ছারা প্রকাশ করিয়াছেন, ইছা বলা যায়। দে বাছা হউক, ফল কথা মোক্ষণাজ্রে বেমন বিজ্ঞানভিক্ষ প্রভৃতির কথিত (১) হেয়, (২) হান, (০) হেনছেত্ৰ ও (৪) হানোপান, এই চতুৰ্বাৰ প্ৰতিপাদাৰূপে কথিত হইলছে, তল্প (১) হেন, (২) হান, (৩) উপার ও (৪) অধিগন্তবা, এই চারিটাও "অর্থপদ"রূপে কথিত হইগাছে। ভাষ্যকার প্রথম ফ্রভারো "হেনং" ইত্যাদি ফল্মেডর হারা পূর্কোক্ত সেই চারিটি বর্গপদই প্রকাশ করিয়াছেন। মোলাশাল্পপ্রতিপাদা পুরেলীক চহুর্গাহ তিনি ঐ স্থলে প্রকাশ করেন নাই। স্তরাং বার্ত্তিককারের পুর্বোক্তিরণ অর্থানচতুইয়-ব্যাখ্যা একেবারে অধ্যয় বলা ধার না। বার্তিককারের পূর্কোন্ডে "হানং ভবজ্ঞানং" এই ব্যাগ্যার গুড় কারণও পূর্দে বলিয়াছি। উহা বিশেষরপে লক্ষ্য করা আবশুক। পরিশেষে ইহাও বক্তথ্য এই যে, প্রচলিত বার্ত্তিক প্রান্থের বে পাঠ অন্তৰ্নাৱে পূৰ্বে ভাষ্যকারোক্ত "অর্থপদ"চত্তীয়ের ব্যাখ্যা করা হইবাছে, ঐ পাঠ বিষয়ে উদয়নাচার্য্যের সমারও বে বিবাদ ছিল, তথনও ধোন কোন বার্ত্তিকপুতকে ঐ পাঠ ছিল না, ইহা তাৎপর্যাপরিভদ্ধি এছে উদয়নাচার্য্যের নিজের কথার' বারাই স্পষ্ট বুঝা যায়। তাৎপর্যা-টীকাকার বাচম্পতি বিশ্র নিঃন্যন্ত্রে ঐ পাঠের উথাপন করিলা ব্যাখ্যা করিলাছন, এই হেতুর ধারা উদরনাচার্য্য দেখানে ঐ পাঠের প্রস্তুতক সদর্থন করিয়াছেন। কিন্তু প্রথম মুক্তিত ভাংপর্যাচীকা প্রমন্থ বিখা বার না। পরে এদিরাটিক নোদাইটা ইইতে প্রকাশিত সচীক তাৎপর্যা-পরিভান্ধি এছে নিয়ে (২০৭ পূর্ভার ) ঐ অংশ মূজিত হইগাছে। কিন্ত তারাতেও অভানি আছে। ভবে ভাৎপর্যাপরিভূদ্ধিকার উদ্দ্রদাচার্যা ঐ অংশের টীকা করার ভাষার মতে বার্ত্তিক ও ভাৎপর্যাটীকার ঐ সমস্ত পাঠ বে প্রকৃত, ইহা অংখ্য ফীকার্যা। কিন্তু বাহারা বার্ভিককারের পুর্বোক্তরপ ব্যাখাকে বথার্থ ব্যাখ্যা বলিয়া খীকার করেন না, তাহারা বার্তিকের পূর্বোক্ত বিবাদাস্পদ পাঠকে প্রক্রিপ্ত বলিয়াও বার্ত্তিককারের নতানে রক্ষা করিতে পারেন। স্থানিগ ঐ স্থান বার্তিকাদি এছের মূল সন্দর্ভগুলি দেখিয়া উক্ত বিষয়ে বিচার করিবেন।

১। অত্রচ "হেরে" তারাস্থাবর তি কং নাজ্যের আনাপদ্দীর । টী লাভুতা সিদ্ধ হবাপিত হবে। কডি লিপাভারস্য লেখক বেনের শালুসপাতর । অন্তর্গা তারাভাব পরী প্রিয়ার কর ব"—ইত্যারি তাবেপরী পরি করি। বক্ত পূর্তা।
ক্ষা ভাষ্যান্ত্র বতার মিগ্রাভাব। তা না মুলাত ইতি বার্তিক মেরিব লাভী লাক্ষাই ক্ষা গ্রেত। বর্জন নতুত সীকা।

ভাষ্য। এবঞ্চ-

# সূত্র। দোষনিমিতানাং তত্ত্তানাদহক্ষারনির্ভিঃ॥১॥৪১১॥

অনুবাদ। এইরূপ হইলেই "দোষনিমিত"সমূহের অর্থাৎ শরীরাদি তুঃখ পর্যান্ত প্রমেয়সমূহের তবজ্ঞানপ্রযুক্ত অহন্ধারের নিরুক্তি হয়।

ভাষ্য। শরীরাদিছ:খাতং প্রনেয়ং দোষনিমিতং তদ্বিষ্ণ দ্বানিখ্যাজ্ঞানস্থা। তদিদং তত্ত্বজানং তদ্বিষ্ণ মুৎপল্লমহন্ধারং নিবর্তরতি, সমানে
বিষয়ে তলোকিরোধাৎ। এবং তত্ত্বজানাদ্'ছে:খ-জন্ম-প্রবৃত্তি-দোষমিথাজ্ঞানানাম্ভরোভরাপায়ে তদনন্তরাপায়াদপবর্গ' ইতি। স চালং
শাস্ত্রার্থিমংগ্রহাংক্রাত্ত নাপুর্বো বিধায়ত ইতি।

অনুবাদ। শরীরাদি ছঃখ পর্যান্ত প্রমেন্ন দোষনিমিত; কারণ, মিথ্যাজ্ঞান সেই
শরীরাদিবিষয়ক হয়। সেই এই তত্তজান অর্থাং শরীরাদি ছঃখ পর্যান্ত প্রমেন্ন বিষয়ক তত্তজান সেই সমন্ত প্রমেন্নবিষয়ক উৎপন্ন অহলারকে (মিথ্যাজ্ঞানকে)
নির্ভ করে। কারণ, একই বিষয়ে সেই তত্তজান ও মিথ্যাজ্ঞানের বিরোধ আছে।
এইরূপ হইলে তত্তজানপ্রযুক্ত "ছঃখ, জন্ম, প্রবৃত্তি, দোন্ধ ও মিথ্যাজ্ঞানের উত্তরোভরের বিনাশ হইলে তদনত্তরের অর্থাং ঐ মিথ্যাজ্ঞানাদির অব্যবহিত পূর্বেবাক্ত দোরাদির বিমাশপ্রযুক্ত অপ্রবর্গ হয়।" সেই ইহা কিন্তু শান্ত্রার্থসংগ্রহ অনুদিত হইয়াছে, অপূর্বর (পূর্বের অনুক্ত) বিহিত হয় নাই।

টিগ্রনী। ভারকার প্রথমে যুক্তির হারা এই ক্রোক্ত দিহান্তই সমর্থন করার পরে "এবক" বিদ্যা এই ক্রের অবতারণা করিয়াছেন। ভারাকারের তাৎপর্য্য এই যে, পূর্ব্বাক্ত সমস্ত যুক্তি অনুসারেই মহর্বি এই ক্রেরের হারা দিছান্ত বিশ্বাছেন যে, "দোষনিমিত্ত" শব্দের হারা পরীরাদি ছংশপর্যন্ত প্রমেরই মহর্বির বিবক্ষিত। বস্তুতঃ মহর্বি প্রথম অন্যারে (১)৯ ক্রেরে) আত্মা প্রভৃতি অপরর্গ পর্যান্ত যে হানশ প্রমের বিনিয়্রত। বস্তুতঃ মহর্বি প্রথম অন্যারে (১)৯ ক্রেরে) আত্মা প্রভৃতি অপরর্গ পর্যান্ত যে হানশ প্রমের বিনিয়্রাছেন, তন্মধ্যে শর্মীর, ইন্দ্রির, ইন্দ্রিরার্গ, বৃদ্ধি, মন, প্রবৃত্তি, লোব, প্রেতান্তার, কল ও ছবে, এই দশ্টী প্রমেরই লোবের নিমিত্ত। জীবের ঐ শরীরাদি থাকা পর্যান্তই তাহার রাগ, হেন ও মোহরূপ লোম জন্মে। দোমত লোমান্তরের কারণ হয়। প্রথম প্রমের আত্মা ও ত্রপরর্গ বিন্মান থাকিলেও কোন লোম জন্মে না। ক্রেরণ, মুক্ত পুরুষের আত্মা ও অপরর্গ বিন্মান থাকিলেও কোন লোম জন্মে না। ক্রেরণ শরীরাদি ছংগপর্যান্ত দশ্টী প্রমেরই থই ক্রের "দোমনিমিত্ত" শক্ষের হারা ক্রিত হইরাছে। তন্মধ্যে মিখ্যাজ্ঞানরূপ বৃদ্ধিই লোবের

সাকাৎ নিমিত্ত। প্রথম অধ্যারে "ক্লাধন্ম" ইত্যাদি দিতীয় স্থতে মিথাজ্ঞানের অব্যবহিত পূর্বোই দোষের উল্লেখ করিয়া মহর্ষি তাহা প্রকাশ করিয়াছেন। শরীথ্রদি ছংখগর্যান্ত প্রমেয়গুলি দোষের নিমিত্ত কেন হয় ? ভাষাকার ইহার হেতু বলিয়াছেন—মিথাাজ্ঞানের শরীরাদিবিষয়কত্ব। অর্থাৎ বে মিধ্যাক্সান জীবের দোষের সাকাৎ কারণ, উহা শরীরাদিবিধরক হওয়ার তৎসম্বন্ধে ঐ শরীরাদি দোষের নিমিত্ত হর। ভাষাকার প্রথম অধ্যায়ে পূর্বেলাক্ত দ্বিতীয় স্থাতের ভাষ্যে ঐ শরীরাদি ছংগ-পর্যান্ত প্রমেয়বিক্ষেও নানাপ্রকার নিথাক্রানের বর্ণনা করিরা, উহার বিপরীত জ্ঞানগুলিকেই সেই শরীরাদিবিষয়ক তত্তজান বলিছাছেন। এখানে মহর্বি এই প্তত্রের বারা ঐ শরীরাদির তত্বজ্ঞান যে, তদিবনক মিগাজ্ঞানের নিবর্ত্তক হয়, ইহা বহিয়াছেন ; উহা দমর্থন করিতে ভাষাকার এখানে পরে বলিয়াছেন যে, বেছেতু একই বিষয়ে ওছজান ও মিখা।জ্ঞানের বিরোধ আছে, অতএব শরীরাদিবিষরক বে তব্তজান, তাহা দেই শরীরাদিবিষয়েই বে মিথাজ্ঞানরূপ সহস্বার উৎপন্ন হর, ভাহাকে নিবৃত্ত করে। অর্থাথ নিখ্যাজ্ঞানের বিপরীত জ্ঞানই তত্ত্জান। স্কুতরাং একই বিষয়ে মিখাজ্ঞান ও তবজ্ঞান পরস্পর বিরোধী। পরস্থাত তত্ত্ঞান পূর্ব্বজাত মিখ্যাজ্ঞানকে বিনষ্ট করে। শরীরাদিবিধার আত্মান্ত্রিরূপ যে মিথাজ্ঞান, তাহা ঐ শরীরানিবিধার অনাস্থর্ত্ত্বিরূপ তক্ত্রভান উৎপন্ন হইলেই বিনষ্ট হয়। ঐ তব্জান না হওয়া পর্যান্ত ঐ নিগাজানের কিছুতেই নিবুজি হইতে পারে না। এক বিষয়ে ভত্তজান উৎপন্ন হইলেও অক্তবিষয়ক মিথ্যাজ্ঞানের নিবৃদ্ধি হয় না। কারণ, একই বিষয়েই ভত্তজান ও নিগাজ্ঞান প্রস্পর বিরোধী। স্বভরাং শরীরাদি ছংগ পর্যান্ত প্রমেরবিধ্যেও যথন জীবের নানাপ্রকার বিখ্যাজ্ঞান আছে এবং তৎপ্রবুক্ত জীবের সংগার হইতেছে, তথন ঐ শরীরাদি-বিষয়ক তত্ত্তানও তত্ত্বিয়াক নিখাজ্ঞান নিবৃতি করিখা জীবের দংসার্নিবৃত্তি বা মোক্ষের কারণ হয়, ইহা স্বীকার্যা। তাই মহর্বি এই ফুত্রের দারা ঐ শরীরাদিবিবয়ক তত্ত্বজ্ঞানপ্রযুক্ত ভদিবত্তক অংক্ষারের নিবৃত্তি হয়, ইহা বলিয়া শরীরাদিবিগরক তরজানও বে মুখুকুর আবশ্রুক অর্থাৎ উহাও বে মুক্তির কারণ, এই দিল্ধান্ত প্রকাশ করিরাছেন। মহর্দি "হংখজন্ম" ইত্যাদি বিতীয় হুত্রের ছারাই যে ভাঁহার এই সিদ্ধান্ত সংক্ষেপে প্রকাশ করিয়াছেন, ইহা প্রকাশ করিবার জন্ম ভাষাকার শেষে এখানে "এবং তভ্জানাৎ" এই বাক্যের প্রবোগপুর্বক মহর্বির "ভংগজ্য়" ইত্যাদি বিভীয় হতটি উদ্ধৃত ক্রিগ্রছেন এবং সর্ব্ধশেষে বলিল্লাছেন যে, এখানে মহর্বি "লোগনিমিছানাং ভত্তভানাদহলারনিত্তি:" এই ভূত্ৰের দারা বাহা বলিয়াছেন, তাহা তীহার পূর্বোক্ত বিতীয় স্ত্রাথেরিই অনুবাদ, ইহা অপুর্বা বিধান নহে। অর্থাৎ পূর্ব্বে ঐ খিতীয় স্থাতের হারা দে শান্তার্থনংগ্রহ বা সংক্রেপে শান্তার্থ প্রকাশ হইয়াছে, ভাহাই স্পষ্ট করিরা বলিবার জন্ত এখানে এই হুত্রটি বলা হইরাছে। যাহা অপুর্ব্ব অর্থাৎ মহর্ষি পুর্বেষ্ক বাহা বলেন নাই, এমন কোন নৃতন দিস্কান্ত এই স্ব্যের দারা বলা হয় নাই। ভাষাকারের গুঢ় তাৎপর্যা এই বে, "গুঃবজনা" ইত্যাদি দিতীয় ক্ষরের দারা বিখ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তি হইলে "দোষের" নিবৃত্তি হয়, দোনের নিবৃত্তি ২ইলে ধর্মাধর্মারণ প্রবৃত্তির নিবৃত্তি হয়, ঐ প্রবৃত্তির নিবৃত্তি হইলে ভ্রেমার নিবৃত্তি হয়, "জ্বোর" নিবৃত্তি হইলে "গুংগের" নিবৃত্তি হয়, স্মৃতরাং তখন অপবর্গ হয়, ইছা বলা হইরাছে। কিন্তু ঐ মিথ্যাজ্ঞানের নিবর্ত্তক কি 🤊 এবং কোনু পদার্থবিষ্যুক্ত মিথ্যাজ্ঞান দেখানে মিথ্যাজ্ঞান সংকর

দারা বিবৃক্ষিত, ইহা স্পষ্ট করিয়া বলা আবশুক। অবশু তবজ্ঞানই বে নিথাজ্ঞানের নিবর্ত্তক, ইহা যুক্তিসিন্ধই আছে। কিন্তু কোন প্রাথবিবস্ক তত্তভান ঐ মিগ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তি করিবা মুক্তির কারণ হর, ইহা দিতীর হুত্রে স্পষ্ট বাগা হয় নাই। তাই মহর্ষি এই সূত্রের দারা এখানে ভাষা স্পষ্ট করিয়া বলিয়াছেন। মহর্বির এই অম্বোদের ধারা বাক্ত হইয়াছে যে, ছিতীয় স্থান্ত্রাক্ত বিখ্যাক্তান কেবল আন্তবিষয়ক মিগ্যাজ্ঞান নহে। শরীরাধিবিষয়ক মিগ্যাজ্ঞানও সংসারের নিদান। স্কুতরাং উহাও ঐ হতে দিগাজ্ঞান শব্দের হারা পরিগৃহীত হইবাছে। শরীরাদিবিধনক তহজানই উহার নিবর্ত্তক। এইরপ নিছের আত্মবিরক মিগাজান যে সংগারের নিমান, ইহা সিদ্ধই আছে। স্করাং ঐ মিথ্যাজ্ঞান শক্ষের হারা নিছের আত্মবিদয়ক মিথা।জ্ঞানও পরিগৃহীত হইয়াছে। ঐ আত্মবিদয়ক ওয়জ্ঞানই সেই মিথাজ্ঞানের নিবর্ত্তক। এইরূপ অপবর্গবিষয়ক নানাপ্রাকার মিথাজ্ঞানও অপবর্গ-লাভের বোর সম্ভরার হইয়া সংখারের নিবান হয়। স্কুতরাং অপবর্গবিষয়ক তল্পজানের ছারা উহারও নিবৃত্তি ক্রিতে হইবে। ফলকথা, কে দক্স পদার্থবিষয়ে যেজপ মিথাজ্ঞান সংসারের নিনান ব্লিয়া যুক্তিনিন্ধ, ঐ সমস্ত পদার্থবিদ্যে ঐ মিখ্যাক্রানের বিপরীত তত্তজানই ঐ মিখ্যাক্রানের নিবৃত্তি কবিরা মুক্তির কারণ হর, ইহাই বহর্ষি গোতমের সিদ্ধান্ত। মহর্ষি ঐ সমত্ত পদার্থকৈই "প্রমেয়" নামে পরিভাবিত করিয়াছেন। মহবিক্থিত প্রথম প্রমের জীবাস্থা। তাহার মতে জীবাস্থা প্রতি শরীরে ভিন্ন। তলাধা জীবের নিজশধীরাবছিল আস্থাই নিজের আস্থা। দেই নিজের আত্মবিষয়ক মিথাজানই ভাষার সংসারের নিদান। সমস্ত আত্মবিষয়ক মিথাজান ভাষার দংশারের নিদান মহে। কারণ, জীব ভাহার নিজের শরীরাণিকেই ভাহার আস্থা বলিয়া বুকিলা, ঐ মিধাজোনবশতঃ রাগ্রেলাদি দোব গাভ করিলা, তজ্জভা নানাবিধ ভভাতভ কর্মফলে নানাবিধ জন্ম পরিপ্রহ করিয়া নানাবিধ স্থবহাব লোগ করিতেছে। স্থতনাং তাহার সংসারের নিলান ঐ মিথ্যাজ্ঞান নিবৃত্তি করিতে তাহার নিজের আত্ম-বিবরক তঞ্জানেই আবস্তাক। তাহা হইবেই তাহার শরীরাদি অনাক্ষ পদার্থে আকার্দ্ধিরূপ দিখাজ্ঞান নিবৃত্ত হয়। স্তর্থং নিজের আয়নিবরক তব জানই পুর্বোক্তরণ বিখাজান নিবৃত্তি করিয়া মুক্তির কারণ হয়, ইহাই স্থীকার্য্য। প্রতির ছারাও উক্ত হিছাত বুঝা বাছ'। কিন্তু মহর্ষি গোতন ধণন এই স্ত্তের দারা শরীরাদি পদার্থের তত্তজানকেও মিধ্যাজ্ঞানের নিবর্ত্তক বলিয়াছেন, তথম তাঁহার মতে কেবল আত্মতন্ত্রজানই মুক্তির কারণ নহে। তাঁহার মতে প্রথম প্রমের আত্মার তন্ত্রজান, ঐ আত্মাও শরীরাদি একানশ প্রদেষবিবরক ( সমূহাগ্রন তহজ্ঞান ) হইবাই ঐ আত্মানি হানশ প্রদেষবিবরক শর্মপ্রকার মিখাজ্ঞানের নিগুত্তি করিয়া মৃত্তির কারণ হয়, ইহাই বলিতে হইবে। এই বিবাহ অন্তান্ত কথা এই আছিকের শেষভাগে গাওৱা বাইবে।

শ্ৰ্মাৰা অন্ত অইবাঃ শ্ৰোভাৰো মন্তব্য" ইত্যাদি।—বুহদারণাক, ২০৯,৫।
 শ্ৰালাদকে বিলানীবাদহম্মীতি পূলবঃ। দিনিজ্ঞন্ কল্প কামাহ প্রীলমসুদ্ধেরেং"।

বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি কেহ কেহ মহবি গোতমের প্রমেরবিভাগপুরে (১)১১৯ পুরে) "আত্মন্" শব্দের বারা জীবাত্মা ও প্রমান্মা, উভয়কেই গ্রহণ করিয়াছেন এবং "আয়ন্" শব্দের বারা বে, ঐ উত্তর আত্মাকেই প্রহণ করা বার, ইহা পুর্মের বলিরাছি (চতুর্থ থণ্ড, ৬০—৬৪ পৃঞ্জা দ্রপ্তবা)। কিন্তু ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ ঐ "আয়ান" শংকর দারা কেবল জীবান্মাকেই প্রহণ করিরাছেন। তাঁহাদিগের মতে ভারদর্শনে প্রমেরমধ্য এবং যোড়শ পথার্থের মধ্যেই পরমান্ত্র। ঈশ্বরের বিশেষরূপে উল্লেখ হয় নাই কেন ? এ বিদৰে প্রথম খতে (৮৭—৯১ পূর্তার ) বধামতি কারণ বর্ণন করিয়াছি। সে সকল কথার সার মর্ম্ম এই বে, যে সমস্ত পরার্থবিষয়ে মিছ্যাক্তান জীবের সংসারের নিদান হওয়ার উহাদিগের তবজান ঐ মিগাজান নিতৃত্র করিয়া যুক্তির কারণ হয়, সেই সমস্ত পরার্থই মহর্ষি গোতম স্থাৱদর্শনে "প্রমেশ্ব" নামে পরিভাষিত করিয়া বণিয়াছেন। ছগৎঅস্তা পরমেশ্বর উহার মতে জগতের নিমিত্তকারণ ও জীবাস্থা হইতে স্থানপতঃ ভিন্ন বলিবাই স্থাক্তত। স্থানাং ঈশারবিষয়ক নিখ্যাক্সান তাঁহার মতে জীবের সংগারের নিদান না হওয়ার তিনি প্রমেন্তবিভাগস্থতে প্রথমে "আন্ধান" শব্দের ছারা কেবল জীবান্ধাকেই গ্রহণ করিরাছেন। ফলকথা, তাঁহার মতে ঈশ্বর সামান্ততঃ প্রমের হইলেও "হেন" ও "নধিগন্তবা" প্রভৃতি পূর্কোক্ত কোন প্রকার প্রমের নহেন। স্কুতরাং ঈশবের তবজ্ঞান জীবের সংসারের নিদান মিখ্যাজ্ঞান নিবৃত্ত করিয়া মুক্তির সাক্ষাৎকারণ না হওৱাৰ তিনি তাঁহার পূর্বোক্ত পরিভাষিত "প্রমেষ" পদার্থের মধ্যে ঈশ্বরের উরেধ করেন নাই। উহোর মতে মুমুকুর পক্ষে উহোর পূর্বের্যাক্ত জীবাঝাদি ৰূপবর্গ পর্যান্ত দাদশবিধ প্রমের পদার্থের তব-জ্ঞান গাভের জ্ঞু ঐ প্রমের পদার্থের বে মনন আবঞ্চক, ঐ মননের নির্বাহ ও তর্ব-নি-চয় ব্ৰফার জন্তই এই ভাষদৰ্শনের প্রকাশ হইয়াছে। তাই উহার জন্তই ভাষদর্শনে প্রমাণাদি পঞ্চনশ প্লার্থেরও উল্লেখপূর্বাক ঐ সমস্ত প্লার্থেরও ভবজ্ঞানের আবস্তাকতা কথিত হইয়াছে। ভিন্ন তির শারের ভিন্ন ভিন্ন "প্রস্থান" অর্থাৎ অদাধারণ প্রতিপান্য আছে। প্রস্থানভেদেই শারের ভেন হুইরাছে। সংশয় প্রস্তৃতি চতুর্দশ পদার্থ ভারশাল্ডেরই পৃথক প্রস্থান। উহা অভ শাল্ডে কথিত হয় নাই। কিন্তু অন্ত শান্ত্রেও ঐ চতুর্দশ পদার্থ খীস্তত। এইরূপ ঈশ্বর প্রভৃতি বেদসিন্ধ সমস্ত পদার্থ মহর্ষি গোতদেরও স্বীকৃত। তিনি বোড়ণ পদার্থের মধ্যে "দিল্লান্ডে"র উল্লেখ করার দিল্লান্ডস্করণে ক্লমন্তেরও উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু তিনি যে উদ্দেক্তে যে ভাবে প্রমাণাদি পদার্থের উল্লেখ করিয়াছেন, তাহাতে তল্মধ্যে বিশেষরূপে ঈখরের উল্লেখ অনাবস্তক। কারণ, তাহার মতে ঈশ্বর জীবের সংসারনিদান নিখাজ্ঞানের বিষয় কোন প্রমের নহেন; মুমুকুর কর্ত্তব্য তারুণ প্রমের মননের নির্বাহক বিচারাল কোন প্রার্থও নহেন।

তবে কি মহবি গোতমের মতে মুক্তিলাতে ঈশ্বরতস্বজ্ঞানের কোন অপেক্ষা নাই ? কেবল তাঁহার পরিভাষিত জীবাশ্বাদি প্রমেরতহজ্ঞানই কি মুক্তির কারণ ? এতহত্তরে বক্তবা এই যে, মহবি গোতমের মতেও মুক্তিলাতে ঈশ্বরতব্জ্ঞানের আবশ্রকতা আছে। ঈশ্বরতব্জ্ঞান বে মুক্তিলাতে নিভান্ত আবশ্রক, ইহা শ্রোত দিছান্ত। প্রভরাং শ্রুতিপ্রাদাণ্যসমর্থক মহবি গোতমেরও নে উহা সম্মত, এ বিবরে সংশ্র নাই। খেতাশ্বতর উপনিবদে "বেলাহমেতং পুরুষং পুরাণমাধিতা- বৰ্ণং ক্ৰমনঃ পরভাব। তমেব বিদিশ্বাহতিমৃত্যুমেতি নায়ঃ পদ্ধা বিদ্যাতেহ্যমান্ত"।—( আ৮) এই শ্রতিবাকো ঈশ্বরতম্বজ্ঞান যে, শক্তিলাভে নিতাস্তই আবস্তক, ইহা ম্পষ্ট কথিত হইয়াছে। স্ক্তির অতিত্ব প্রতিপাদনের হুত ভার্যকার বাংজামনও পূর্বের উক্ত প্রতিবাকা উদ্ধৃত করিয়াছেন। (চতুৰ খণ্ড, ২৮৪ পূৰ্চা দ্ৰষ্টবা)। ফল কথা, ঈশবতৰজ্ঞানও বে মুক্তিলাতে অত্যাবশ্ৰক, ইহা নমস্ত ক্সারাচার্যাগণেরই মধত। কারণ, উহা শ্রুতিসন্মত নতা। এই জ্ঞুই মহানৈরায়িক উদ্বনাচার্যা তাঁহার আয়কুম্মান্ত্রিকাছে মুনুকুর পক্ষে ঈশ্বরতব্যজান সম্পাদনের জ্বত ইবর মননের উপার বর্ণন করিরা গিরাছেন। তাঁথার দিতীর কারিকার চীকার বরদরাজ প্রথমে পূর্মাপক্ষের উত্থাপন-পূর্বাক সমাধান করিয়াছেন গে, ' প্রমেখরের নাক্ষাৎকার হইলে তাঁহার অনুগ্রহনহরুত জীবান্মতর-জ্ঞানই মুক্তির কারণ। বরদরাজ উহা সমর্থন করিতে শেষে "ছে ব্রহ্মণী বেদিতবো প্রকাপরক" এবং "দ্বা অপুর্বা সমুদ্রা সধারা" ইত্যাদি অভিবাকা উভ,ত করিরাছেন। অর্থাৎ তাঁহার মতে উক্ত শ্রুতির দারা পরবন্ধ পরমান্তা ও অপরব্রন্ধ জীবান্তা, এই দিবিধ প্রন্দোর জানই মুক্তিলান্তে আবশুক বলিয়া কথিত হইয়াছে। তাঁহার পরবর্তী কুপ্রসিদ্ধ টাকাকার মহানৈয়াদিক বর্জমান উপাধারও ঐ স্থলে "দ্বে ব্রহ্মণী বেদিতব্যে" এই শ্রুতিবাকা উচ্চত করিলা, পরব্রহ্ম পরমান্ত্রা ও অপরব্রন্ধ জীবাঝা, এই উভরের জান্ট বে মুক্তির কারণ বণিয়া প্রতিদিছ, ইহা সমর্থন কহিচাছেন। কিন্তু উক্ত শ্রুতিরাক্যে শীরাত্মাকেই বে অপরব্রন্ধ বলা হইয়াছে, ইহা আর কেইই ব্যাখ্যা করেন নাই। একপ ব্যাখ্যার কোন মূলও পাওরা বার না। আমরা দৈতাথণী উপনিবদে দেখিতে পাই,—"দে এনাণী বেদিতথ্যে শক্ষত্রন্ধ পরক যা । শক্ষত্রন্ধণি নিকাতঃ পরং ক্রন্ধাধিগচ্ছতি" I ( यर्ड ख, २२ )। এখানে শক্তরদকেই অপরত্রদ বলা হইয়াছে। প্রশ্লোপনিবদে দেখিতে পাই, —"এতকৈ মত্যকাম প্রমণরঞ্চ ক্রমা বদোজার:" ( ৫।২ )। তগবানু শঙ্করাচার্যা মণ্ডণ ও নির্ভণ-তেনে দিবিধ ব্ৰহ্ম স্মীকার করিয়া, সঙ্গ ব্ৰহ্মকেই অপরব্ৰহ্ম বলিয়াছেন :—( বেনাস্তনৰ্শন, চতুৰ্থ মঃ, ততীর পাদ, ১৪শ হুতের শারীরকভাষা স্তেইরা)। অবস্থা "ব্রহান" শব্দের ছারা কোন হুলে জীবাস্বাও ব্যাধাত হইয়াছে। নথানৈয়ারিক রতুনাথ শিরোমণিও কোন হলে এরপ ব্যাধা করিয়াছেন ( চতুর্থ খণ্ড, ৩৫১ পূর্রা অষ্টব্য )। বেদাস্তদর্শনের "সামীপ্যাত, তদ্বাপদেশঃ" (৪।০)৯) এই হুত্তের দারা ব্রন্ধের সামীপা কর্থাৎ সাদুকারণতঃ জীবাস্মাতেও "ব্রহ্মন্" শক্তের প্রয়োগ হইগ্রাছে, এইক্রণ অর্থন্ত নৈয়ান্নিকগণ ব্যাখ্যা করিতে পারেন। কিন্ত "বে বন্ধণী বেনিতবে" ইতাাদি প্রতিবাক্টে বে, জীরাত্মাকেই অণরব্রন্ধ বলা হইরাছে, ইহা আমরা ব্রিতে পারি নাই। দে বাহাই হটক, উক্ত বিশ্বান্ত "দে ব্ৰহ্মণী বেদিতব্ৰে" ইত্যাদি পূৰ্বেক্সি শ্ৰুতিবাকা প্ৰমাণ

<sup>্ ।</sup> নম্ বেকাদিকাতিরিকজ নিত্রজাপরভারনক্ষকজনে সংসাণনিধানতবিবংমিগাজোনাদিনিবৃত্তিথারের নির্কারকার্য বর্ণইছি। বথাইয়—"ইংবজন সন্মান্তিনামানান্তরেতরাগারে তলন্তরংগালাকানগণ ইতি। বিবেটিতকার নাক্তরেতরাগার কল্পইংগালাকানগণ ইতি। বিবেটিতকার নাক্তরেত্রাকান কলি ইতি কিমনের প্রবাসনিজ্ঞাণগত্তাহে "বর্গাণবর্গহো" হৈতি। সাক্ষাৎকৃতপ্রমন্তর-অসাক্ষেক্তরেবহি জীবালাজানব্যবর্গনাতনাতি। তথা চান্তি—"বে একালী বেকিতবো স্বকাপ্রক্ল", "বা স্বপ্রালভ্রন স্বাল্যাকি — ব্যবসাধিকত জীবা।

না হইবেও বৃহদারণ্যক উপনিষদের "আখানকেবিজানীয়াদ্যমন্ত্রীতি পুক্ষঃ" ইত্যাদি পুর্বোক্ত শ্রুতিবাক্য এবং খেতাখতর উপনিষদের "ত্যেব বিদিখাইতিমৃত্যুমেতি" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্য উক্ত দিয়াক্তে প্রমানক্রপে প্রদর্শন করা যায়। বর্জনান উপাধার মুক্তিলাতে নিজের আখ্রমাক্ষাৎ-কারের জার ঈশ্বরতভ্ঞানকেও মুক্তির কারণ বনিয়া সমর্থন করিয়া, শেবে নৈয়ায়িকসম্প্রদারের পরাম্পরাপ্রাপ্ত দিয়াক্ত করিয়াছেন বে," ঈশ্বরমনন মৃত্যুর নিজের আখ্রমাক্ষাৎকার সম্পোদন করিয়াই পরম্পরায় মুক্তির কারণ হয়। উহার সম্পাদক ঈশ্বরমননের ভার ঈশ্বরমাক্ষাৎকারও উক্তপে পরম্পরায় মুক্তির কারণ হয়। কারণ, ঈশ্বরমাক্ষাৎকার ঈশ্বরমিয়ক মিথাজ্ঞান নির্ভ করিলেও উহা সংসারের নিনান মিথাজ্ঞানের নিবর্ভক না হওয়ার মহর্ষি গোতমোক্ত প্রকারে মুক্তির লাজাৎ কারণ হয় না। কিন্ত উহা গোতমোক্ত মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ হয় না। কিন্ত উহা গোতমোক্ত মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ হরণ গুলের প্রয়োজক বা পরম্পরাকারণ হইয়া থাকে, ইহাই তাৎপর্যা।

ইখরতব্রজ্ঞান খুমুজুর নিজের আত্মাক্ষাংকারের সম্পাদক হইবে কিরুপে ? ইখরের মননই বা কিলপে নিজের আত্মসাক্ষাৎকারে উপযোগী হইবে ? ইহার ত কোন যুক্তি নাই ? ইহা চিকা করিয়া শেষে বর্ত্তমান উপাধ্যায় বলিয়াছেন যে, অথবা উপারের মননরূপ উপাদনা করিলে ভজ্জা একটা অনুষ্টবিশেষ জন্মে, অথবা ঈশ্বরতব্জানজন্মই অনুষ্টবিশেষ উৎপন্ন হয়, তথাবাই উহা সুক্তির কারণ হয়। ঐতির ঘারা ধর্থন ঈশ্বরতবৃজ্ঞান মুক্তির হেতু বলিয়া প্রতিপর হইতেছে, তথ্ন উহার উপপত্তির জন্ত অদৃষ্টবিশেবই উহার দারকপে কলনা করিতে হইবে। অর্থাৎ ঈশরতহজ্ঞান কোন অদৃষ্টবিশেষ উৎপদ্ম করিয়া ওদ্বারাই মুক্তির হেডু হছ, ইহাই শ্রুতির ভাৎপর্যা বৃক্তিত হইবে। নচেৎ ঈশরতজ্ঞান দংগারনিদান মিথাজ্ঞানের নিবর্ত্তক না হওরায়, উহা দেই মিথ্যাজ্ঞানের নিরতি বারা মুক্তির কারণ হুইতে না পারাহ অন্ত কোনরূপে মুক্তির কারণ হুইতে পারে না। স্কুতরাং উহা অদুষ্টবিশেব উৎপন্ন করিয়া ভদ্বারাই মুক্তির কারণ হয়, ইহাই বুরিতে ২ইবে। প্রাতীন টীকা-কার বরদরাজ কিন্তু ঐরপ করানা করেন নাই। তিনি থলিয়াছেন যে, প্রতিতে ধর্থন ঈর্ধরদাক্ষাৎ-কারও স্ক্তির কারণ বনিয়া ক্থিত হইয়াছে, তথন সাক্ষাৎকৃত পরমেশ্বরের অর্থাহ স্ক্তির সহকারী কারণ, ইহাই শ্রুতির তাৎপর্য্য বুঝা নাম। পরনেখারের সাক্ষাৎকার হইলে তথন তাঁহার অমুধ্রহে দুমুক্তর নিজের আত্মসাফাৎকার উৎপুর হইয়া, ঐ আত্মবিষয়ক সর্বপ্রেকার মিধ্যক্ষান নিয়ন্ত করিয়া উহা মুক্তির কারণ হয়। পরমেখারের নাকাৎকার ও তাঁহার অমুগ্রহের নহিমার মুমুকুর আবশ্রক জ্ঞানের উৎপত্তি ও অভিন্যবিত্য দিছি অবস্থাই হুইতে পারে, এ বিষয়ে অন্ত বৃক্তি অনাবস্থাক । বস্ততঃ "ভিদাতে হাদ্যশ্বস্থি:.....ভিমন্ দৃট্টে পরাবরে।"—( মৃঞ্জ, ২।২ ) এই শ্রুডিবাকে) পরমেশ্বর-

সাক্ষাৎকার বে "হনমুগ্রন্থির ভেদক, অর্থাৎ জীবের অনাদিসিদ্ধ মিথাজ্ঞান বা ভক্ষমিত সংস্থারের বিনাশক, ইহা স্পষ্টই কথিত হইয়াছে। স্বতরাং ঈশ্বরদাক্ষাৎকারও বে মুমুকুর নিজের আস্কৃতিবয়ক মিথাাজ্ঞানের নিতৃত্তি করিয়াই মুক্তির কারণ হয়, ইহা অবস্থাই বলা গাইতে পারে। তবে ইবর্ষাকাৎকার মুমুক্তর নিজের আত্মবিবাক মিথাজোনের বিগরীত জ্ঞান না হওরার উহা নিজের আত্মবিবরক তবজ্ঞানের ভাষ সাক্ষাৎভাবে ঐ মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি করিতে পারে না। স্থতরাং ইশ্বনাক্ষাৎকার বা ইশ্বরতভ্জান মুদুকুর নিজের আত্মাক্ষাৎকার সম্পাদন করিয়া তদ্ধারাই সংসারনিদান ঐ মিথ্যাক্তানের নিবৃত্তি করিয়া মুক্তির কারণ হয়, ইয়াই শ্রুতির তাৎপর্যা বুঝিতে হটবে। তাই প্রাচীন নৈয়াবিকগণ বদিয়া গিয়াছেন,—"সহি তকতো জাতঃ স্বাত্মসাক্ষাৎকার-স্তোপকরোতি"। অর্থাৎ ঈশ্বরতত্তান মুমুজুর নিজের আত্মনাকাৎকারের সহায় হয়। পূর্ব্বোক্তরপ কার্যকারণভাব শ্রুতিদিন হইলে ঈর্থরতহজানজন্ম অনুষ্টবিশেষের কল্লনা অনাবশ্রক। বরদরাজ ও তংপুর্ব্ববর্তী আর কোন প্রাচীন নৈরাধিকও ঐরুপ অনুষ্টবিশেষের কলনা করেন নাই। "প্রকাশ" টীকাকার বর্দ্ধনান উপাধ্যারের শেষোক্ত বা চরম কলনার তাঁহার নিজেরও আছে। ছিল না, ইহাও বলা বার। দে বাহাই হউক, ফলকথা, নৈয়াত্বিক সম্প্রদারের মতে পূর্ব্বোক্তরণে ঈখনত হস্তানও যে মুক্তির কারণ, ইহা স্বীকত সতা। মহানৈৱাত্তিক উদ্বনাচাৰ্য্য এই লক্তই তাহার "ভাষকুস্তমাত্তনি" এছে মুমুকুর পক্ষে ঈশবের মননরপ উপাসনার নির্বাহের জন্ম বিধিধ ভব বিচার করিয়া পিরাছেন। তিনি বিচারপূর্বক লক্ষরের অন্তিম্ব সমর্থন করিয়াও ঐ মননের সাহাত্য করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার মতে প্রতিতে জীবাত্মার ভাষ প্রমাত্মারও প্রবণ, মনন ও নিদিধাদন বিহিত হইয়াছে। প্রমাত্মার তত্ত্জান বা দাক্ষাৎকারের ক্ত তাঁহারও ব্থাক্রমে শ্রবণ, মনন ও নিদিধ্যাদন কর্ত্তবা।

কোন নৈরাহিক্দশ্রেদার উদরনাচার্য্যের "ভারকু হ্রমাঞ্জনি" এছাছ্বারে এক দমনে ইহাও দমর্থন করিয়াছিলেন দে, কেবল দিখরদাক্ষাৎকারই মৃক্তির কারণ। তাঁহাদিগের কথা এই যে, দিখন অতীক্রিয় হইবেও রোগছ দরিকর্মের হারা তাঁহার সাক্ষাৎকার হইবেও পারে। "আত্মা বা আরে জন্তবাঃ" ইত্যাদি শ্রুতিবাকো "আত্মন্" শব্দের ছারা যদিও জীবাঝাকেও ব্যা যায়, কিন্তু "বেদাহমেতং পুরুষ্ণ পুরাণমাদিতাবর্গণ তমসং পরতাং। তমের বিদিছাহতিমুত্যুমেতি নান্তঃ পছা বিদ্যুত্তহ্বনায়"। এই খেতাখতর শ্রুতিবাক্যের ছারা কেবলমাত্র দ্বারণাক্ষাৎকারই মোক্রের কারণ বলিরা স্পর্ত কথিত হত্তরায় "আত্মা বা অরে জন্তবাঃ" এই শ্রুতিবাক্যেও "আত্মন্" শব্দের ছারা পরমাত্মাই বুকিতে হইবে। তাহা হইলে উদরনাচার্য্যের ভারকু শ্রুমাঞ্জনি প্রস্তের—"ভারতচ্চের্যমীশস্ত্র মননবাপদেশতাক্। উপাসনৈব ক্রিয়তে প্রগানস্তরাগতা।"—এই কারিকাও সংগত হর। কারণ, মুমুকুর নিজের আত্মানক্ষাংকারই মৃক্তির কারণ হইলে তাহাতে পরমাত্মার মননরপ উপাদনা অনাবশ্রুক। নিজের আত্মার মনন না করিয়া উদরনাচার্য্য পরমাত্ম। পরমাত্মার মনন করিবেন কেন গু স্কৃত্ররাং তাহার মতেও প্রমেশ্বরের সাক্ষাংকারই যে মুক্তির কারণ, ইহাই বুঝা বার। যদিও ঈশ্বরমাঞ্জাৎকার মুমুকুর নিজের আত্মার মনন করিবের ক্রিয়াক্তানের বিশ্রীত জান না হওয়ার উহা ঐ হিল্যান্তানের নিবর্ত্তক

হইতে পারে না, তথাপি অভয়ভাবে উহা ঐ নিখ্যাজ্ঞানজন্ত সংস্থারের বিনাশের কারণ হয়, ইহা স্বীকার করা গায়। অথবা সংসারনিদান ঐ মিখ্যাজ্ঞানজন্ত সংস্কার নাশের জন্তই মুমুক্তুর নিজের আত্মতত্বদাক্ষাৎকারের আবস্তকতা স্বীকার্যা। কিন্ত মুক্তিলাভে পরমাস্থার দাক্ষাৎকারই কারণ। বলি বল, বোগজ সমিকর্ষের দারা প্রমায়ার দাক্ষাৎকার হইলে তথন ঐ বোগজ দলিকর্ষজ্ঞ সমগ্র বিষেত্ৰই সাক্ষাৎকার হইবে। তাহা হইলে "তমেব বিদিয়া" ইত্যাদি শ্ৰুতিবাক্যে "এব" শক্ষের স্বারা থে, অন্ত পদার্থের ব্যবচ্ছেদ হইরাছে, তাহা সংগত হর না। কারণ, যোগজ সরিকর্ষজন্ত ঈশ্বর-সাক্ষাৎকার কেবল ঈশব্রমাত্রবিষয়ক নহে। স্থতরাং উক্ত শ্রুতিবাকোর বাধা বে, গোগজ দরিকর্ম-জন্ম ঈশ্বরদাকাৎকারই মুক্তির কারণক্রণে কথিত হইয়াছে, ইহা বলা থার না। এতহন্তরে উন্নের বলিরাছেন বে, বাহারা মুমুকুর নিজের আত্মদাক্ষাৎকারকেই মুক্তির দাক্ষাৎ কারণ বলিবেন, তাঁহা-নিগোর মতেও ত ঐ আত্মদাকাৎকার দেহাদিভেনবিদ্যক হওয়ায় কেবল আত্মবিদ্যক হইবে না। স্থতরাং "তমের বিদিয়া" এই শ্রুতিবাক্যে তাঁহাদিগের মতেও "তং" শব্দের স্থারা নিজের স্থায়ামানের গ্রহণ কোনজণেই সম্ভব নহে। বস্তুতঃ ঐ শ্রুতির উপক্রমে পুরাণ পুক্ষ প্রমেখরেরই উল্লেখ হওয়ায় উহার পরার্দ্ধে "তং" শক্ষের দারা পরনেখন্ত বে বৃদ্ধিন্ত, এ বিষয়ে সংশন্ধ নাই। স্কুতরাং "তদেব বিদিশ্বা" এই বাক্যের দারা পরমেখরবিষয়ক নির্মিকল্লক প্রত্যক্ষই গ্রহণ করিয়া, উহাকেই মুক্তির কারণ বলিয়া বৃষিতে হইবে। যোগন সনিকর্মনত ঐ নির্দ্ধিকরক প্রত্যক্ষ কেবল পরমেশরমাত্র-বিষয়ক। স্থততাং "তমেব" এই স্থলে "এব" শব্দ প্রয়োগের অনুপণত্তি নাই। আর ঐ "এব" শব্দকে "বিদিশ্বা" এই পদের পরে যোগ করিয়া "তং বিদিহৈর" এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়া যে সরাধান, তাহা উত্তর মতেই তুলা। স্বর্থাৎ জন্ত দম্প্রনায়ের স্তার আমরাও এরপ ব্যাখ্যা করিতে পারি। কিন্ত ঐরপ বাাখ্যা আমরা সংগত মনে করি না। কারণ, "তং বিদিছৈব" এইরূপ ব্যাখ্যা করিলে ঐ শ্রুতিত্ব "এব" শক্ষের সার্থকা থাকে না। কারণ, উক্ত পক্ষে পরে "নান্ত: পস্থা বিদ্যাতে২য়নার" এই বাকোর স্বারাই "এব" শব্দ প্রয়োগের ফলসিদ্ধি হইয়াছে। আমাদিগের মতে ঐ "এব" শব্দের অন্তত্ত যোগ করিতে হর না, উহার বৈর্থ্যও নাই। যদি বল, "তত্ত্মদি" ইত্যাদি নানা প্রতিবাক্যের দারা "আমি ব্ৰহ্ম" এইরাপ জ্ঞানই মুক্তির কারণ বনিয়া স্বীকার্য্য হইলে, ঐ জ্ঞান ত কেবল ঈশ্বরবিষয়ক নহে ? স্থতরাং "ভমেব বিদিত্বা" এই বাক্যে "এব" শব্দের উপপত্তি কিরূপে হইবে ? এতছভ্তরে বক্তবা এই বে, "তৰ্থদি" ইত্যাদি নানা ক্তিবাক্যের বারা "আমি ব্রহ্ম" এইরূপ জ্ঞানই মুক্তির কারণ, ইহা উপদিষ্ট হয় নাই। কিন্তু জীব ও ব্রন্ধের অভেদচিস্তনরূপ বে বোগবিশেষ, উহার অভাসের বারা পরে ঈশ্বরমাত্রবিদাক নির্স্তিকর্মক দাখান্থকার দশার হয়, ইহাই ঐ দমস্ত শ্রতিবাক্যের ভাৎপর্যা। পূর্ম্বোক্তরূপ ঈশ্বরদাকাৎকারই মুক্তির কারণ। স্থতরাং "অমব বিদিশ্বা" ইত্যাদি শ্রুতিবাকোর বর্গাশ্রতার্থে ই সামস্ত্রত হয়। নবানৈরায়িক গ্লাধর ভট্টাতার্যা পুর্বেন করণ বিচারের সহিত পূর্ব্বোক্ত মত প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। কিন্ত উহার কোন প্রতিবাদ বা প্রশংসা করেন নাই। উক্ত মতে ৰক্তব্য এই যে, বহনারণ্যক উপনিধনের "আত্মা বা অরে সম্ভবাঃ" ইত্যাদি

শ্রুতিবাকে। "আত্মন" শব্দের ছারা যে গরমাত্মাই বিব্লিক্ত, ইহা বুঝা যায় না। পরস্ত উহার পুর্বে

"ন বা অরে পড়াঃ কামার পতিঃ প্রিয়ো ভবতি আত্মনম্ভ কামার পতিঃ প্রিয়ে। ভবতি" ইত্যাদি শ্রুতি-বকো "আন্মন্" শব্দের ছারা জীবান্মাই কথিত হওয়ার দেখানে পরেও "আন্মন্" শব্দের ছারা शृद्धांक बीताबाद गृहीक हरेबाट्ड देशहे त्या यात । अतथ उकादिकाट जीवाबा व अवसाबात বান্তৰ অভেদৰশতঃ প্রমান্ত্রাকাৎকার ইইলেই জীবান্ত্রালাৎকার হয়। স্থতপ্রাং নেই মতে ঐ "আন্মন্" শব্দের হারা প্রমান্তা বুকিলেও সামজন্ত হইতে গারে। কিন্ত বৈতবাদী পূর্জোক্ত নৈবাদিকসম্প্রদাগবিশেষের মতে উক্ত প্রতিবাকো "আমন্" শবের বারা প্রমান্তাকেই এংশ করিলে সামজ্ঞ হর না। কারণ, জাবের নিজের আত্মবিষধক মিথাজ্ঞান, যাহা ভারার সংগারের নিদান বলিয়া বুক্তি ও শান্ত্রসিছ, ঐ মিথা আনের নিবৃত্তির জন্ত উহার বিপরীত জ্ঞানরূপ নিজের আন্থদাক্ষাৎকার বে মুমুক্তর অবস্ত কর্তব্য, ইহা উক্ত দক্ষানায়েরও খাকার্য্য। ভাহা হইলে পুর্বোক্ত "আস্থা বা করে এইন্যঃ" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যের স্বারা বে, মুমুকুর নিজের আস্থাকাৎকার কর্ত্তবা বলিলা বিহিত হর নাই, ইহা কিরণে বলা বায় ? কোতাখতর উপনিবলে "তমের বিদিন্ত।" ইত্যাদি শ্রুতিবাবোর দারাও যে, কেবল প্রমান্মশাকাৎকারই দুক্তির কারল বলিয়া কথিত হইয়াছে, ইহাই বা কিলপে বুঝা বাব ? কারণ, মুমুকুর নিজের আগ্রসাক্ষাৎকারও মৃক্তির কারণ বলিয়া ক্রতি ও বুক্তিনিদ্ধ। পরস্ক নহানৈয়ানিক উদরনাচার্যাও "আত্মতব্বিবেক" ও "তাংগর্যাগরিত্তি" গ্রাছ মুমুক্তর নিজের আঁছবিবন্ধক মিথাজ্ঞানকে তাহার সংশারের নিয়ান বলিয়া, উহার নিবর্ত্তক নিছের আত্মনাক্ষাৎকারকে মুক্তির কারণ বলিয়া সমর্থন করিরাছেন। স্লুতরাং তিনি "ভারকুফুমাঞ্চনি" গ্রন্থে ঈশ্বর মননের উপদেশাদি করায় কেবন ঈশ্বরতভ্জানকেই মৃক্তির কারণ বলিয়া সিদ্ধান্ত করিরা গিরাছেন, ইহা কিছুতেই বলা ধায় না। স্তর্গাং তাঁহার মতেও মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ নিষের আন্দ্রদাকাৎকার সম্পাদন করিতেই ইবরের তবজান আবহাক। ভাষার জন্ম ইবরের অবশ, মনন ও নিদিখালন আবভাক ) ভাই তিনি আৰকু হুমাঞ্চলি অছে বিচারপুর্বকে ঈর্ভ মননের উপদেশাদি করিলা থিরাছেন, ইহাই বুঝা থার। টিকাকার বরদ্রাজ ও বর্দ্মান উপাধানের কথা পুর্বেই বণিয়াছি। তীহারাও উদয়নের মতে পরমাস্ত্রদাকাৎ কারকেই মুক্তির সাকাৎ কারণ বলিয়া ব্যাখ্যা করেন নাই।

গদাবর ভটাচার্য্য "মুক্তিবার" প্রয়ে পূর্বের্যক্ত নত প্রকাশের পরে রবুনাও শিরোমণি প্রভৃতি নৈয়ারিকগণের মত প্রকাশ করিরাছেন বে, বুরদারপাক উপনিয়দে মাজহ্বান-নৈত্রের্য্য-দংবাদে "স রেরাত নবা করে পত্যুঃ কামার পতিঃ প্রিয়ো ভবতি আহ্মান্ত কামার পতিঃ প্রিয়ো ভবতি" (২০৪৫) ইত্যাদি শ্রুতিবাকো "আহ্মন্" শন্দের হারা নির্ব্রেশ্য প্রিয়ার উপরোজ হওয়ার উর্বার পরভাগে "আহ্মান্ বা করে প্রইব্যুঃ" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যে "আহ্মন্" শন্দের হারা নিজের আহ্মান্ত বিবক্তিত বুঝা হার ৷ তার্য ইইলে উক্ত শ্রুতিবাক্যের হারা মুমুক্তর নিজের আহ্মান্ত সাক্ষাহ কার্য মুক্তর মাক্ষাহ কার্য এবং ভারার সক্ষাদক ঐ আহ্মার প্রধানিই মুক্তির পরক্ষারা কার্য, ইরাই বুঝা বার ৷ উর্বার হারা পরমান্ত্রার সাক্ষাহ কার পরমান্ত্রার বারা। উর্বার হারা পরমান্ত্রার সাক্ষাহ কার পরমান্ত্রার সাক্ষাহ কার ব্রারার হারা বুঝা না প্রকার কারণ, ইরা বুঝা ধার না বিদ্বাহতিস্ত্রান্তি"

हेजानि अञ्चितात्वात बाता वेश्वतमाध्याध्यावा मा मूजित कात्रम, हेश उ व्यक्ति तुवा गांस । অত্তন্তরে জারারা বলিরাছেন যে, মুমুগুর নিজের আত্মাকাৎকার হইলে তখন ভাঁহার মিগাজান-জন্ত সংখ্যার ও ধর্মাধর্মের উজ্জেন হওয়ায় যুক্তি হইবাই খার। স্কুতরাং তাঁহার ঐ মৃতিতে আর প্রমান্ত্রসাক্ষাৎকারকে কারণ বনিয়া স্থাকার করার কোন প্রয়োজন বা মৃত্তি নাই। সতগ্র "তামৰ বিদিন্না" ইত্যাদি প্ৰাভিবাকোর ইহাই তাৎপৰ্য্য বুঝিতে হইবে যে, জীব ও প্ৰক্ষের কতেন-চিন্তন রূপ নোগাভাগে মুমুক্তর নিজের আত্মার শাকাৎকার সম্পানন করিয়া, তদ্বারা মুক্তিতে উপৰোগী হব। ঐ বোগান্তান বাতীত মুখুকুর নিকের আন্তার নাকাৎকার হব না, এই তর প্রকাশ করিতেই উক্ত প্রতিবাকো "এব" শলের প্রয়োগ হইরাছে এবং "বিদ" ধাতুর দারা भूरकी कतम बाजन कानतम सांगरे धारुपित रहेशांद । देवत्यांनी देनवांतिक धारुपित मध्यनास्त्र মতে ঐ অভ্যেক্সান আহার্য্য ত্রমান্ত্রক হইলেও উহার অভ্যান মুমুকুর নিজের আন্তরাকাৎকার সম্পাদন করে। উক্ত প্রতিবাকোর এইরাপ তাৎপর্যাই যুক্তিসিদ্ধ হইলে "তমেব বিদিশ্বা" এই স্থান "তং বিদিকৈ।" এইরপ ব্যাধ্যাই করিতে হইবে। তাহাতে নাজঃ গছা বিদ্যাতহ্বনায়" এই প্রভাগও হার্ব হর না। কারণ, ঐ পরভাগ পুর্বেষক "এব" শব্দেরই তাৎপর্ণা প্রকাশের জন্য ক্ষিত হইরাছে। বেমন কালিদাস রব্বহণে "মহেশ্বরস্তামক এব নাপরঃ" (৩)৪৯) এই বাকো "এব" শকের প্ররোধ কৰিয়াও পৰে আবাৰ "নাপৰঃ" এই বাকোৰ বাৰা উহাএই তাৎপৰ্য্য প্ৰাকাশ কৰিয়াছেন। পৰাধৰ ভটাচার্যা পূর্ব্বোক্তরূপে রবুনাথ শিরোমণি প্রকৃতির মত সমর্থন করিরা, উক্ত মতে দোম বনিতে কেবল ইহাই বলিয়াছেন যে, "গোগিনত্তং প্রণগুম্ভি ভগবন্তমধোকত্তং" ইত্যাদি শান্তের স্বারা পরমত্রজনাক্ষাথকারই নোগাভানের কন, ইহাই সরলভাবে বুঝা বার। স্বভরাং সুমুক্তর নিজের আন্মনাক্ত্ৰারকই পূর্বোক্ত যোগাভাবের ফল বলিনে পূর্বোক্ত শাস্ত্রবিরোধ হর।

এখানে গদাবর ভটাচার্যাের এইরণই তাৎপর্যা হইলে বিচার্যা এই বে, প্রমত্রন্ধান্ধাৎকার আনক যােগাভালের ফল, ইয়া শারাহ্বারে পুর্বোক্ত মতবালী রবুনাগ নিরামণি প্রভৃতিরও স্বীরুত। বিদ্ধ তাহারা যে জীব ও ব্রক্ষের আভেদচিভারণ যােগবিংশকের অভালের বারা মুমুলুর নিজের আঅদাকাৎকার দম্পর হল বলিবাছেন, তাহাতে পুর্বোক্ত শার্রবিরাধ হইবে কেন ও পারৱ পুর্বোক্ত মতবাদিগল "তমেন বিদিয়াহতিমৃত্যুদেতি" ইত্যাদি প্রতিবাক্ষের কেন নে পুর্বোক্তরণ তাহপর্যা করনা করিতে গিয়াছেন, তাহাও বুকিতে পারি না। উক্ত প্রতিবাক্ষের বারা দ্বরতবজ্ঞান বাতীত মুক্তি হইতে পারে না, অর্থাৎ ক্রম্বতবজ্ঞানশৃত্ত থাক্তির মুক্তিলাতে অন্ত কোন পথা নাই, ইয়াই বরণভাবে বুঝা যার। উয়ার হারা একনাত্র ক্রমারতক্রনান বা ক্রম্বক্ত সাক্ষাৎকারই যে মক্তির কারণ, মক্তিলাতে আর কিছুই আবস্তাক নহে, ইয়া বুরিবার কোন কারণ নাই। পরত্য মৃত্তুর নিজের আহাসাক্ষাৎকার যে তাহার সংগারনিদান মিখ্যাজ্ঞান নিজ্ব করিতা মুক্তির ভারতি ও যুক্তিসিক হওলার "তমের বিদিয়াহতি-মৃত্যুদেতি" ইত্যাদি ক্রতিরাকোর বারা বে, সুক্তির প্রতি উক্ত কারণেরও নিষেধ করা হইয়াছে, ইয়া বলা যার না। কিন্তু ক্রম্বন্ধাহ্বার না হইলে মুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার হিলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার না হইলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার হিলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার হিলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার হিলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার না হইলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার হিলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার হিলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার না হইলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার হিলে সুকুর নিজের আয়ুসাক্ষাৎকার না হিলে

গারে না, অর্থাৎ ইম্মনত বজ্ঞান না হইলে আর কোন উপারেই মুহুকু নিজের আমুনাক্ষাৎকার করিয়া মুক্তিলাত করিতে পারেন না, ইহাই উক্ত প্রতির তাৎপর্য্য বুনিলে আর কোন বিরোধের আশ্রম থাকে না। উক্ত প্রতিরাক্ষ্যে তামন এই ফলে "এই শক্রের হারা উহার পূর্ব্যে প্রথা পুরুষ পরনামার যে স্বরূপ কবিত হইরাছে, দেই রূপেই তাহাকে ভানিতে হইবে, অন্ত কোন করিত রূপে তাহাকে জানিলে উহা মুমুকুর নিজের আমুনাক্ষাৎকার সম্পানন করে না, ইহাই প্রকৃতিত হইরাছে, পুরিতে পারা হার। ঐ "এন" শক্রের হারা বে জীরাছার বাবছেন করা হইরাছে, ইহা বুরিবার কোন কারণ নাই। অথবা দেই পুরাণ পুরুষ প্রমান্তার হাহা নির্দ্ধিকরক প্রতাক্ষ অর্থাৎ যাহা যোগজসলিক্র্যবিশেষজন্ত, কেবল সেই প্রমান্তারিক্র স্বলাৎকার, তাহাই উক্ত প্রতিরাক্ষ্যে "তদের বিদিন্তা" এই বাক্ষেরে হারা বিবিক্ষিত নলিরা উক্ত হলে "এব" শক্ষের প্রায়া হইরাছে, ইহাও বুরা ঘাইতে পারে। উক্ত প্রতিরাক্ষয়ে "বিদিন্তা" এই পদের পরে "এব" শক্ষের যোগ করিয়া "তং বিনিক্রিন" এইরাণ বাখ্যা করা জনাবন্ধক এবং উক্ত ক্রাতিপাঠাছনারে ঐ প্রতিরাক্ষয়ে তাৎপর্যাও প্রকৃত বনিরা মনে হর না।

তাৎপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র কিন্ত পূর্যের বণিয়াছেন যে, উক্ত শ্রুতিবাক্ষার বারা ঈশ্বর-প্রতিধান মুক্তির উপার, ইহা কথিত হইয়াছে ( চতুর্থ গণ্ড, ২৮৪ পুর্টা দ্রষ্টব্য )। কিন্তু "তমেব বিদিছা" এই বাকোর ছারা ঈশ্বরসাক্ষাৎকার পর্যান্তই বিবন্ধিত, ইহাই বুঝা বার। অবশ্ব ঈশ্বর-প্রালিধানও মুক্তিজনক তত্ত্রভান সম্পাদন করিয়া পরস্পরাধ মুক্তির কারণ হয়, ইহা স্বীকার্যা। মহর্ষি গোত্ৰও পৰে "তদৰ্থং যদনিবৰা আশাস্থানথবাৰো যোগাতোধাস্থাবিধ্যাপাৰৈঃ" (৪৬৭) এই স্বত্ৰেব দাবা মক্তিলাতে বোগণারোক্ত "নিয়দের" অন্তর্গত ঈশবপ্রশিধানও বে আবন্তক, ইহা বনিয়া সিয়াছেন। ক্তরাং তাঁহার মতে মুক্তির সহিত ইখরের কোনই সমন্ধ নাই, ইখর না থাকিলেও প্রমাণানি বোড়শ-পদাৰ্থতভ্ৰমান হটলেই উহোৱ মতে মুক্তি হইতে পানে, ইহা কথনই বলা ধাৰ না; পৰে ইহা ব্যক্ত হইবে। পরত্র পরমেশ্বরে পরাভক্তি ব্যতীত বেদবোধিত প্রমান্মতন্ত্রের ম্থার্থ বোদ ইইতেই পারে না ; ক্তরাং ঐ ভক্তি বাতীত দুক্তিলাত অসম্ভব, ইহা বেনাদি সর্মশাল্রে কীর্তিত হইবাছে। স্তত্তরাং বেদপ্রামানানমর্থক পরমভক্ত মহর্ষি গোতনেরও দে উহাই দিলান্ত, এ বিষরে সন্দেহ হইতে পারে না। তবে তাঁহার নতে ঐ পরাতক্তি মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ বা চরম কারণ নহে। পুর্ব্বোক্ত প্রমেয়তবজ্ঞানই মুক্তির নাক্ষাৎকারণ। ঈশার পরাভক্তি ও ভজন্ত তাঁহার তরুণাক্ষাৎকার ঐ প্রমোতব্রজ্ঞানের সম্পাদক হইলা পরম্পরার মৃত্তির কারণ হর। ভক্তি বে জ্ঞানেরই মাধন এবং জ্ঞানের তুল্য পৰিত্ৰ বস্তা এই ক্ষগতে নাই, জ্ঞান লাভ করিনেই শান্তিলাভ হয়, এই সমস্ত তব ভগবহনীতাতেও ন্দান্ত কথিত হইয়াছে। অবস্থ পূজাপাদ ত্রীবর স্বামী ভগবদগীতার টীকার দর্ববেশে "গীতার্থসংগ্রহ" ধলিয়া ভক্তিকেই মৃক্তির কারণ বনিয়া দিল্লান্ত সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু তিনিও দেখানে পরমেধরের অমুগ্রহণর আ্লুজানকে ঐ ভক্তির ব্যাপার বনিরা থাকার করিতে বাধ্য হইয়াছেন। তাহা হইলে তক্তিমন্ত আত্মজান, ডজ্জন মুক্তি, ইহাই ফলতঃ স্বীকার করিতে হইরাছে। তিনি আত্মজানকে আগ করিয়া নির্ব্বাপার কেবল ভতিকেই মুক্তির করেণ বলিতে পারেন নাই, ইহা প্রশিধানপূর্বক ব্রা আবশ্রক। তিনি দেখানে ভগবন্ধী তার আনেক বচনের হারা জ্ঞান ও ভক্তির ভেন সমর্থন করিবাছেন, ইহাও জাইবা । দে বাহা হউক, মৃলকথা, মহনি গোতমের মতেও মুক্তিলাতে ঈশবতব্জ্ঞান আবশ্রক। কিন্তু তাহার মতে বে নকল পদার্থনিবার মিথাজ্ঞানে জীবের সংসারের নিনান হওছার উহাদিগের তর্ঞানই দাক্ষাৎভাবে ঐ দিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি করিয়া, তল্বারা মুক্তির লাক্ষাৎ কারণ হর, দেই সমস্ত পদার্থকেই তিনি "প্রমেছ" নামে পরিভাষিত করিয়া উহাদিগের উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষার হারা তল্পজ্ঞান লাভের সহায়তা করিয়া গিয়াছেন। তিনি ঐ সমস্ত প্রমের পদার্থের মন্তন নির্বাহের মন্তই এই ভারণাপ্ত প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। মুক্তিলাতে উহার পূর্বের ও পরে আর যাহা হাহা আবশ্রক, তাহা তাহার এই শাল্রে বিশেষ বক্তব্য বা প্রতিপাদ্য নহে। সকল পদার্থ তাহার প্রকাশত এই শাল্রের "প্রস্থান"ও নহে। তাই তিনি মুক্তিলাতে প্রথম নানা কর্মা, দিশ্বরভিত্তি ও দেশ্বরভ্জনে অত্যাবশ্রক হইলেও বিশেষরূপে তাহা বনেন নাই—শাল্রান্তর হইতেই ঐ সমস্ত জানিতে হইবে। এই আহ্নিকের শেষে সংক্রেপে তাহার বিশিয়া গিয়াছেন। যথান্থানে তাহা বাক্ত হইবে।

মুক্তির কারণ বিদরে আর একটা প্রপ্রাচীন প্রদিদ্ধ মত আছে,—তাহার নাম "জ্ঞানকর্মান সম্ভানবাদ"। এই মতে কেবল তভজানই মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ বা চরম কারণ নাছে। কিন্তু শান্তাবিহিত নিতা-নৈমিত্রিক কর্মানহিত তবজ্ঞান অর্গাৎ ঐ কর্মা ও তবজ্ঞান, এই উত্তরই তুলাভাবে মুক্তির সাক্ষাৎ কারণ। প্রতরাং মুক্তির পূর্বে পর্যান্ত সামর্থা ও অধিকারান্ত্রসারে নিতা-নৈমিত্রিক কর্মান্ত্রনাও কর্ববা। আরার্য্য পরের বৃত্ত পূর্বে ইইতেই সম্প্রদারিক্রণের উক্ত মতের সমর্থন করিয়াছিলেন। তাহার পরে আবার বিশিষ্টাবৈত্রাদের উপদেষ্টা বাম্নাচার্য্য উক্ত মতের সমর্থন ও প্রচার করেন। তাহার পরে আবার বিশিষ্টাবৈত্রাদের উপদেষ্টা বাম্নাচার্য্য উক্ত মতের সমর্থন ও প্রচার করেন। তাহার পরে রামান্তর বিশ্ব বিচারপূর্বক উক্ত মতের বিশেষল্প সমর্থন ও প্রচার করিয়া গিয়াছেন। তিনি তাহার "বেলার্থনংগ্রেং" উক্ত সিদ্ধান্ত প্রবাশ করিয়া শেরে প্রমণ্ডক বাম্না-

# ভগদ্ভজিশুক্ত ওংগ্রমাথাক্ষরে। হবং বছবিশুক্তি জাটি লী তার্থনপ্রেঃ ।

চার্যাপানের উক্তির দারাও উতার সমর্থন করিয়াছেন। তিনি শ্রীভাষো তাঁচার ব্যাগাত মতের প্রামাণিকর ও অতিপ্রাচীনত ব্যর্থন করিতে বেশস্তপ্তত্তর বোধায়নকত স্মপ্রাচীন বৃত্তির উল্লেখ করায় বৃত্তিকার বোধারনই প্রথমে বেলাক্তরের দার। উক্ত মতের ব্যাখ্যা করিলছিলেন, ইহাও বঝা মাইতে পারে। দে বাহা হউক, উক্ত বিশিষ্টাবৈতবাদী সম্প্রদাধের প্রথম কথা এই বে, "ঈশ" উপনিব্যার "অবিনায়া মুক্তাং ভীক্ষা বিদানামূত্ৰমন্ত তে" এই শ্ৰুতিবাকো অবিদানে ছাৱা মৃত্যু-ভন্তবের উপদেশ থাকার কর্মাও মক্তির সাকাৎকারণ। কারণ, ঐ "খবিনা।" শক্তের মর্গ বিন্যাভিন্ন নিতানৈমিত্তিক কর্ম, ইহাই বুজা বাদ। আর কোন অর্থ ঐ জনে সংগত হর না। "বিল্যা" শক্ষের অর্থ তল্পজান। উত্থা ভঞ্জিরাপ ধান বা "ঞ্চলকুত্বতি"। কুতরাং উক্ত শ্রুতিবাকোর বারা কর্মস্থিত জ্ঞানট মজিব সাক্ষাৎকারণ, এই সিদ্ধান্তই বুঝা বায়। বস্ততঃ স্বতিপুরাগানি শাল্পে এমন অনেক বচন পাওয়া যাব, ঘনরারা সরলভাবে উক্ত দিদ্ধান্তই বুরা যায়। নবানৈরাত্তিকাচার্যা গল্পেশ উপাধান্ত "ঈশ্বরামুমান্টিরামণি"র শেষে প্রথমে উক্ত মত দমর্থন করিতে ভগবদগীতার "সে সে কর্মন্যভিরতঃ দংদিছিং গততে নং:" (১৮৪৪) ইত্যাদি বচন এবং বিফুপ্রাদের "ভশ্মপ্রপ্রোপ্তরে যন্তঃ কর্ত্তবাঃ পঞ্জিলৈ লৈ:। তৎ প্রাপ্তিরে চুর্নিজ্ঞানং কর্ম চোক্তং মহামতে।" এই বচন এবং হারীতদংহিতার সপ্তম অধ্যাহের "উত্তাত্তামের পক্ষাত্তাং বধা ধে পক্ষিণাং গতিঃ। তথৈও জ্ঞানকশ্বত্যাং প্রাপাহত ব্রফ শার্থতং।" এই (১০ম) বচন এবং "জ্ঞানং প্রধানং নতু কর্ম্ম হীনং কর্ম্ম প্রধানং নতু বৃদ্ধিনীনং। তত্মানুৰবোৱেৰ ভবেৎ অধিদ্বিন ছেকপকো বিহ্নঃ প্ৰনতি।" ইতাৰি শান্তবচন উন্ত কবিয়াছেন। বৈশেষিকাচার্যা প্রীগর ভট্টও তাঁহার নিজ্মতানুষ্যারে বহু বিচারপুর্যাক উক্ত মত সমর্থন করিতে অনেক শান্তবচনও উদ্ধৃত করিয়াছেন। তাঁহার প্রথম যুক্তি এই যে, শান্তবিহিত নিতানৈবিভিক কর্ম্ম পরিত্যাগ করিলে শাস্তান্থসারে প্রত্যহ পাপ বৃদ্ধি হওরার ঐজপ ব্যক্তির মুক্তি रहेएडरे भारत ना ("छादकनती" २५०-५४ भूई। छट्टेता )।

কিন্ত ভগবান্ শ্রুরাচার। উক্ত মতের তীত্র প্রতিধান করিয়া, কেবল তর্জ্ঞানই অবিদ্যানির তি বা ক্রন্ধ তারপ্রাধির প্রতির সাক্ষাৎ লারণ, এই সিন্ধান্তেরই স্নর্থন করিয়াছেন। তাঁহার মতে সম্মান্ত্রমের পূর্বে নিকাসভাবে অম্বাইত নিতানৈনিত্রিক কর্ম চিত্তজ্বি সম্পাদন করিয়া তর্জ্জানেরই সাধন হয়। প্রথমে চিত্তজ্বির অল্লাবে তর্জ্জান না করিলে তর্জ্জানগাতে অধিকারই হয় না। প্রতরাং কর্ম বাতীত চিত্তজ্বির অভাবে তর্জ্জান সম্ভব না হওয়ায় মুক্তিলাভ অসম্ভব,—এই তাৎপর্যেই শাস্ত্রে অনক হানে কর্মকে ঐরপে মুক্তির সাধন বলা হইয়াছে। কিন্তু কর্মান্ত বে জ্ঞানের ভার মুক্তির নাজাৎ সাধন, ক্রতরাং মুক্তির পূর্বে পর্যান্ত কর্মা কর্মতা, ইয়া খাত্রার্থ নাম। কারণ, রাতিতে মুমুকু মন্যানীর গলে নিতানৈমিত্রিক কর্মাত্রাগ্রেরও বিধি আছে। এবং "ব্রন্ধন্যংস্থাইসুভবমেতি" এই প্রতিরাক্ষার নারা কর্মতারাগ্রী সন্যানীই মুক্তি লাভ করেন, ইয়া কর্মিত ইয়াছে। প্রতরাং তাঁহার পঞ্চে নিতানৈমিত্রিক কর্মাপ্রতাগ্রিক্ত পাল বৃদ্ধিরও কোন সন্তাবনা নাই। তিনি পুর্বাজ্ঞান নিতানৈমিত্রিক কর্মাপ্রতাগ্রিক্তম পাল বৃদ্ধিরও কোন সন্তাবনা নাই। তিনি পুর্বাজ্ঞান নিতানৈমিত্রিক কর্মাপ্রতাগ্রিক্তম প্রত্রে বার বিনিরাত্র ইফ্রিক্তান্ত্র হয়ার্থিত সিন্ধান্তের ব্রন্ধিজ্ঞানা" এই ব্রন্ধান্তর "অন্ত বর্ষার ব্রারিও ঐ সিন্ধান্তই স্থুচিত

হইরাছে। পরস্ত "ন কর্মাণা ন প্রজ্যা ধনেন" ইত্যানি শ্রুতি এবং "কর্মাভিন্ম ভাষ্পরো নিষেত্র" ইত্যাদি বছ শ্রুতিবাকোর দারা কর্ম দারা যে মুক্তিদাত হর না, ইহাও স্পষ্ট কবিত হইয়াছে (5 হুর্থ গও, ২৮০ পূর্চা ভ্রষ্টবা )। অবস্থা খাহারা জ্ঞানকর্মান্মজন্তবাদী, উহোরা ঐ সমস্ত শ্রুতি-বাকো "কর্মন" শক্ষের দারা কাদ্য কর্মাই ব্যাধা। করেন এবং তাঁহারা আচার্য্য শক্ষরের ন্যায় কেবল নন্নানাশ্রমীই মুক্তিলাভে অধিকারী, এই নিজাঞ্জ স্বীকার করেন না। কিন্তু আচার্য্য শহর আরও বছ বিচার করিয়া পুরেরাজ "জ্ঞানকর্ম্মদুক্তরবাদে"র পশুন করিয়াছেন। ভগ্রদ্গীতার ভাষো উক্ত বিষয়ে বিশেষ বিচার করিয়া নিজ মত সমর্থন করিয়া গিরাছেন। তিনি ভগরদ্গীতার দিতীর অধ্যারের "অংশান্তানবংশানভং" ইত্যাদি (১১শ) মোকের অবতারণার পুরেরও উক্ত মতের প্রকাশ ও সমর্থন করিরা, পরে গীতার্থ পর্য্যালোচনার দারা উক্ত মতের গণ্ডনপূর্মক উপসংহারে অতিবিশ্বাসের সহিত বিধিয়াছেন,—"তত্মাদ্গীতাশাস্ত্রে কেবলাদেব তত্তজানায়োকপ্রাপ্তিন" কর্মানমুচ্চিতানিতি নিশ্চিতোহর্গ:। বখা চাধ্বর্গস্তথা প্রকর্মণা বিভন্ন তব্র কর্মানার । कनकथा, बाडायी बहुत व दीहान धानकि महातिमधानीय मकत्वे छेल खानकर्षमय्राह्मवारित অতিবাদই করিয়া গিয়াছেন। যোগবাশিই রামারণের বৈরাগ্যপ্রকরণের প্রথম সর্গেও "উভাভ্যামেব পক্ষাভ্যং" ইত্যাদি পৰ) শ্লোক দেখা বার ৷ কিন্তু দেখানে টাকাকার আননবোধেল সরস্বতী শঙ্করের দিরাস্ত রক্ষার জন্ত পরবর্তী মণিকাচোপাখান হইতে প্লোক উদ্ধৃত করিরা দেখাইয়াছেন বে, বোগৰাশিষ্টেও কেবল তব্জানই মৃক্তির সাকাং কারণ, ইয়াই পার বাবস্থাপিত হইয়াছে। স্কৃতরাং এখানে "জ্ঞানকর্মণ ভূচরবাদ" যোগবাশিষ্টের সিদ্ধান্তরূপে গ্রহণ করা বাধ না। যোগ-বাশির্জের পাঠকগণ টীকাকারের ঐ কথাতেও লক্ষা করিবেন। সহর্ষি গোতমও আনকর্মসমূচ্চদ্র-বাদের কোন কথা কবন নাই। পরত ভারার "হংগদবা" ইত্যাদি দিতার ক্য ও এখানে এই স্থানের ধারা তাঁহার মতেও বে কেবল প্রামেরতব্জানই বুক্তির সাক্ষাংকারণ, এই সিভাস্তই বুঝা যার। তাহ্যকার বাৎক্যায়ন প্রভৃতি জ্ঞান্নার্য্যগণও উক্ত মতেগ্রই সমর্থন করিয়া গিগ্নাছেন। "ভত্ত-চিস্তামণি"কার গঙ্গেশ উলাধারে প্রথমে জ্ঞানকর্মানমুক্তরধানের নমর্থন করিলেও পরে তিনিও ঐ মত পরিতাগে করিয়া, কেবল তর্জানই মুক্তির সাক্ষাৎকারণ, —কর্ম ঐ তর্জান সম্পাদন করিয়া যুক্তির জনক, ইহাই সম'ন করিয়াছেন<sup>9</sup>। তাহা হইলো কর্মাও জ্ঞান যে, তাঁহার মতে জুলাভাবেই মুক্তির জনক নহে, ইহা তিনি পরে স্বীকার করার ভাঁহাকে আর ক্লান-কর্মপদ্ধেরবাদী বলা বাছ না। তবে বৈশেবিকাচার্য্য প্রীবর ভট্ট বে, জ্ঞানকর্মসম্ভেরবাদী ছিলেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। কিন্তু তিনি মহর্ষি কথাদ বা প্রশন্তপাদের কোন উক্তির বারা উক্ত মত দমর্থন করিতে পারেন নাই। বৈশেষিকপ্তর ও বোগপ্তরের দারাও উক্ত মত বুরা বার না।

১। বস্তত পুচভূমিসবাসনমিগালোনোলুলনা বিনা ন বেকে উত্তাভরবাবিকিছে "
ক্রেনিক ক্রেনিক ব্রাভিক ন বিনা ন বেকে উত্তাভরবাবিকিছে "
ক্রেনিক ক্রেনিক ব্রাভিক ন বিনা কর্মিক ন বেকিছা
ক্রেনিক নিক্রিক ক্রেনিক ক্রিনিক ক্রেনিক ক

সাংখাততে উক্ত সম্ভৱবাদের গওনও দেখা বায়<sup>3</sup>। মূলকথা, ভল্বজানই মুক্তির চরম করিণ, ইহাই বহুসমত সিদ্ধান্ত। অবশু ঐ তত্তানের হরপ বিধরে আরও নানা মতের প্রকাশ হইলাছে। বাহুলাভরে দে বিহরে আলোচনা করিতে পারিলাম না। ১।

ভাষা। প্রসংখ্যানানুপূর্কী তু খলু —

অমুবাদ। "প্রসংখ্যানে"র অর্থাৎ তরজানের আমুপূর্বী (জ্রম) কিন্তু (পরবর্তী সূত্রদারা কণিত হইতেছে)

### সূত্র। দোষনিমিতং রূপাদয়ো বিষয়াঃ সংক'প-কুতাঃ ॥২॥৪১২॥

অনুবাদ। রূপাদি বিষয়সমূহ "সংকল্পতত" অথীৎ মিথ্যাসংকল্পের বিষয় হইয়। দোষসমূহের নিমিত অর্থাৎ রাগ, ছেব ও মোহের জনক হয়।

ভাষা। কামবিষয়া ইন্দ্রিয়ার্থা ইতি রূপাদয় উচান্তে। তে মিথাসংকল্পানা রাগ-দ্বেদ-মোহান্ প্রবর্তনিত, তান্ পূর্ববং প্রদক্ষীত।
তাংশ্চ প্রদক্ষণাত্ম রূপাদিবিষয়ো মিথ্যাসংকল্পো নিবর্ততে। তলিত্তাবধ্যাত্মং শরীরাদি প্রসঞ্চলীত। তৎপ্রসংখ্যানাদ্ধ্যাত্মবিষয়োহহলারো
নিবর্ততে। সোহয়মধ্যাত্মং বহিশ্চ বিবিক্তচিতো বিহরন্ মুক্ত ইত্যচাতে।

অনুবাদ। ইন্দ্রিয়ার্থগুলি কাম অর্থাৎ অমুরাগের বিষয়, এ জন্ম "রূপাদি" কথিত হয়। সেই রূপাদি, মিথ্যা সংকরের বিষয় হইয়া রাগ, দেষ ও মোহকে উৎপন্ন করে। সেই রূপাদি বিষয়সমূহকে প্রথমে "প্রসংখ্যান" করিবে। সেই রূপাদি বিষয়সমূহকে প্রসংখ্যানকারা মুমুক্র রূপাদিবিষয়ক মিণ্যা সংকরে নির্ভ হয়। সেই মিখ্যা সংকরের নির্ভি হইলে আত্মাতে শরীরাদিকে "প্রসংখ্যান" করিবে, অর্থাৎ সমাধির ঘারা এই সমন্ত শরীরাদি আত্মা নহে, এইরূপ দর্শন করিবে। সেই শরীরাদির প্রসংখ্যানপ্রফুক অধ্যাত্মবিষয়ক অহন্ধার নির্ভ হয়। সেই এই ব্যক্তি অর্থাৎ বাহার পূর্বেরাক্ত অহন্ধার নির্ভ হইয়াছে, তিনি আত্মাতে ও বাহিরে অনাসক্তচিত হইয়া বিচরণ করত "মুক্ত" ইহা কথিত হন, অর্থাৎ ঐরূপ ব্যক্তিকে জীবন্ধক্ত বলে।

টিপ্লনী। শরীবাদি ছংগণগাঁস্ত লোকনিদিভদমূহের তবজানপ্রাযুক্ত অংশ্বারের নির্জি হয়, স্থতরাং ঐ তবজান মুমুক্তর অবশ্ব কর্তবা, ইহা প্রথম স্থানের দারা ক্ষতিত হইরাছে। এখন

<sup>&</sup>gt;। আনাথ্জিঃ। কলো বিশবীয়াও। নিগতকালপ্ৰাল সমূচদ্বিকলৌ এ—নাংধান্দৰ্শন, ৩৪ জঃ, ২৩৭, ২৪৭, ২০৭ জন জন্মা।

ঐ তরজ্ঞানের মানুপূর্নী অর্গাৎ ক্রম কিরপ ও কোন পদার্গের তর্জ্ঞান প্রথমে কর্ত্তব্য, ইহা প্রকাশ করিতেই মহর্ষি এই বিতীর পুত্রটি বলিয়াছেন। ভাষাকারও প্রথমে "প্রসংখ্যানারপুর্বনী তু ধনু" এই কথা বলিবা এই ভূতের অবভারণা করিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকার বাাখা। করিয়া-ছেন,—"প্ৰসংখ্যানং সমাধিকং তথজানং"। প্ৰপূৰ্বক "চফ" খাতু হইতে এই "প্ৰসংখ্যান" শক্ষাটি দিছ হটবাছে। উহার অর্থ-প্রকৃষ্ট জ্ঞান অর্থাৎ তল্পজান। প্রবণ ও মননের পরে সমাধি-জাত তত্ত্বাকাংকারকণ তত্ত্তানই সর্বপেকা প্রকৃত জ্ঞান, উহাই মুক্তির কারণ। উহা না হওয়া পর্যান্ত অনাদি মিথাজ্ঞানের আতান্তিক নিবৃতি হর না। তাই তাৎপর্যানীকাকার এখানে প্রদংখান শাস্ত্রৰ পূর্ব্বোক্তরণ অর্থেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। যোগদর্শনেও "প্রদংখানেপা-কুনীদক্ত" ইত্যাদি—(৪।২০) পূত্রে "প্রসংখ্যান" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। পূত্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে ভাষাকার প্রথমে বলিয়াক্তন যে, ইন্দ্রিয়ার্থগুলি কামবিধর, এ জন্ত "রূপাদি" ক্থিত হয়। তাংপ্র্যা এই যে, প্রথম অধ্যারে গন্ধ, রদ, রূপ, স্পর্ম ও শন্দ, এই যে পঞ্চ পদার্গ ইক্রিয়ার্থ বলিয়া কথিত হইবাছে, উহারা কামবিধর বা কাম্য, এ জন্ম রূপাদি নামে কথিত হয়। শাস্ত্রে খনেক স্থানে ঐ शक्कांकि हे खिवार्श क्षिक्ति क्रांग, तम, शक्क म्लानं ७ नक्त, धरे क्रांच धरा धे मयल नाम क्रिक हहेबाइ । ঐ রূপাদি বিষয়গুলিতে বে সময়ে মিলা৷ সংকল্প বা মোহবিশেব ক্রমে, তথন উহারা ঐ সংকল্পানুনারে বিষয়বিশেষে রাগ, ছেন ও নোহ উৎপত্ন করে। মুমুজু নেই রূপাদি বিষয়নমূহকেই সর্বাত্তে প্রানং-খ্যান করিবেন। অর্থাৎ রাগাবি লোষজনক বলিয়া প্রথমে ঐ সমস্ত বিষয়েরই তত্ত্ব সাক্ষাৎ করিবেন। তাৎপর্য্যানীকাকার ইয়ার যুক্তি ব্যাখ্যা করিরাছেন বে, সমাধিলাত তরদাকাৎকাররূপ বে প্রদংখ্যান, তাহা রূপানি বিষয়েই স্থাকর, এ জন্ত প্রাথমিক দাধকের ই রূপানি বিষয়ের তত্নাক্ষৎকারেই সর্বাধ্যে প্রযন্ত্র কর্ত্তর। ভাষাকার উক্ত যুক্তি অনুসারে রূপাদি বিষয়ের তব্দাক্ষাৎকারেরই প্রথম কর্তব্যতা প্রকাশ করিছা, পরে বলিয়াছেন যে, রূপাদি বিষয়ের তব্দাক্ষাৎকারজন্ত ঐ রূপাদি বিষয়ে মিখা। সংৰক্ষ বা মোহবিশেষ নিতৃৰ হয়। ভাহার পরে আত্মাতে শরীরাদির প্রসংখ্যান কর্ত্তবা। ভজ্জন্ত আত্মবিষয়ে অহস্কার নিসুত্ত হয়। আত্মাতে শরীয়ানির প্রসংখ্যান কি ? এতগ্রুত্তরে উদ্যোতকর বলিয়া-एक ता,—" এই महोहां मि जाजा नाह" এই ताल ता नाजितक मर्मन, वर्णीय जाजा । अ महोतानित ্রেদ্যাকাংকার, উহাই আতাতে শরীরাদির প্রসংখ্যান। উহাই মোক্ষর্লক ভরজ্ঞান। শরীরাদি পদার্থে আত্মার ভেদ দর্শনই উপনিষত্তক আত্মদর্শন, ইরাই উদ্যোতকর প্রভৃতি ক্সারাচার্যাগণের দিল্লান্ত। ফলকথা, শরীরানি তঃপর্ণান্ত দোরনিমিত যে সমস্ত প্রমেরের তন্ত্রজনের কর্ত্তব্যতা প্রথম সূত্রে স্থৃতিত হইমাছে, তন্মধ্যে রাণাদি বিষয়ের তর্গুনেই প্রথম কর্ত্তব্য। তাহার পরে শরীরাদিও আত্মার ভরজান কর্তবা। ভরজানের এই ক্রম প্রাথমির জন্তই মহর্ষি এই ষিতীয় হুত্রটি ব্লিগাছেন, ইহাই ভাষাকার প্রভৃতির তাৎপর্যা।

ভাষাকার এই ক্রে "সংকল" শব্দের ধারা যে মিথ্যা সংকল গ্রহণ করিয়াছেন, উত্ত ভাত্তার মতে মোহবিশের, ইহা পূর্বো তিনি স্পষ্ট বলিয়াছেন (চতুর্থ বড়, ১১শ পূর্চা দ্রপ্তব্য)। উক্ত বিশ্বর ভাষাকার ও বার্তিককারের মতভেন ও বারস্পতি মিশ্রের দমাধানও চতুর্থ থড়ে লিখিত

হইয়াছে (চতুর্গ খণ্ড, ৩২৭—২৮ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য)। কিন্তু বার্ত্তিককার পূর্বের অহতুত বিষয়ের প্রার্থনাকে "সংকর" বলিলেও এখানে তিনিও এই স্তোক্ত সংকরকে নোহবিশেষই বলিরাছেন। বুত্তিকার বিশ্বনাথও এখানে লিখিলাছেন,—"দংকল্ল: দ্মীচীনজেন ভাবনং, তবিষয়ীকুতা রূপাদ্রো লোকতা রাগাদেনিমিতঃ"। অর্থাৎ সমাক কল্পনা বা স্মীচীন বলিরা বে ভাবনা, উহাই এখানে স্ত্রোক্ত "দংকর"। রাণাদি বিষয়গুলি ইরাপ ভাবনার বিষয় হইলে তথন উহার। রাগানিদোষ উৎপন্ন করে। এখানে বৃত্তিকারের ব্যাখ্যাত ঐ সংকল্প পরার্থও যে মোহবিশেষ, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। ভগবদ্গীতার "সংকরপ্রভবান কামান্" (১।২৪) ইত্যাদি শ্লোকেও "সংকর" শস্ত ঐ অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছে। ভাষ্যকার শঙ্কর ও টাকাকার শ্রীধন স্বামী প্রভৃতি উহা ব্যক্ত না করিলেও আনন্দগিরি উঠা থক্ত করিয়া বলিরাছেন,—"নংকলঃ শোভনাধ্যাসঃ"। যাহা শোভন নহে, ভাহাকে শোলন বলিবা বে ভ্রম, ভাহাকে বলে শোলনাখাস। টাকাকার মধুসুদন সক্রবতী ঐ হলে মুবাক্ত করিয়া লিখিয়াছেন,—"সম্বল্প ইব সংকলো দৃষ্টেম্বলি বিষয়েষু শোভনস্থাকি-দৰ্শনেন শোভনাধানঃ"। স্থতরাং তাঁহার মতেও ভগবদ্গীতার ঐ শোকোজ "নংকল" বে মোহবিংশৰ বা ভ্ৰমজ্ঞানবিশেষ, এ বিষয়েও সংশব নাই। কিন্তু টীকাকার নীলকণ্ঠ ঐ স্থলে নিবিয়াছেন, — "সংবল্প ইদং মে ভূয়াদিতি চেতোবৃতিঃ"। তাঁহার মতে "ইহা আদার হউক," এইরণ আকাজনাত্মক চিত্তবৃত্তিবিশেবই সংকল্প। বস্তুতঃ সংকল্প শক্তের ঐ অর্থ ই প্রপ্রসিদ্ধ। তগ্ৰদ্ণীতার ঐ বর্চ অঘারের দিতীয় ও চতুর্থ লোকে ঐ স্থাসিদ্ধ অর্থে ই সংকল্প শক্ষের প্রয়োগ ইইয়াছে। কিন্তু পরে ২৪শ স্লোকে "সংকল্পপ্রভান কামান্" এই স্থলে মোহবিশের অর্পেই সংকল শক্ষের প্ররোগ হইরাছে, ইহাই বছদশত। কারণ, মোহবিশেষ হইতেই কামের উৎপত্তি হইয়া থাকে। এখানেও ভাষ্যকার প্রভৃতি সকলেই স্ত্রকারোক্ত রাগাদির জনক সংক্রকে মোহ-বিশেবই বলিরাছেন। ভাবাকার এখানে "মিখা।" শব্দের প্ররোগ করিয়া স্থান্তে "সংকল্ল" শক্ষের ঐ অর্থবিশেষ খ্যক্ত করিয়াছেন। বার্ত্তিককারও এখানে উহাই ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, "এই দনত রুণাদি আমারই" এইরূপে অদাধারণভাবে প্রতীতির জনক যে নিশ্চয় অর্থাৎ ঐরূপ ত্রমবিশেব, তাহাই রূপাদি বিষয়ের মিখ্যা সংকল। স্কৃতরাং "এই সমস্ত আমারই নহে, উহা ভঙ্কর, অধি ও জ্ঞাতিবর্গনাধারণ" এইরপে নাধারণ বলিয়া ঐ রূপাদি বিবরের প্রদংখ্যান করিতে ইইবে। উহার দারাই রুণাদিবিষয়ক পূর্কোক্ত মিখা। নংকর বা মোহবিশোবের নিবৃদ্ধি হয়।

ভাষাকার দর্বশেষে বলিরাছেন বে, আত্মতবদাক্ষাৎকারের ফলে আত্মবিষয়ক দর্বপ্রথার অংলার নিরন্তি ইইলে, তথন তিনি আত্মাতে ও বাহিরে অনাসক্তচিত্তে বিচরণ করত মুক্ত বলিরা কথিত ইইয়া থাকেন। অর্থাৎ মুক্তির জন্ত তথন তাঁহার আর কিছুই কর্ত্তবা থাকে না। ক্রন্ত্রণ বাক্তিকেই জীবনুক্ত বলা ইইয়ছে। বস্ততঃ ভগবদ্গীতার ভগবান্ নিজেই বলিয়াছেন,—"য়তব্রিন্ধনার্থিমুনিমেলিপরারণঃ। বিগতেছভালকোধো বঃ সনা মুক্ত এব সঃ।" (৫।২৮)। টীকাকার পূজাণাদ শ্রীবর স্থানী ব্যাপা করিয়ছেন,—"ন দলা জীবয়িপি মৃক্ত এবেতার্থঃ।" অর্থাৎ একপ বাক্তি জীবিত পাকিয়াও মুক্তই। বার্ত্তিকার উদ্যোতকরও এথানে দর্বশেষে "জীবন্ধন

বহি বিদান সংহর্ষায়াসাভ্যাং মৃত্যতে" এই শান্তবাক্য বা শান্তমূলক প্রাতীন বাক্য উদ্ধৃত করিয়া উক্ত সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়া গিরাছেন। তিনি ভাষদর্শনের বিতীর স্তত্তের অবতারণার পূর্বের ব্রুক্তির দারা উক্ত সিদ্ধান্ত সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, মুক্তি দ্বিধিং, পরা ও অপরা। তত্ত্বাকাৎকারের অনস্তরই কাহারও পরা মৃক্তি অর্থাৎ বিদেহমুক্তি হয় না। কারণ, তাহা হইলে সেই তর্বনশী বাক্তি তাহার পরিদুষ্ট তত্ত্বের উপদেশ করিছা যাইতে পারেন না। অতত্ত্বদর্শী ব্যক্তির উপদেশ শাস্ত্র হইতে পারে না - তব্বদর্শীর উপদেশই শাস্ত্র। স্কুডরাং ইহা স্বীকার্য্য যে, তব্বদর্শী ব্যক্তিরাই দ্রীবিত থাকির। শাস্ত্র বনিরা গিরাছেন। তথুসাক্ষাৎকার মুক্তির চরম কারণ। স্কুতরাং তাঁহারাও তর্মাক্ষাৎকারের পরে মুক্তিগাভ করিয়াছেন। উহা অপরা মুক্তি, ঐ অপরা মুক্তির নামই জীবন্মক্তি। উদ্যোতকর ইহা দমর্থন কবিতে দেখানেও শেবে "জাবনেবহি বিধান" ইত্যাদি বাক্য উদ্ধৃত করিহাছেন (প্রথম থণ্ড, ৭৫—৭৬ পূর্চ। ক্রপ্তিরা)। সাংখ্যদর্শনের তৃতীর স্বধ্যায়ের শেষেও "জীবন্মক্ত<sup>5</sup>" (৭৮) এই স্থানের পরে ৫ স্থানের দারা জীবন্মান্তর সন্তিত্ব সমর্থিত হইগাছে। তরাধ্যে প্রথমে "উপদেশ্রোপদেই রাৎ তৎদিদ্ধিঃ" (৭৯) এবং "ইতর্থাহন্দপরা" (৮১) এই ভূত্রের দারা শীবলুক ব্যক্তি ব্যতীত আর কেই প্রকৃত তত্ত্বে উপদেষ্ট। ইইতে পারেন না; স্তত্ত্বাং তবদর্শী জীবনুক্তের অন্তিত্ব স্বীকার্য্য, এই যুক্তিই প্রদর্শিত হইরাছে। এবং "শ্রুতিশ্চ" (৮০) এই হতের দারা পূর্ব্বোক্ত যুক্তি বা অমুমানপ্রমাণের ভার ফাতিতেও বে, ছীববাকের অভিত্রবিষরে প্রমাণ আছে, ইহা কথিত হইরাছে। তথ্যাক্ষাৎকার হইলে তজ্জ্ঞা কর্মকার হওরার আর শরীরধারণ বা জীবন রক্ষা কিরপে হইবে ? এত চন্তরে শেষে "চক্রভ্রমণবদ্ধ তশরীরঃ" (৮২) এই স্থের দারা কথিত ইইয়াছে যে, যেমন কুন্তকারের কর্মানিবৃত্তি হইলেও পুর্মারত কর্মজ্ঞ বেগবণত: কিয়ংকাল পর্যাপ্ত খরংই চক্র ভ্রমণ করে, ভদ্রুপ তরুসাক্ষাৎকারের পরে সঞ্চিত কর্মান্তর হইলেও এবং অন্ত ভভাভভ কর্ম উৎপন্ন না হইলেও প্রারন কর্ম্মজন্ত কিছু কান পর্যান্ত শরীর ধারণ বা জীবন রক্ষা হয়। পরে "দংস্কারলেশতন্তথ-সিদ্ধিঃ" (৮৩) এই হুত্তের ছারা কথিত হইরাছে বে, তত্ত্বশী জীবনুক্ত ব্যক্তিদিগেরও অল্লাখনিষ্ট বিষরদংস্কার থাকে, উহা তাহাদিগের শরীর ধারণের হেতু। কেই কেই ঐ "সংস্কার" শব্দের দারা অবিদ্যাসংস্কার বুবিয়া দ্বীবন্মুক্ত ব্যক্তিদিগেরও অধিদ্যা-সংস্নারের দেশ থাকে, এইরূপ সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। অন্তান্ত কোন কোন এছেও উক্ত মতান্তরের উল্লেখ দেখা বার। কিন্তু সাংখ্যাচার্য। বিজ্ঞান্তিক উক্ত মত থণ্ডন করিরা গিরাছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, অবিদ্যা কেবল জ্মাদিক্রণ কর্মবিপাকারছেই কারণ। যোগদর্শনভাষ্যে ব্যাসদেবও ঐরপই বলিয়া গিয়াছেন। প্রারন্ধ কর্মফল ভোগে অবিন্যাদংস্কারের কোন আব্যাকতা নাই। মৃঢ় জীবের যে কর্মফলভোগ, তাহাই অবিদানংকারদাণেক্ষ। তরদ্ধী জীবনুক ব্যক্তিদিগের উৎকট সাগাদি না থাকায় তাহাদিগের স্থপন্থভোগ প্রকৃত ভোগ নহে; কিন্তু উহা ভোগাভাষ। পরত্র তহ্বদর্শী ছীবনুক্ত হাক্তিদিগেরও অবিদ্যাদংস্থারের দেশ থাকিলে তাঁহাদিগেরও কর্মজন্ত ধর্মাধর্মের উৎপত্তি হইবে। স্থতরাং তাঁহাদিগকে মুক্ত বলা বাইতে পারে না। পরস্ত তাঁহাদিগেরও অবিদ্যা থাকিলে তাঁহাদিগের তরোপদেশ বথার্থ উপদেশ হইতে পারে

না। স্থতরাং অন্ধপরম্পরাপত্তি-নোষ অনিবার্যা। বিজ্ঞানভিক্ শেষ কথা বণিরাছেন যে, জীবলুকদিগের অবিন্যাসংস্থারের লেশ স্বীকারে কিছুয়াত্র প্রয়োজন ও প্রমাণ নাই। কিন্তু তাঁয়ারিগের বিষদসংস্কারণেশ অবশ্র স্বীকার্যা। উহাই তাঁহাদিগের শরীর ধারণের হেন্তু। পুর্বোক্ত সাংখাহতে
"সংস্কারণেশ" শংলর দ্বারা ঐ বিষদ্ধয়ারলেশই কবিত হইরাছে। বিজ্ঞানভিক্ তাঁয়ার ব্রন্দমীমাংসাভাবো উক্ত মত বিশানরপে সমর্থন করিরাছেন। মূলকথা, জীবলুক্তি শাস্ত্র ও বুক্তিসিদ্ধ।
সাংখাদর্শনের প্রার ব্যোগদর্শনেও শেষে "ততঃ ক্রেশকর্মানিবৃত্তিঃ" (৪1০০) এই স্ব্রের দ্বারা জীবলুক্তি স্বর্ধন করিরাছেন। "জীবলুক্তিবিরেক" প্রায়ে জীবলের বিদ্যান্ বিস্কোল ভবিত ইত্যাদি সমন্তের দ্বারা জীবলুক্তি সমর্থন করিরাছেন। "জীবলুক্তিবিরেক" প্রায়ে বিদ্যারণ্য মুনি কঠোপনিক্ষের "বিমৃক্তন্ত বিমৃচ্যতে" এই প্রতিবাকা এবং বৃহদার্থাক উপনিক্ষরে "যদা সক্ষে প্রস্কান্তে কামা বেহ্ন্ত ছবি স্থিতাঃ। অথ মর্ত্তোহ্বন্তাত ব্রন্ধ সমন্ত্রতা । জীবলুক্তিবিরেক,
আমন্ত্রান্ত্রমার্থের অনেক বচন জীবলুক্তিবিয়ের প্রমাণরপে উদ্ধৃত করিরাছেন। (জীবলুক্তিবিরেক,
আমন্ত্রান্ত্রম দংগরণ, ১৬২—১৭৪ পূর্চা প্রত্রা)। দন্তাত্রেরপ্রোক্ত "জীবলুক্তিনীতা" প্রভৃতি স্বারও
নানা শাস্ত্রগ্রেছের স্বর্নাদি বর্ণিত হইরাছে।

বস্তুতঃ ছান্দোগ্য উপনিষ্টের "তম্ম তাবদেব চিরং যাবর বিমোক্ষেত্থ সম্প্রম্ভে" (৬1১৪)২) এই শ্রুতিবাবেশ্ব দারা তহুদুর্শী ব্যক্তির যে মুক্তির জন্ম আর কোন কর্ত্তব্য থাকে না, কেবল প্রারন্ধ-কর্মভোগের জন্মই তিনি কিছুকান জীবিত থাকেন, এই দিদাস্ত কথিত হইগছে। ঐ শ্রৌত দিদ্ধাস্ত ব্যক্ত ক্রিবার কল্ত বেদাস্তদর্শনের চতুর্গ অধ্যায়ের প্রথম পাদের সর্বংশয়ে—"ভোগেন দ্বিতরে ক্ষপষিস্থাইও সম্পদ্যতে" (১৯শ) এই স্থান্তর দারা তবদশী থাক্তি ভোগদারা আত্তর পুণা ও পাপরূপ কর্ম কর করিলা মুক্ত হন, ইহা কথিত হইলাছে। উহার পূর্বের "অনারক্ত কার্য্যে এব তু পূর্বের তদবংখঃ" (১৫শ) এই স্থানের স্থারাও ঐ প্রোত দিদ্ধান্ত থাক্ত করা হইরাছে। তাং পর্যা এই বে, পুণা ও পাণরূপ কর্ম ছিবিধ—(১) সঞ্চিত ও (২) প্রারক। যে কর্মের কার্যোর অর্থাৎ ফলের আরম্ভ হয় নাই, তাহার নাম সঞ্চিত কর্ম। পূর্নোক্ত বেলাস্তস্ত্রে "অনারক্তকার্য্যে" এই দিবচনাস্ত পদের দারা ঐ সঞ্চিত পুণ্য ও পাপক্লপ দ্বিবিধ কণ্ম প্রকাশিত হইয়াছে। তাই শঙ্করাচার্য্য প্রভৃতি "জনার্ত্ত কার্যা" এই শব্দের দারা ঐ দিবিধ সঞ্চিত কর্মকেই গ্রহণ করিয়াছেন। আর যে কর্মের কার্য্যের অর্থাৎ ফলের আরম্ভ ইইরাছে অর্থাৎ যে কর্মছারা দেই জন্মগাভ বা শরীরারম্ভ ইইরাছে, তাহার নাম প্রারম্ভ-কর্ম। পূর্কোক্ত বেশতত্ত্তানুসারে শ্বরগ্রাহার প্রভৃতি ঐ কর্মকে বলিয়াছেন—"আরক্ষণার্মী"। পুর্কোক্ত "ভোগেন স্বিভরে" ইত্যাদি শেব হুতে "ইতরে" এই দ্বিচনান্ত পদের বারা ঐ আরব্ধকার্য্য পুন্য ও গণেরণ দ্বিধি প্রায়ন কর্মই গৃহীত হইরাছে। যাহা পুর্বোক্ত অনারন্ধকার্য্য দক্ষিত কর্মের ইতর, তাহাই আরক্তার্যা প্রারক্ত কর্ম। ইহার মধ্যে পূর্ব্ব জ্লাভরদ্ধিত এবং ইহলমেও তত্ত্ব-জ্ঞানোৎপত্তির পূর্ব্বপর্যান্ত দক্তিত পুণ্য ও পাণরূপ কর্ম্মই বেলাস্তহ্তোক্ত "অনারন্ধকার্য্য" দক্ষিত কর্ম্ম । তব্সাক্ষাৎকাররণ চরম তহজান উৎপর হইলে তথনই ঐ সমস্ত স্ঞ্জিত কর্ম্ম বিনষ্ট হইয়া বার। বেদান্তদর্শনে এই সিদ্ধান্ত সম্বিত হইয়াছে। ভগবদ্গীতায় প্রীভগবান্ও ঐ তাৎপর্যোই বলিয়াছেন,

"ক্রানাথিঃ দর্মকর্মাণি ভল্নদাৎ কুরতে তথা" ( ৪।১৮ )। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত আরম্ভার্যা পুণা ও পাপত্রপ প্রারন্ধর্কর্ম ভোগমাত্রনাপ্ত। ভোগ ব্যতীত কোন কাবেই উহার ক্ষর হয় না। তাই ঐ প্রারন্ধ কর্মকেই গ্রহণ করিয়া শান্ত খণিয়াছেন,—"নাভুক্তং ক্ষীরতে কর্ম করকোটপতৈরণি"। বেদান্তদর্শনে পূর্বেরাক্ত "ভোগেন হিতবে ক্ষণশ্বিত্বাহধ সম্পদ্যতে" এই স্থতের বারা তর্দাক্ষাৎকার হইলেও ভোগের দারা দক্ষিত কর্মা হইতে "ইতর" প্রারন্ধকর্মা ক্ষম্ন করিতে হইবে, ভাষার পরে দেহ-পাত হইলে বিদেহস্ক্তি বা পরাম্ক্তি লাভ হইবে, এই দিদ্ধান্ত প্রবাক্ত হইরাছে। "তত্ত তাবদেব চিন্নং বাবন বিমোক্ষোহণ সম্পৎত্তে" ইত্যাদি শ্রুতিবাক্য উক্ত দিন্ধান্তের মূল। বাঁহারা শীন্ত্রই প্রান্তন কর্মাক্ষর করিয়া বিদেহমুক্তি লাভ করিতে ইচ্ছা করেন, তাঁহারা বোগবলে কারব্যুহ নির্দাণ করিয়া আল সময়ের মধ্যেই ভোগদারা সমন্ত প্রারন্ধ কর্মক্ষর করেন, ইহাও শান্তসিদ্ধান্ত। ভাষাকার বাৎস্তান্তরত ষ্ম্য প্রদাস ঐ দিবান্তের উরেখ করিচাছেন ( তৃতীর বণ্ড, ২২৯ পূর্গ ক্রন্তব্য )। এইরূপ শাস্ত্রে "ক্রিয়নান," "সঞ্চিত" ও "প্রারন্ধ" এই ত্রিবিধ কর্মবিভাগও দেখা যায়। দেবীভাগবতে ঐ ত্রিবিধ কর্ম্মের পরিচয়াদি বিশেষরূপে কথিত হইরাছে। বর্ত্তমান কর্ম্মেক "ক্রিয়মাণ" কর্ম এবং অনেক-জন্মকৃত পুরাতন কর্মকে সঞ্জিত কর্ম এবং ঐ সঞ্জিত কর্মনমূহের মধ্যেই দেহারম্ভ কালে কাল-প্রেরিত হইয়া দেহারম্ভক কতকগুলি কর্মবিশেষকে প্রারন্ধ কর্ম বলা হইয়াছে (দেবী ভাগবত, ভা১০া৯, ১মাগ২১া২২—৪ দ্রন্তবা)। ফলকথা, যে কর্মবারা জীবের সেই জন্ম বা নেহবিশেষের স্বাষ্ট হুইরাছে, উহা প্রারন্ধকর্ম এবং উহা ভোগমাক্রনাম্ম। তরজানী ব্যক্তিও উহা ভোগ করিবার জন্ম দেহ ধারণ করিয়া থাকেন। কারণ, ভোগ ব্যতীত কিছতেই উহার ক্ষম হর না, ইবাই প্রাচীন দিল্লান্ত।

কিন্ত বিদ্যারণা মনি "জীবন্ত কিবিকে" এছে (আনন্দাশ্রম সংস্করণ, ১০১ পৃষ্ঠার) চরমকলে প্রারক্তর্ক ইইতেও বোগাতাবের প্রাবন্য বীকার করিয়াছেন। তিনি উহা সমর্থন করিতে সেধানে বিদ্যাছেন বে, বোগাতাবের প্রাবন্যবন্তই উদ্যালক, বীতহব্য প্রতৃতি বোগীদিগের বোগপ্রভাবে ক্ষেত্রার দেহতাগে উপপন্ন হর। পরে তিনি বোগবানির্ন্ত রামান্তর্গের জনেক বচন উক্তুত করিয়া তত্বারাও উক্ত সিদ্ধান্ত কর্মনির করিয়াছেন। বনির্ন্তারের বীরামচন্ত্রকে বলিয়াছিলেন,—"এই সংসারে সকলেই সমাক্ অহার্ন্তিও শান্তবিহিত কর্মনির পুক্রকারের দারা সমন্তই লাভ করিতে পারে"। বোগবানির্দ্তির মুমুক্ত্র্পকরণে দৈববানীর নিন্দা ও শান্তাবিহিত পুক্রকারের সর্ম্বাধ্রকত্ব বিন্তারণা মনি তীহার "পঞ্চনশী" রান্ত্র পুক্রকার বে, অন্যর্থের কারণ, ইহাও ক্ষিত হইনাছে। বিন্যারণা মনি তীহার "পঞ্চনশী" রান্ত্র "ত্থিনীলে" নৈবের প্রাধান্ত সমর্থন করিতে বলিনাছেন,—"অবশুভাবিভাবানাং প্রতীকারো ভবেন্বনি। তদা হাবৈন্দ লিপ্যেরন্ নলনামনুষ্টিরাঃ।" কিন্ত জীবনুক্তিবিবেক গ্রন্থে পরে বোগবানির্ন্ত রামান্ত্রণর বচন ছারা বিক্তম মত সমর্থন করিয়াছেন। তিনি তীহার "অমুত্তিপ্রকাশ" গ্রন্থও প্রারক্তর্কাও জীবনুক্তি বিব্রেক"র বছবিজ্ঞ চীকাকার নানা প্রমাণ ও বিস্তৃত বিচারের ছারা বিলিয়াছেন। "জীবনুক্তিবিবেকে"র বছবিজ্ঞ চীকাকার নানা প্রমাণ ও বিস্তৃত বিচারের ছারা

নক্ষেবেবহি বদা সংসাবে রগুনন্তব।
 নমাকু প্রকৃত্ব বর্করে পৌলবাৎ সববাপাতে ।—:বাগবাপিউ—মুনুকু ধকরেশ, চতুর্ব বর্ম।

বিরোধ ভন্তনপূর্বাক তাঁহার চরম দিদ্ধান্ত সমর্থন করিবাছেন। অনুদক্তিংস্থ পাঠক ঐ সমস্ত গ্রন্থ পাঠ করিলে উক্ত বিষয়ে সমস্ত কথা জানিতে পারিবেন। কিন্তু উক্ত সিদ্ধান্তে বক্তব্য এই যে, বদি বোগপ্রভাবে ভোগ বাতীতও প্রারক্ষ কর্মকর হর, তাহা হইলে "নাভ্রুং ফারতে কর্ম করকোটি-শতৈরপি" ইত্যাদি শাস্ত্রবাক্য এবং "ভোগেন দ্বিতরে ক্ষপদ্বিদ্বা" ইত্যাদি ব্রহ্ম ও ভগবান্ শঙ্রা-চার্ন্যের বাাথ্যার কিবলে সামঞ্জ হইবে, ইহা চিন্তা করা আবস্তক। পরত্ত ধনি ভোগ ব্যতীতও নোগপ্রভাবেই সমন্ত প্রারম্ব-কর্ম্মের কর হন, তাহা হইলে তত্ত্বাক্ষাৎকার করিবাও যোগীর কার-ব্যুহনির্মাপের প্রয়োজন কি ৫ এবং যোগনর্শনে উহার উল্লেখ আছে কেন ৫ ইহাও চিস্তা করা আবস্তক। বোগপ্রভাবে বোগীর যে কারবাহ নির্মাণে সামর্থা জয়ে এবং ইচ্ছা হইলে তিনি অতি শীঘ্রই সমস্ত প্রারম্ভর্কর্ম ভোগের জন্ত কামবাহ নির্মাণ করেন, ইহা ত যোগশাস্ত্রান্থসারে সকলেরই স্বীকার্য। তাহা হইলে উদানক ও বাতহবা প্রভৃতি বে সমস্ত বোগী স্বেচ্ছায় দেইত্যাগ করিয়াছি-নেন, তাঁহারাও নানা স্থানে অতি শীঘ্রই কারবাহ নির্মাণপূর্বক ভোগ দ্বারাই দমন্ত প্রারম্ভ কর্ম কর করিয়াছিলেন, ইহাও ত অবশ্ব বলা যাইতে পারে। তাঁহারা যে তাহাই করেন নাই, ইহা নির্ণয় করিবার কি প্রমাণ আছে ? এইরাণ দর্মত্রই ভোগনারাই প্রারক্ত কর্মবিশেষের কর স্বীকার করিলে কোন অন্তপণতি হয় না। নতেৎ "নাভুক্তং ক্ষীয়তে কর্ম্ম করকোটশতৈরপি।" "অবশ্রুমের ভৌক্তবাং কৃতং কর্ম ওভাগুড়ং।" ইত্যাদি শাস্তবচনের কিরুপে উপপত্তি হইবে? কেহ কেই উক্ত স্থতিকে অতিবিক্তক বলিয়া উহার প্রামাণ্যই নাই, এইরূপ বিচারেরও অবতারণা করিরাছেন। কারণ, "ফ্রীয়ন্তে চাস্ত্র কর্মাণি" এই ( মৃওক )শ্রুতিবাক্যের হারা তত্তজান সর্ব্বক্ষেত্রই নাশক, ইহাই বুঝা বার। স্কুতরাং উহার বিরুদ্ধ কোন স্থৃতি প্রমাণ হইতে পারে না; এইরূপ কথা বলা ঘাইতে পারে। কিন্তু "তক্ত তাবদেব চিরং" ইত্যারি (ছান্দোগ্য)-শ্রুতি বাক্ষের সহিত সমন্বে উক্ত শ্রুতিবাক্ষেও "কর্মন্" শক্ষের ছারা প্রারন্ধ ভিন্ন সমস্ত কর্মই বিবক্ষিত বুঝিলে উক্ত শ্রুতির সহিত উক্ত শ্বুতির কোন বিরোধ নাই। পূর্কোক্ত "ভোগেন বিতরে কণরিবা" ইত্যাদি বেদাস্তস্থ্যের হারাও উক্তরণ হৌত দিলা**ত্ত**ই ব্যক্ত হইয়াছে। ভগবন্গী গ্র "জ্ঞানাখিঃ দর্গকর্মাণি" (৪০৮) এই লোকে ভাষ্যকার শহর ও খ্রীবর স্বাদী প্রভৃতি টাকাকারগণও নর্মকর্ম বলিতে প্রারন্ধ ভিন্ন দমন্ত কর্মই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত "তক্তিভাদশি"কার গঙ্গেশ উপাধ্যার "ঈশ্বরান্দ্রনান্তিভাদশি"র শেষে উক্ত বিষয়ে অনেক বিচার করিয়া, দর্গধ্যে তথ্যজানকে দর্গকর্মনাশক বলিয়াই দিছাস্ত করিয়াছেন'। তাঁহার মতে ভোগ তরজ্ঞানেরই কাণার। অর্থাৎ তর্জ্ঞানই ভোগ উৎপন্ন করিয়া ভদ্বারা অবশিষ্ট প্রারন্ধ কর্মের নাশক হয়। স্কুতরাং "ফ্রীগ্রস্কে চাপ্ত কর্মাণি" এই শ্রুতিবাকা ও ভগবদ্গীতার "জ্ঞানামিঃ সর্বকর্মাণি" এই বাকো "কর্মন্" শক্ষের অর্থসংকোত করা অনাবশ্রক। কিন্ত তাঁহার উক্ত মত পূর্ব্বোক্ত "ভোগেন দ্বিতরে" ইত্যানি বেদান্ত-

১। উচাতে বর্গণো ভে,গবালাত্ত্রপি ভা,নদা কর্মনাপকরং। ভোগন তত্ঞানব্যাপারত, ও।—"ইবরাজুরনেচিজা-মণি"র সেব।

স্তাবিক্ষ হয় কি না, উক্ত স্তাত্ত "ভূ" শক্ষের ছারা ভোগই প্রারন্ধ কর্ম্মের নাশক, তত্ত্বজ্ঞান উহার নাশক নহে, ইহাই স্থাচিত হইরাছে কি না, ইহা স্থাপণ প্রাণিধানপূর্মক চিঞ্জা কঞ্জিবেন।

অবশ্ব বোগবাশিষ্ঠ রামায়ণের মুমুক্প্রকরণে (৫)৬)৭৮ সর্গে) ইহজনো ক্রিয়মাণ কর্ম্ম প্রবন্ম হইলে উহা প্রাক্তন কর্মকে নিবৃত্ত করিতে পারে, ঐতিক শান্ত্রীর পুরুষকারের বারা প্রাক্তন দৈবকে নিবৃত্ত করিগা, ইহলোকে ও গরলোকে পূর্ণকাম হওয়া যায়, এই সিদ্ধান্ত কথিত ইইবাছে। কিন্তু প্রারম কর্ম ভিন্ন প্রাক্তন অহান্ত দৈবই শাস্ত্রীয় পুরুষকারের বারা নিবৃত্ত হয়, ইহাই দেখানে তাৎপর্যা ব্যালে কোন শান্ত্রবিরোধের সম্ভাবনা থাকে না। "ভোগেন ত্বিতরে ক্ষপদ্বিত্বা" ইতাদি বেদান্তস্থতানুসাৰে ভগৰান শঙ্করাচার্য্য বে শ্রেতি সিদ্ধান্তের ব্যাথ্যা করিয়া গিরাছেন, তাহার দহিতও বিরোধের কোন আশক্ষা থাকে না। ভগবান শঙ্করাচার্য্য বোগবাশিষ্ঠ রামায়ণের কোন বচন উভ্তত করিয়া উক্ত মতের বিচার বা সমর্থন না করিলেও তাঁহার সম্প্রদায়রক্ষক বিদারণা মুনি কেন তাহা করিয়াছেন, ইহাও চিন্তনীয়। পরত্ত শাস্ত্রবিহিত ঐতিক পুরুষকারের দ্বারা সমস্ত প্রাক্তন কর্ম্মেরই নিবুদ্রি হইতে পারে, ইহাই বোগবাশির্টের সিদ্ধান্ত হইলে এ শান্ত্রীর কর্মবিশের ইংল্লেই সমস্ত প্রাবন কর্মের ভোগ সম্পাদন করিয়াই স্থলবিশেষে উহার বিনাশ সাধন করে, ইহাও তৎপর্য। বুঝা বাইতে পারে। অর্থাৎ ঐ সমস্ত কর্মবিশেষ ইহ জন্মই সমস্ত প্রারন্ধ কর্মের ফলভোগ জন্মাইয়া প্রস্পরায় সমস্ত প্রারন্ধ নাশের কারণ হয়। আর যোগ-বাশিষ্টে বে, দৈববাদীর নিন্দা ও শাস্ত্রীয় পুরুষকারের প্রাধান্ত যোধিত হইয়াছে, তাহাতে দৈবমাত্রবাদী অকর্মা ব্যক্তিদিগের কর্মো প্রবর্তনই উদ্দেশ্ম বুঝা বার। কারণ, পূর্ব্বতন দেহোৎপল্ল দৈব না থাকিলেও क्विन भाखीत शुक्रवकारतत बांतारे रेंस्कारन गर्वामिक स्य, रेंस आर्य निकास स्टेर्ड शास मा। উক্ত বিষয়ে মহর্ষি যাজ্ঞবন্ধা যে বেলমুলক প্রকৃত সিদ্ধান্ত বলিয়া গিছাছেন, উহার বিরুদ্ধ কোন সিদ্ধান্ত আর্থ সিদ্ধান্ত বলির। স্থাকার করা বার না। পরস্তু যোগবাশির্টে যে শান্ত্রীর পুরুষকারের দর্মদাধকত বোষিত হইরাছে, এবং প্রতিকৃত্ত দৈবধবংদের জ্ঞ শাস্ত্রে বে নানাবিধ কর্ম্মের উপদেশ হইরাছে, ঐ সমস্ত কর্ম বা এহিক পুরুষকারও কি দৈব বাতীত হইতে পারে ? এবং সকলেই কি বিশামিত্র দাবিত্রী প্রভৃতির ভাগ্ন উৎকট তপস্তা করিতে পারে 💡 প্রবল দৈবের প্রেরণা বাতীত ঐ সমস্ত কর্ম্মে কাহারও প্রবৃত্তিই জন্মে না। অনাদি সংগাবে সকল জীবই লৈবের প্রেরণাবশতঃই পুরুষকার করিতেছে, ইরা পরম দত্য। শাস্ত্রীয় পুরুষকারও অপর দৈরকে অপেক্ষা করে। স্থতপ্রাং এই ভাবে দৈবের প্রাধান্তও সমর্থিত হর। ফলকথা, সমত্ত কর্মসিদ্ধিতেই পুরুষকারের ন্তায় দৈবও নিতান্ত আবশুক। তাই মহর্ষি হাজ্ঞব্বা তুলাভাবেই বলিল্লা গিলাছেন,—"দৈৰে পুরুষকারে চ কর্মসিন্ধির্বাবস্থিত। " ভারতের কবিও ভারতীয় শাস্ত্রসিন্ধান্তানুসারে বথার্থ ই ববিয়া গিয়াছেন, —"প্রতিকুলতামূপগতে হি বিধৌ বিকলত্বমেতি বহুসাধনত।"।

 <sup>)।</sup> বৈৰে পুন্ৰকালে চ কৰ্ম দিছিব বিশ্বিতা।
 তত্ত্ব দৈৰ্মভিব্যক্তং গৌলবং গৌৰ্বলৈ হিকা।

মূল কথা, তত্ত্বজানা ব্যক্তি প্রারেন্ধ কর্ম ভোগের জন্ম বে কিছুকাল জীবনধারণ করেন এবং ভোগ বাতীত বে কাহারই প্রারন্ধ কর্মকর হর না, ইহাই বহুদক্ষত প্রাচীন দিল্লান্ত। অবশ্র গৌড়ীর বৈষ্ণবাচাৰ্য্য শ্ৰীবনদেৰ বিদ্যাভূষণ নহাশগ্ৰ বৈষ্ণবৃদিদ্ধান্তান্ত্ৰসাৱে গোবিন্দভাষ্টে প্ৰম আতুৱ ভক্ত-বিশেষের সহন্ধে ভোগ ব্যতীতই শ্রীভগবানের কুপায় সমস্ত প্রারন্ধ কর্মের ক্ষয় হয়, ইহা শান্ত ও যুক্তির দ্বারা সমর্থন করিরাছেন' এবং বেদান্তর্নপনের দিতীয় অধ্যায়ের প্রথম পাদের শোরাক্ত "উপপদ্যতে চাপাপনভাতে চ" এবং "দর্মধর্মোপপত্তেশ্চ" এই ক্তর্বরের ব্যাখ্যান্তর করিয়া শাস্ত্র ও মুক্তির স্বারা ন্দর্থন করিরাছেন যে, প্রীভগবানের পক্ষপাত না থাকিলেও ভক্তবিশেষের প্রতি তাঁহার পক্ষপাত আছে এবং উহা তাঁহার দোষ নহে,—পরস্ত গুণ। কিন্তু প্রভগবান পরম আতুর ভক্ত-বিশেষের প্রতি পক্ষপাতবশতঃ ভাঁহার প্রারন্ধ কর্মদমূহ ভাঁহার আশ্বীয়বর্গকে প্রদান করিয়া ভাঁহাকে নিজের নিকটে লইয়া যান। তথন হইতে ভাঁহার আত্মীগবর্গই ভাঁহার অবশিষ্ট প্রারন্ধ কর্মভোগ করে, ইহাই বিন্যাভূষণ মহাশয় গরে সিদ্ধান্তরূপে সমর্থন করিয়াছেন এবং উক্ত বিষয়ে শ্রুতিপ্রমাণ্ড প্রদর্শন করিয়াছেন, ইহাও দেখা আবশুক'। স্কুতরাং স্থলবিশেদে অন্তের ভোগ হইবেও প্রারদ্ধ বে মাঞ্চ ভে:গা, ভে:গা বাতা ত বে উহার কর হইতেই পারে না, ইহা বলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশ্রেরও স্বীঞ্চত, সন্দেহ নাই। নচেৎ প্রীভগবান কুপানর হইয়াও তাঁহার প্রম শাতৃর ভকবিশেবকে নিজের নিকটে লইবার জন্ত তাঁহার আগ্রীঘবর্গকে ভোগের জন্ত তাঁহার আরম্ভ কর্মসমূহ দান করিবেন কেন ? বিদ্যাভূষণ মহাশ্রই বা উহা সমর্থন করিতে বাধা হইয়াছেন কেন ? অবশ্র করণাময় প্রীভগবানের করণাগুণে ভক্তবিশেষের পক্ষে সমস্তই হইতে পারে। কিন্ত ভাষাকার বাৎক্তায়ন এখানে যে তহজানী ব্যক্তিকে "মৃক্ত" বলিবাছেন, সেই জীবযুক্ত ব্যক্তি প্রারম্ভ কর্ম ভোগের জন্ত কিছু কাল জীবনধারণ করিয়া জনাসক্ততিতে বিচরণ করেন এবং জাঁহার উপলব্ধ তত্তের উপদেশ করেন, ইহাই পূর্ব্বাচার্য্যাগণ সমর্থন করিয়াছেন। সাংখ্যাচার্য। ঈশব্রক্ক ও উক্ত সিদ্ধান্ত স্পষ্ট ব্যক্ত করিয়াছেন<sup>®</sup>। উক্ত সিদ্ধান্ত সংর্থন করিতে

কেচিকৈবাং স্কাবাত কালাং পুরুষকারতঃ।
সংবেশগে কেচিবিছরি ফলং কুগলবৃদ্ধরঃ।
বধা ফ্রেক চফেশ ন রধসা-প্রতির্ভবেং।
এবং পুরুষকারণে বিনা বৈধং ন নিধাতি।
—শাজ্ঞবন্ধানংহিতা, ১ম আঃ ৩৪৯, ৫০, ৫১।

<sup>&</sup>gt;। ব্ৰীক্ষকরভানাঃ প্রমাত্রাপাং কেবাঞ্চিরিরপেকাণাং বিনৈব ভোগমূকলোঃ পুণাপাপরে।ব্রিরেবঃ তাং।

তথাংতিশ্রেহনাং বং এই মার্লানাং কেবাজিণ্ডভানাং বাজিংগিখনদহিক্রীবংলংগ্রামে তানি তথাছেত্য ক্রমার তান বাজিকং নহতীতি বিশেবাহিকরবে ংক্ততে"।—বেবাজন্দিন, চতুর্ব অং, প্রথম গানের ১৭শ কৃত্তের গোবিদ্দ-ভাষা।

সমাপ্তানাখিগমাপ্থপনিমিকারণ আপ্রে।
 হিউতি সংকারবলাকজনন্দ্রত্বনিং ।—নাংগাকারিকা, ( ৬৭ম কারিকা )।

বেদান্তদর্শনের পূর্ব্বোক্ত "অনারন্ধকার্য্যে এবতু" ( ৪)১)১৫ ) ইত্যাদি স্থানের ভাষ্যে ভগ্যান শহরাচার্য্য শেৰে ইহাও বলিয়াছেন যে, "অপিচ নৈবাত্ৰ বিবদিতবাং ব্ৰহ্মবিদা ক্ষিংকালং শ্ৰীৱং প্ৰিয়ত ন বা প্রিয়তে"। অর্থাৎ ব্রহ্মজ্ঞানী ব্যক্তি কিছুকাল শরীর ধারণ করেন কি না, এই বিষয়ে বিবাদই করা বার না। শহরাচার্য্য সর্বলেষে চরম বা বনিয়াছেন যে, শ্রুতি ও স্মৃতিতে স্থিতপ্রজ্ঞার লকণ নিৰ্দেশের দারা জীবন্মক্তের লক্ষণই কথিত হইয়াছে। বস্ততঃ শ্রীমন্তগ্রুমণীতার বিতীয় অব্যায়ে "প্রভ্রাতি বলা কামান" ইত্যাদি (৫৫শ) মোকের দারা স্থিতপ্রজের যে নকণ কবিত হইছাছে, ওদ্বারা জীবনুক্ত ব্যক্তিরই অরপবর্ণন হইগাছে। টীকাকার নীলকণ্ঠ ঐ স্লোকের টীকার উহা সমর্থন করিতে মহর্ষি গোতমের এই স্থত্রটি উদ্ধৃত করিরাছেন। টাকাকার বিশ্বনাথ চক্রবর্ত্তী শেখানে জীবনুক্তির শ্রুতিপ্রমান প্রদর্শন করিতে বুহনারণাক উপনিবাদের "বদা সর্বের প্রমূচ্যতে কামা বেহজ হদি স্থিতাঃ। অথ মর্জ্যোহমুতো ভবতার ব্রহ্ম সমগ্রতে।" ( ৪।৪।৭ ) এই শ্রুতিবাকা উছ,ত করিখাছেন। ফলকথা, জীবযুক্তি বেনাদিশান্ত্রদির। অনেক জীবযুক্ত ব্যক্তি স্থাপীর্য কাল পর্যান্তও দেহধারণ করিয়া বর্তমান ছিলেন এবং এখনও অবশু অনেক জীবন্মুক্ত ব্যক্তি বর্তমান আছেন, ইহাও অবশ্ৰ স্বীকাৰ্য্য। পুৰ্মোক্ত "অনাবন্ধকাৰ্য্যে এবতু" ( ৪:১١১৫ ) ইত্যাদি বেদান্ত-মতের ভাষা-ভাষতীতে শ্রীমদ্বাচন্পতি মিশ্রও হির্বাগর্ভ, মহু ও উদ্ধানক প্রভৃতি দেবর্ষিগণের অবিদ্যাদি নিথিণ ক্লেশনিবৃত্তি ও ব্রহ্মজ্ঞতা এবং শ্রুতি, স্থৃতি, ইতিহাস ও পুরাণে তাঁহাদিগের তর্জ্ঞতা ও মহাকল্প, কল্ল ও মনস্তরাদি কাল পর্যান্ত জীবনধারণ বে শ্রুত হল, ইহারও উল্লেখ করিয়া পূর্ব্বোক্ত দিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়া গিরাছেন। ২।

ভাষ্য। অতঃপরং কাচিৎ সংজ্ঞা হেয়া কাচিদ্ভাবয়িতব্যেত্যুপ-দিশ্যতে, নার্থ-নিরাকরণমর্থোপাদানং বা। কথমিতি ?

অনুবাদ। অনন্তর কোন্ সংজ্ঞা হেয়, কোন্ সংজ্ঞা চিন্তনীয়, ইহা উপদিষ্ট হইতেছে, অর্থের নিরাকর। অথবা অর্থের গ্রহণ হইতেছে না ( অর্থাৎ পরবর্ত্তী সূত্রের হারা বাহ্যবিষয়ের খণ্ডন বা সংস্থাপন করা হয় নাই, কিন্তু পূর্বের্বাক্ত বিষয়ে উপদেশ করা হইয়াছে।) (প্রশ্ন) কিন্তপে ?

#### সূত্র। তন্নিমিতস্থবয়ব্যভিমানঃ ॥৩॥৪১৩॥

অনুবাদ। (উত্তর) সেই দোষসমূহের নিমিত্ত অর্থাৎ মূল কারণ কিন্তু প্রবয়বি-বিষয়ে অভিমান।

ভাষ্য। তেষাং দোষাণাং নিমিতত্ত্বয়ব্যভিমানঃ। সা চ ধলু জ্রীসংজ্ঞা সপরিকারা পুরুষস্থা, পুরুষসংজ্ঞা চ জ্রিয়াঃ সপরিকারা, নিমিত্তসংজ্ঞা অসুব্যঞ্জনসংজ্ঞা চ। নিমিত্তসংজ্ঞা—রসনাশ্রোত্রং, দত্তেষ্ঠিং, চন্দুর্নাসিকং। অনুব্যঞ্জনসংজ্ঞা—ইথমোষ্ঠাবিতি। সেয়ং সংজ্ঞা কামং বর্দ্ধয়তি তদমুযক্তাংশ্চ দোষান্ বিবর্জনীয়ান্, বর্জনস্থস্থাঃ।

ভেদেনবিয়বদংজ্ঞা— কেশ-লোম-মাংস-শোণিতাস্থি-স্নার্-শিরা-ক্ষ-পিভোচ্চারাদিদংজ্ঞা, তামশুভদংজ্ঞেত্যাচক্ষতে। তামশু ভাবরতঃ কামরাগঃ প্রহীয়তে।

সত্যেব চ দ্বিবিধে বিষয়ে কাচিৎ সংজ্ঞা ভাবনীয়া কাচিৎ পরিবর্জ্জনীয়েত্যুপদিশ্যতে,—যথা বিষদম্পৃত্তে২লে২লসংজ্ঞোপাদানায় বিষদংজ্ঞ। প্রহাণায়েতি।

অনুবাদ। সেই দোষসমূহের নিমিত অর্থাৎ মূল কারণ কিন্তু অবয়বিবিষয়ে অভিমান। সেই অভিমান, যথা—পুরুবের সম্বন্ধে সপরিষ্কারা গ্রীসংজ্ঞা অর্থাৎ এই প্রী সন্দর্মা, এইরূপ বুন্ধি, এবং গ্রীর সম্বন্ধে সপরিষ্কারা পুরুবসংজ্ঞা, অর্থাৎ এই পুরুষ স্থানসংজ্ঞা। এবং নিমিতসংজ্ঞা ও অনুবাঞ্জনসংজ্ঞা। নিমিতসংজ্ঞা যথা—রসনা ও শ্রোত্র, দন্ত ও ওঠা, চক্ষু ও নাসিকা (অর্থাৎ গ্রী বা পুরুবের পরস্পানের রসনা, শ্রোত্র ও দন্তাদি বিষয়ে যে সামাল্যজ্ঞান, তাহার নাম নিমিতসংজ্ঞা)। অনুবাঞ্জনসংজ্ঞা যথা—দল্তসমূহ এই প্রকার,—ওঠারয় এই প্রকার ইত্যাদি (অর্থাৎ গ্রী বা পুরুবের দল্তাদিতে অল্য পদার্থের সাদৃগ্রামূলক আরোপবশতঃ পূর্বেরাক্তরূপ যে বৃন্ধি, তাহার নাম অনুবাঞ্জনসংজ্ঞা)। সেই এই সংজ্ঞা কাম বর্দ্ধন করে এবং সেই কামানুবক্ত বিবর্জনীয় দোষসমূহ বর্দ্ধন করে, এই সংজ্ঞার কিন্তু বর্জন করের।

ভিন্নপ্রকার অব্যবসংজ্ঞা,—কেশ, লোম, মাংস, শোণিত, অস্থি, স্বায়ু, শ্রিনা, কফ, পিত্ত উচ্চারাদি (মৃত্রপুরীযাদি ) সংজ্ঞা, সেই অব্যবসংজ্ঞাকে (পত্তিভগণ ) "অশুভ সংজ্ঞা" ইহা বলেন। সেই অভভসংজ্ঞাকে ভাবনা করিতে করিতে তাহার কাম-রাগ অর্থাৎ কামমূলক রাগ প্রহীণ (পরিত্যক্ত ) হয়।

দ্বিবিধ বিষয়ই বিদ্যাদান থাকিলেও কোন সংজ্ঞা ভাব্য, কোন সংজ্ঞা বর্জনীয়, ইহা উপদিন্ট হইয়াছে, বেমন বিষমিশ্রিত অন্নে অনুসংজ্ঞা—গ্রহণের নিমিত্ত হয়, বিষসংজ্ঞা পরিত্যাগের নিমিত্ত হয়।

টিপ্লনী। রূপাদি বিবর্গমূহ মিথাাসংক্ষের বিষয় হইলে দোদের নিমিন্ত হয়, ইহা পূর্ণস্থারে উক্ত হইখাছে। তদ্বারা সর্বাজে এ রূপাদি বিষয়ের তক্তরানই কর্তবা, ইহা উপদিষ্ট হইরাছে। কিন্তু রাগাদি নোক্ষমূহের মূল কারণ কি ৮ এবং উহার নিবৃতির জন্ম বর্জনীয় ও চিন্তনীয় কি ৮ ইহা বলা আবশ্রক। তাই মহর্ষি পরে এই প্রের বারা অবয়বিবিষয়ে অভিনানকে দোবসমূহের মূলকারণ বলিয়া কোন্ সংজ্ঞা বর্জনীয় ও কোন্ সংজ্ঞা চিন্তনীয়, ইহার উপদেশ করিয়াছেন। ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার এই প্রের অবতারণা করিতে প্রথমে বলিয়াছেন হে, এই প্রের বারা কোন সংজ্ঞা বর্জনীর এবং কোন সংজ্ঞা চিন্তনীয়, ইহাই উপদিষ্ট হইয়াছে। ইহার বারা অর্থের অর্থাৎ বাহ্যবিষয় বা অবয়বীর থণ্ডন অথবা স্থাপন হয় নাই।

বন্ধতঃ মহনি প্রবর্তী প্রকর্মনের স্বারাই বিশেষ বিচারপূর্ব্বক অন্যবীর দংখ্যপন করার প্রকরণায়নারে এই ক্ষতে উহার পূর্ব্বোক্তরণ উদ্বেশ্বই বুঝা বাব। কিন্তু অন্যবী না থাকিলে ভিন্নিরে অভিমান বলাই নায় না। স্প্রভরাং খাহারা অব্যবী মানেন না, ভাহাদিগের প্রভ্যাখ্যান এই ক্ষেত্র উদ্বেশ্ব না হইলেও করে ইহার ধারা ভাহাও হইরাছে। তাৎপর্যনীকাকারও এখানে উদ্ধেশ কথা বনিরাছেন। তবে অব্যবীর গণ্ডন বা সংখ্যাপন যে এখানে মহর্ষির উদ্বেশ্ব নহে, ইহা স্থীকার্যা। বার্নিককারও এখানে নিথিয়াছেন যে, যথাবাবস্থিত বিদ্যাই কিছু চিন্তনীয় ও কিছু বর্জনীয়, ইহাই উপদিষ্ট হইরাছে। এই ক্ষত্রে "তৎ" শক্ষের বারা পূর্বক্ষেত্রাক্ত সংক্ষের মহর্ষির বৃদ্ধিস্থ বিদ্যা সরলভাবে বুঝা বার। ভাহা হইলে অব্যবিবিদ্যে অভিমান পূর্বক্ষেত্রাক্ত সংক্ষের নিমিন্ত, ইহাই ক্যার্থ বুঝা বার। "ভায়ক্ত্রবিবরণ"কার রাধানোহন গোমামিভটার্যা নিজে উক্তরণই ক্রার্থ ব্যাথা করিয়া, পরে বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথের ব্যাথারও উরেণ করিয়াছেন। কিন্তু ভারাকার হইতে বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ পর্যন্ত সকলেই এই ক্ষত্রে "তৎ" শক্ষের ধারা রাগানি দোলনমূহই গ্রহণ করিয়াছেন। ভার্যকার ও বার্ত্তিককারের ভাৎপর্যাব্যাখ্যা প্রথমেই বিশ্বিত্ত হইরাছে।

অব্যানিবিষয়ে অভিযান কিরণ ? ইহা একটি দুঠান্ত দারা ব্যক্ত করিবার অভ ভাবাকার বলিরাছেন বে, বেনন প্রবের পক্ষে হন্দরী স্ত্রীতে সপরিছারা স্ত্রীসংজ্ঞা এবং স্ত্রীর পক্ষে স্থানর প্রকার প্রকার প্রবের পক্ষে হালা গ্রাহিক করিবার অভিযান। "সংজ্ঞা" বলিতে এবানে জ্ঞান বা বৃদ্ধিবিশেষই বুঝা যার। বার্ত্তিক করিও এবানে শেষোক্ত "অলুবাজনদংক্তা"কে মোহ বলিয়া "সংজ্ঞা" শব্দের জ্ঞান বা বৃদ্ধিবিশেষ কর্মই বাক্ত করিরাছেন। "পরিছার" শব্দের বিশুছতা জর্ম প্রহণ করিনে উহার হারা প্রকৃত স্থলে স্ত্রীও প্রবের নৌন্দর্যাই বিশ্বনিত বুঝা বায়। তাহা হইনে সপরিছারা স্ত্রীসংজ্ঞাও পুরুষদংজ্ঞা, এই কথার হারা সৌন্দর্যাবিশ্রণী স্ত্রীবৃদ্ধি ও পুরুষবৃদ্ধি বুঝা বায়। জীবৃদ্ধি ও পুরুষবৃদ্ধিত স্ত্রী ও পুরুষবৃদ্ধি বুঝা বার। জীবৃদ্ধি ও পুরুষবৃদ্ধিত স্তরী ও পুরুষবৃদ্ধি করার বুদ্ধি জ্বো। ঐ বৃদ্ধিক নপরিলার। স্ত্রীসংজ্ঞা ও পুরুষবৃদ্ধি বুঝার বুদ্ধি জ্বো। ঐ বৃদ্ধিক নপরিলার। স্ত্রীসংজ্ঞা ও পুরুষবৃদ্ধি বুঝারা ঐ বন্ধন হর, এই প্রকার বৃদ্ধি জ্বো। ঐ বৃদ্ধিক নপরিলার। স্ত্রীসংজ্ঞা ও পুরুষবৃদ্ধি বুঝারা ঐ বন্ধন হর, এই অর্থ কি সৌন্দর্য্যকেও বন্ধন বলা বায়। তাই বার্ত্তিককার লিখিরাছেন,—"পরিকারো বন্ধনং।" কোন কোন পুত্রকে পরিয়ারণ্ড নিনিত্রশংজ্ঞা জন্তব্যজনসংজ্ঞা চ" এইরপ ভাষাপাঠ দেখা যায়। কিন্তু বারিজ বারিজ বারিজ বারা না। বার্ত্তিকরার পুর্বের্যক্রন্তর পার্রান্তরনর পরিয়ারণ্ডনর প্রার্থিকর বারা না। বার্ত্তিকরার পুর্বের্যক্রন্তর পার্রান্তরনর প্রার্থিকর বারার না। বার্ত্তিকরার পুর্বের্যক্রনর প্রার্থিকর পার্রান্তনর প্রার্থিকর বারার না। বার্ত্তিকরার পুর্বের্যক্রন্তন্তর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর বারার না। বার্ত্তিকরার প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর বারার বিষ্কার প্রার্থিকর বারার বিষ্কার প্রার্থিকর বারার না। বার্ত্তিকর বার্ত্তিকর বারার না। বার্ত্তিকরার প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর বারার না। বার্ত্তিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর প্রার্থিকর বারার না বারার না

ত্তীদংজ্ঞা ও পুরুষদংজ্ঞার উরেধ করিয়া পরে বলিয়াছেন,—"তঞাপি চ বে সংজ্ঞে—নিমিত্তদংজ্ঞা অনুবাজনসংজ্ঞা চ।" স্ত্রীসংজ্ঞা ও পুরুষসংজ্ঞা স্থাল স্ত্রী ও পুরুষের দ্যালি বিধরে নম্ভন্তালি নিমিল্ল নিবন্ধন দক্তমাদিকপে থে বুদ্ধি, তাহাকে "নিমিল্লণজ্ঞা" বলা হইয়াছে। এবং ঐ দস্তাদি বিবার "দক্তদমূহ এই প্রকার", "ওর্চনর এই প্রকার", ইত্যাদিরপ বে বৃদ্ধি, তাহাকে "অমুবাজন-সংজ্ঞা" বলা হইয়াছে। মুক্তিত "বৃত্তি"পুত্তকে বে "অম্বর্জনদংজ্ঞা" এইরূপ পাঠ এবং "অভএব ভাষ্যাদৌ পরিভারবৃদ্ধিরস্থরজনদংক্তা" ইত্যাদি পাঠ দেখা যার, উহা প্রকৃত বনিয়া এছণ করা যার না। কারণ, ভাষাদি প্রছে "অনুবাজনদংজ্ঞা" এইরূপ পাঠই আছে। তাৎপর্যাটীকাকার উহার বাাখ্যা করিতে বলিরাছেন বে," "বাঞ্জন" শক্তের অর্থ এখানে অব্রবীর অব্রবসমূহ। কারণ, व्यवत्रवनम्ट्र महिल व्यवदीत छेभनिक हर व्यर्गीय व्यवत्रवनम्हरे सह व्यवतीत राक्षक हहेश থাকে। স্তরাং বন্ধাল অবরবী বাক্ত হয়, এই অর্থে "ব্যঞ্জন" শক্তের দারা অব্যবীর অব্যবসমূহ বুৰা বাহ। "অনু" শব্দের সাদৃহ্য অর্থ গ্রহণ করিয়া "অনুবাজন" শব্দের হারা অবয়বসমূহের সাদৃহ্য বুঝা বার। সেই দাল্ভাবশতাই অব্যব্দমূহে অক্ত প্লাগের আলোপ হইয়া থাকে। বেমন দত্তনমূহে লাড়িম্ববীজের সাদৃত্যবশতঃ ভাহাতে লাড়িম্ববীজের আরোণ করিয়া এবং বিশ্বফলের সহিত ওর্জনমের সাদ্ভাবশতঃ ভাষাতে বিশ্বক্ষের আরোণ করিয়া বে সংজ্ঞা অর্থাৎ বৃদ্ধিবিশের জ্বের, উহাকে পূর্বোক্ত অর্থ "অত্থাজনদংজ্ঞা" বলা যায়। থার্ত্তিকভারও "অত্থাজনদংজ্ঞা"র অন্ত পদার্থের আরোপের উল্লেখ করিয়া ঐ সংজ্ঞাকে মোহ বলিয়াছেন এবং উহা রাগাদির কারণ বলিয়া বর্জনীয়, ইহা বলিয়াছেন। পূর্ব্বোক্তরণ ব্যাখ্যাহ্যারে তাৎপর্যাটাকাকার এখানে পৃথী ছব্দের একটি ও মালিনী ছলের একটি শৃকাররদাত্মক উৎকৃষ্ট কবিতার উল্লেখ করিলা পুর্বেলাক্ত "বহুবাজননংজ্ঞা"র উদাহরণ প্রকাশ করিরাছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ভাষাকারোক্ত "অহুবাজন-শংজ্ঞা"র কোন ব্যাথা। করেন নাই। তিনি উহার উদাহরণ প্রকাশ করিতে শ্লোক লিখিয়াছেন, — প্ৰনংধন্ধনন্ত্ৰ প্ৰিণ্ত বিষাধন পৃথ্পোণী। কমলমুকুলন্তনীবং পূৰ্ণেলুনুখী স্থায় মে ভবিত।"। পুজুবের পক্ষে কোন স্ত্রীতে উত্তপ সংজ্ঞা বা বৃদ্ধিবিশের কামাদিবর্দ্ধক হওয়ার ক্ষমিষ্ট দাধন করে, স্তরাং উহা বর্জনীয়। ভাষ্যকার প্রথমে পুরেষ্টিকরণ স্ত্রীসংক্ষা ও প্রন্থসংক্ষা বলিরা, পরে ঐ স্থানই নিষিত্তবংজ্ঞা ও অনুবাজনদংজ্ঞা, এই সংজ্ঞাবরের উরোধ ও উনাহরণ প্রদর্শন-পুর্কক বলিয়াছেন বে, পূর্কোক্ত সংজ্ঞা কাম ও কামমূলক বর্জনীয় লোক্ষমূহ বর্জন করে। হতরাং ঐ সংজ্ঞা যে বর্জনীর, ইহা যুক্তিসির। তাই ভাষাকার পরেই বলিরাছেন, "বর্জনম্বস্তাঃ"। অর্থাং পুর্ব্বোক্ত প্রকার বে সংক্রা, বাহাকে মহর্ষি এই ক্তরে অবহাবিবিধরে অভিমান বলিয়াছেন, উহাই বর্জনীয় বা হের, উহা ভাবনীয় বা চিন্তনীয় নহে। কারণ, উহার ভাবনায় কামাদির র্গন্ধি হয়। স্মৃতরাং ভক্জানার্থী উহা বর্জন করিবেন।

ভাষাকার পরে "ভেদেনাবরবদংজ্ঞা" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা পূর্বেরাক্ত ছলে জ্ঞা ও পুরব্যর

<sup>&</sup>gt;। বাজনান্ধ্যবিনোহৰদ্বাবৈত্বঃ সহোপ্ৰভাব, তেব্যস্থালন্ত তৎসাদৃত্য: তেব তরারোপঃ:—ভাৎপর্যা-দিকা।

भवीद्य द्रिभागामानि मरकारक जिल्लकात "अववयनरक्षा" विन्ता छेशत नाम "अकजनरका" धनर ঐ সংজ্ঞাকে ভাবনা করিলে ব্রী ও পুরুষের কামনূরক রাগ বা আসক্তির ক্ষর হর, ইং। বলিরাছেন। खुडबार में खनहत्त्वा वा खड़जनरका है ता अवनोह, देशहे में कथान वाना वाक कना हहेनात् । বস্ততঃ জ্রী ও পুরুষর শরীরের দৌন্দর্য্যাদি চিন্তা না করিয়া বদি তাহাতে অবস্থিত কেশ, লোম, मारन, बक्क, अन्ति, मानु, निश्न, कक्क, नित्त व मूद्य पुर्वानानि भनार्थ छनित छिन्ना कहा पात ध्वर खे मर छ। तो दक नानि वृक्तित भूनः भूनः छ दना कहा वाता, छाडा हरेंदन कामगूनक व्याम कि कदा क्रमनः देवबांगा करना, देश खीकांका। विद्यको बाल्जियन शृह्मील "बड्डमहस्का"देव जावना करतन, যোগবাশির্ত্ত রামারণের বৈরাগ্য প্রকরণে উহা নানাজণে বর্ণিত হইবাছে। বুক্তিকার বিশ্বনাগ উহার উদাহরণ প্রবর্শন করিতে লোক বলিয়াছেন,—"চর্মনির্মিতপাতীরং মাংসাস্ফর্পুরপুরিতা। অজ্ঞাং রশ্বতি বো মৃতঃ নিশাতঃ কন্ততোহধিকঃ।" পুরুষ স্ত্রীকে এই ভাবে পুনঃ পুনঃ ভিত্তা করিলে ক্রমশঃ তাহার স্ত্রীতে বৈরাগা জ্বার, সন্দেহ নাই। বুল্লিকার পরে বলিরাছেন যে, তহজানাৰী নিজের দেহাদিতেও পূর্বোক্তরণ "অভভনংজা" ভাবনা করিবেন। এইরপ কোপনীর শক্ততে বেষার্জক বে সংজ্ঞা বা বৃদ্ধিবিশেষ, তাহাও বর্জনীর। বৃত্তিকার ইথার উনাহরণ প্রদর্শন করিতে মোক বলিয়াছেন.—"মাং ধেরীদৌ ছরাচার ইষ্টানির বংগ্রন্ত। কণ্ঠ-পীঠং কুঠাবেণ ছিবাহত জাং সুখী কলা।" অর্থাৎ এই ছুবাচার সর্মত্র আত্তর জন্ত আমাকে ৰেষ করে। আমি কুঠারের দ্বারা কবে ইংার কণ্ঠপীঠ ছেনন করিয়া স্থাী ক্টব-এইরূপ বৃদ্ধি বেগার্ছক, স্বতরাং উহা বর্জনীর। কিন্তু এ বিষয়ে অভ্যনংজ্ঞাই ভাবনীয়। বৃত্তিকার উক্ত ছলে অভভদংজ্ঞার উদাহরণ প্রদর্শন করিতে গ্লোক বলিগাছেন,—"মাংদাস্ক্কীকদন্ত্রো দেহঃ কিং নেহপরাধাতি। এতখালদরঃ কর্তা কর্তনীবঃ কলং মরা।" কর্ণাৎ ইহার মাংদ-রক্তানিমর দেহ আমার সম্বন্ধে কি অপরাধ করিয়াছে ৫ এই দেহ হুইতে ভিন্ন পরার্থ যে কর্ত্তা, অৰ্থাৎ আজ্বনা অৰাজ নিতা আজ', তাহাকে আমি কিল্লাপ ছেবন কৰিব ? এইলাপ বৃদ্ধিই পুর্ব্বোক্ত হলে "অভভনংজা"। ঐ অভভনংজ। ভাবনা করিলে ক্রমণঃ শক্তাত বেব নিবৃদ্ধ হয়; সূতরাং উহাই ভাবনীয়। পুরের্বাক্ত ছেগবর্দ্ধক যে সংজ্ঞা, উহা বর্জনীয়। বুভিকার উहारक "खडनरका" भारम छेरतथ कतिवारका । अधाकात अञ्चित कावमीत मरकारक "बढक-मरका" बनाव दर्जनीवनरकात थाजीन नाम "उछमरका" हैहा दुवा यात्र ।

বার্ত্তিকাদি গ্রন্থে ভাষাকারের "ভেদেনাবয়বদংজ্ঞা" ইত্যাদি সন্দর্ভের কোন ব্যাখ্যাদি পাওয়া যায়
না। ঐ খনে ভাষাকারের প্রকৃত পাঠ কি, ভবিবয়ও দংশর জন্ম। ভাষো "বর্জনম্বস্তা তেদেন"
এই পর্যান্তই বাকা শেষ হইলে ভেদ করিয়া অর্থাৎ পূথক করিয়া বা বিশেষ করিয়া ঐ দংজ্ঞার বর্জন
কর্ত্তব্য, ইহা ভাষাকারের বক্তবা ব্যা ধার। অথবা পূর্ব্বোক্ত ত্রীদংজ্ঞা ও প্রবদংজ্ঞার ভেদ বা বিশেষ
বে নিমিত্তদংজ্ঞা ও অন্ধ্রাজনদংজ্ঞা, তাহার দহিত ঐ দংজ্ঞার বর্জন কর্ত্তব্য, ইহাও ভাষ্যকারের
বক্তব্য ব্যা খাইতে পারে। আর যদি "বর্জনম্বস্তাঃ" এই পর্যান্তই বাকা শেষ হর, তাহা হইলে
পরে "ভেদেনাবয়বদংজ্ঞা" ইত্যাদি পার্মে "ভেদেন" এই খনে বিশেষণে ভূতীরা বিভক্তি বৃজ্ঞার ভেদ-

বিশিষ্ট অর্থাৎ পূর্কোক্ত অব্যবসংক্ষা হইতে কিন্ন প্রাথান অন্তর্বংক্ত.—,কণ্ণোথাদিনংক্রা, উহার নাম অভ্যন্থক্রা, ইংগই ভাষাকারের তাৎপর্য্য বুঝা থার। কারণ, ভাষাকার প্রথান বে, নিমিন্তসংক্রা বনিরাহেন, উহাও বস্ততঃ একপ্রকার অব্যবসংক্রা। তাৎপর্য্যানীকাকারও প্রথান ঐ নিমিন্তসংক্রার ব্যাথান করিতে জ্রার নম্ভ ওর্জ নাদিকানিকে অব্যব বনিয়াহেন। এবং পরেও তিনি নিমিন্তসংক্রাকেই "অব্যবসংক্রা" বনিরাহেন বুঝা থার। স্থতরাং ঐ নিমিন্তসংক্রাক্র অব্যবসংক্রা হইতে শেষোক্ত কেপ্যোমানি অব্যবসংক্রা তিন্ন প্রকার, ইহা ভাষাকার বনিক্রে পারেন। "চরকসংহিতা"র শারীরস্থানের পম অব্যারে শরীরের সমস্ত অক ও প্রত্যাকের বর্ণন ক্রেইবা। স্থান্যান এখানে ভাষাকারের তাৎপর্য্যানির্থাকরিব সমস্ত অক ও প্রত্যাকের বর্ণন ক্রেইবা। স্থান্যান এখানে ভাষাকারের তাৎপর্য্যানির্থাক ক্রিবেন।

তবে কি' পূর্ব্বোক্ত নিমিত্তবংজ্ঞারণ অব্যবসংজ্ঞা ও অপুরাজনসংজ্ঞার বিষয়ই নাই ? কেবল শেষোক্ত অভ্যন্ত জার বিষয়ই আছে, অর্থাৎ বে সংজ্ঞা বর্জনীয়, তাহার বিষয় পদার্থের অতিকই নাই, ইহাই কি স্বীকার্য্য ও এতহত্তরে সর্বাশেষে ভাষাকার বণিয়াছেন বে, বর্জনীয় নংজ্ঞার বিষয় এবং ভাবনীর অভ ভসংজ্ঞার বিষর, এই দিবিধ বিষয়ই বস্ততঃ বর্তনান আছে। কিন্ত শেই বাবস্থিত বিষয়েই কোন সংজ্ঞা ভাবনীয়, কোন সংজ্ঞা বৰ্জনীয়, ইহাই উপণিষ্ট হইরাছে। বেষন বিবনিশ্রিত অলে অল্লবংজ্ঞা, গ্রহণের নিমিত্ত হল, বিষদংজ্ঞা পরিত্যাগের নিমিত্ত হল। তাৎপর্যা এই বে, বিষমিত্রিত জন্ন বা মধুতৈ বিবত্তি হুইলে উহা পরিত্যাগ করে, অন্যালিবৃদ্ধি ছইলে উহা প্রহণ করে। ঐ স্থান বিদ ও অলাদি, এই দিবিধ বিষয়ই পরনার্থতঃ বর্তনান আছে। কিন্ত উহাতে বৈরাগোর নিমিত্ত বিষদংজ্ঞাই দেখানে গ্রহণ করিবে। এইরপ পুর্ম্মোক্ত স্ত্রীদংজ্ঞার বিষয় স্ত্রীপদার্থ পূর্বোক্ত দিনিন সংজ্ঞার বিষয় হইয়া দিবিগই আছে, তথাদি উহাতে বৈরাগ্য উৎপাদনের মন্ত পূর্কোক বর্জনীয় সংজ্ঞার বিষয়ত্ব পরিত্যাগ করিয়া শেবোক অভত সংজ্ঞার বিষয়বাই প্রহণ কল্লিত হাইবে। এই ভাবে তব্জ্ঞানার্থী দকল বিষয়েই বর্জনীয়দংজ্ঞাকে পরিত্যাগ করিয়া ভাবনীয় অভ্ডদংজ্ঞাকে ভাবনা করিবেন। ঐ ভাবনার হার। ক্রমশং তাঁহার সেই বিবরে বৈরাগ্য জানিবে। দলকথা, পূর্বোভারণ স্ত্রীদংজ্ঞা, পূরবদংজ্ঞা এবং নিমিন্তদংজ্ঞা ও অনুবাহ্ণন সংজ্ঞাই এরণ স্থলে অবয়নিবিবরে অভিমান, উহাই বেই বিবরে রাগানি লোবের নিমিত, স্কুতরাং खेश वर्ष्यमोत, देशरे मध्येंब शुरू जाद भर्गा I on

#### তৰ্জানোৎপত্তি-প্ৰকরণ সমাপ্ত। ১।

ভাষ্য। অথেদানীমর্থং নিরাকরিষ্যতাহ্বর্বি-নিরাকরণমূপপাদ্যতে।
ক্ষর্যাদ। অনুদ্ধর এখন বিনি "অর্থ"কে নিরাকরণ ক্রিবেন স্বর্গত বাল প্রদার্থন

অনুবাদ। অনন্তর এখন বিনি "অর্থ"কে নিরাকরণ করিবেন অর্থাৎ বাছ পদার্থের ধণ্ডন গাঁহার উদ্দেশ্য, তৎকর্ত্ত্বক অবয়বীর নিরাকর। উপপাদিত হইতেছে। (অর্থাৎ মহর্ষি এখন তাঁহার যুক্তি অনুসারে প্রথমে পূর্ববপক্ষরূপে অবয়বীর অভাব সমর্থন করিতেছেন)।

### সূত্র। বিভাইবিদ্যাদৈবিধ্যাৎ সংশয়ঃ ॥৪॥৪১৪॥

অনুবাদ। বিদ্যা ও অবিদ্যার (উপলব্ধি ও অনুপলব্ধির) দৈবিধ্য অর্থাৎ সন্থিয়কর ও অসন্থিয়কর্বশতঃ (অবয়বিবিষয়ে) সংশয় হয়।

ভাষ্য। দূদসতোরপলস্তাদ্বিদ্যা দ্বিষ্যা। সদসতোরসুপলস্তা-দবিদ্যাপি দ্বিষ্যা। উপলভ্যমানেহ্বয়বিনি বিদ্যাদ্বিষ্যাৎ সংশ্রঃ। অনুপলভ্যমানে চাবিদ্যা-দ্বৈবিষ্যাৎ সংশ্রঃ। সোহ্য়মবয়বী যত্ত্যপলভ্যতে অধাপি নোপলভ্যতে, ন কথঞ্চন সংশ্রাভ্তাতে ইতি।

অমুবাদ। সং ও অগতের উপলব্ধিবশতঃ বিদ্যা (উপলব্ধি) দ্বিধি। সং ও অসতের অমুপলব্ধিবশতঃ অবিদ্যাও (অমুপলব্ধিও) দ্বিধি। উপলভ্যমান অবয়বি-বিষয়ে বিদ্যার দ্বৈবিধ্যবশতঃ সংশয় হয়। অমুপলভ্যমান অবয়বিবিষয়েও অবিদ্যার দ্বৈবিধ্যবশতঃ সংশয় হয়। (তাৎপর্ব্য) সেই এই অবয়বী যদি উপলব্ধ হয় অথবা উপলব্ধ না হয়, কোন প্রকারেই সংশয় হইতে মুক্ত হয় না।

টিগ্ননী। নংগি পূর্কান্ত্রে বে অবরবিবিবরে অভিনানকে রাগাদি লোবের নিমিত্ত বলিরাছেন, সেই অবরবিবিবর অপ্রাচীন কাল ইইতেই বিবাদ থাকার এখন এই প্রকরণের ছারা বিচারপূর্কাক অবরবীর অভিন্ত সমর্থন করিয়াছেন। কারণ, অবরবীর অভিন্তই না থাকিলে ভিন্নিরে অভিনান বলাই বায় না। কিন্তু অবরবীর অভিন্ত বমর্থন করিছে হইলে ভিনিন্নে সংশর প্রদর্শনপূর্বাক পূর্কাণক্ষ বমর্থন করা আবশ্রক। ভাই মহর্শি প্রথমে এই শ্রের ছারা অবরবিবিব্রে সংশর সমর্থন করিয়াছেন। পরবর্ষী পূর্কাণক্ষ শ্রেঞ্জির ছারা অবরবিবি

শ্রণানে "শবয়বৃশপালতে" এবং "অবয়বিয়াপপালতে" এইয়প পাইই মৃতিত নানা পুত্কে দেবা বাহ। কিছ

কবা অকুত পাঠ বলিয়া বুকা বায় না। এবানে তাংপ্রামিকাকুলারেই ভাবাপুঠ গুলীত হইল। "তারের ধনতেন

অসংবানিপিবেশ্যক্র প্রাভিনতঅন্যানা নিয়বির্মুশ্য়াইতি—আলেননীমর্বা নিয়াকরিবাতা বিজ্ঞানবাহিনা
অবয়বিনিয়বরশ্যপালতে" —তাংশ্রামিক।।

অবয়বিবিষয়ে সংশাই যে মহর্ষির বিবক্ষিত, ইহা বুঝা যার। তাৎপর্যাটাকাকার এখানে বলিবাছেন যে, মহর্ষি পূর্বপ্রকরণে নিজমতে তহজানের উপদেশ করিয়া, এখন গাঁহারা অবয়বীর অতিয় শীকার করেন না এবং পরমাপ্ত শীকার করেন না, কেবল জ্ঞানমাএই শীকার করেন, সেই বিজ্ঞানবাদীদিগের অভিমত তহজান খণ্ডন করিবার উদ্দেশ্যে তাঁহাদিগের মতাহ্বনারে প্রথমে অবয়বীর নিরাকরণ উপপাদন করিতেছেন। কারণ, তাঁহারা বলিবাছেন যে, পূর্বেক্তি অবয়বদংজ্ঞাও অম্বাজনদংজ্ঞা অর্থবিশেনেই হইতে পারে। কিন্তু জগতে অর্থনাত্রই অলীক, জ্ঞানের বিয়য় "অর্থ অর্থাৎ বাহ্য বস্তুর বাত্তর কোন সন্তাই নাই। জ্ঞানই একমাত্র সংপ্রথম স্তরাং বাহ্য পদার্থের সন্তা না থাকার তদ্বিবয়ে পূর্বেক্তিরপ সংজ্ঞারর সন্তরই হয় না। তাই মহর্ষি এখানে প্রবর্ষার অবয়বিপ্রকরণের আরম্ভ করিয়া প্রথমে সংশ্র ও পূর্বেক্তি দনর্থন করিবাছেন। পরে পূর্বিক্তিবার অভিস্কিত তাহার পূর্বেক্তি অবয়বীর অভিস্ক সমর্থন করিবাছেন। তদ্বারা তাহার পূর্বেক্তে অবয়বি-বিয়রে অভিমান (স্ত্রাসংজ্ঞা পুরুবদংজ্ঞা প্রভৃতি) উপপাদিত হইরাছে।

प्राव "विना" नास्त्र वर्ष छेननकि धवर "अविना।" नास्त्र वर्ध असूननिक । "विनाक्ति।।" এই হল্বনাদের শেষাক্ত "হৈবিধা" শলের পূর্ব্বোক্ত "বিনা।" ও "অবিনা।"শনের প্রত্যেকর সহিত সমন্ত্ৰণতঃ উহার দারা বুঝা দান, উপলব্ধি দিবিধ এবং অনুপল্ধিও দিবিধ। দিবিধ বলিতে এথানে (১) দ্বিবরক ও (১) অস্ত্রিবরক। অর্থাৎ সহ বা বিন্যুমান পদার্থেরও উপলব্ধি হয়, আবার অবিদ্যাদান প্রবার্থেরও ভ্রমবশতঃ উপলব্ধি হয়। বেমন তড়াগানিতে বিদ্যাদান জনের উপলব্ধি হয়, এবং মরীচিকার ভ্রমবশতঃ অবিদ্যান জলের উপলব্ধি হয়। সেই উপলব্ধি অনল্বিষরক। এইরাণ ভুগভত্ত জল বা বজানি বিনামান গাকিলেও তাহার উপল্কি হয় না, এবং অভ্থেপর বা বিনষ্ট ও শশপুলাদি অবিদামান প্লার্থেরও উপ্লব্ধি হব না। স্কৃতরাং অব্রবীর উপ্লব্ধি হইলেও ঐ উপলব্ধি কি বিদামান অবয়বিবিবরক ? অথবা অবিদামান অবয়বিবিবরক ? এইরূপ সংশব জন্মিতে পারে। তাঁধার ফলে অবয়বিবিষয়েই সংশর উৎপর হয়। এইরূপ অবয়বার উপলব্ধি না ইইলেও ঐ অহপন্তি কি বিহামান অব্যবীরই অহপন্তি, অথবা অবিদামান অব্যবীরই অহপুন্তি ? এইরূপ সংশব্যবশতঃ শেনে অবয়বিবিষয়েই সংশ্ব জন্ম। উপলব্ধি ও অন্তপ্লব্ধির পূর্বেরাক্তরূপ বৈবিধাই ঐক্তপে অবচাবিবিবার সংশারের প্রায়োজক হওয়ার মহর্ষি হত্ত বলিয়াছেন,—"বিল্যাহবিদ্যাহৈবিধ্যাহ দংশাঃ"। ফলকথা, অবয়বী থাকিলে এবং না থাকিলেও বখন তাহার উপনত্তি হইতে পারে, এবং ঐ উচর পক্ষে তাহার অহুপ্লবিও হইতে পারে, তখন উপ্লবি ও অহুপ্লবির পূর্বোক্তরপ বৈবিধানশতঃ অবহবীর অভিত্রবিষয়ে সংশব অবগ্রহ হুইতে পারে। ভাষাকারের মতে মহর্ষি প্রথম জনায়ের প্রথম আহিকের ২০শ হত্তে শেবে উপলব্ভির অবাবস্থা ও অনুপলব্ভির অবাবস্থাকে সংশন্মবিশেষের পূথক কারণ বণিয়াছেন। কিন্ত বার্ত্তিককার প্রভৃতি ভাষ্যকারের ঐ ব্যাপা। স্বীকার করেন নাই। এ বিলয়ে প্রথম অধ্যানে বর্গাস্থানে বার্ত্তিককার প্রান্ততির কথা লিখিত ইইয়াছে ( প্রথম থত, ২১৫—১৮ পূর্বা এইবা )। বাহিককার এবানেও ভাষার পূর্ব্বোক্ত মতের উল্লেখ করিয়া বিদ্যা ও অবিদ্যার হৈবিধা যে, সংশ্রের পৃথক্ কারণ নহে, ইহা বলিয়াছেন। কিন্ত তিনি এখানে অন্ত কোন প্রকারে এই হতের বাাথান্তরও করেন নাই।

বৃত্তিকার বিধনাথ ভাষাকারের ব্যাখ্যা গ্রহণ না করিয়া, এই হত্তের ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, "বিদ্যা" শব্দের অর্থ প্রমা বা ধর্ণার্থ জ্ঞান । "অবিদ্যা" শব্দের অর্থ প্রমজ্ঞান । প্রমা ও প্রমান্তেদে জ্ঞান ছিবিধ । স্থান্তরাং ঐ বৈবিধাবশতং অবর্ষবিবিধার সংশ্যা জ্ঞান । কারণ, অবর্বীর জ্ঞান ইইনে ঐ জ্ঞানে প্রমা ও প্রমজ্ঞানের সাধারণ ধর্মা যে জ্ঞানছ, তাহার জ্ঞানবশতং এই জ্ঞান কি প্রমা অথবা প্রমাণ ও ক্রানের প্রামাণ্য-সংশয় হওয়ায় তৎপ্রযুক্ত শেষে অব্যাবিধিররে সংশ্য জ্ঞান তাৎপর্যা এই যে, কোন বিধার জ্ঞান জ্ঞানছি সেই বিধারের অভিক সিদ্ধ হয় না। কারণ, ঐ জ্ঞান বথার্থও হইতে পারে, প্রমণ্ড হইতে পারে। স্থান্তরাং সেই জ্ঞান কি মুখার্থ অথবা প্রমণ্ড প্রমণ সংশ্যাপ্ত অথবাই হইতে পারে। তাহা হইলে সেই স্থানে সেই জ্ঞানের বিবর প্রধাণ্ড তথন সন্দিদ্ধ হইয়া বার। বৃত্তিকার এখানে জ্ঞানের প্রমাণাদংশ্যাকেই ঐ জ্ঞানবিব্রের সংশ্রের হেত্ বিদ্যাজ্ঞান পরিরাভ পরে জ্ঞানের প্রথমে প্রমণ ব্যাখ্যা করিয়াও পরে জ্ঞানের প্রামাণাদংশ্যাকের হৈত্ বনিয়া প্রামাণ করেয়ান প্রথমে প্রমণ ব্যাখ্যা করিয়াও পরে জ্ঞানের প্রামাণাদংশ্যাকে বিষয়ের সংশ্রের বাধ্যায় প্রথমে এরপ্রধান্ত্রাক্র ব্যাখ্যা করিয়াও পরে জ্ঞানের প্রামাণাদাংশ্যাকের বিষয়ের সংশ্রের ব্যাখ্যা করিয়াও পরে জ্ঞানের প্রামাণাদাংশ্যাকের বিষয়ের সংশ্রের হিন্তু বনিয়া প্রামাণ করেন নাই।

বৈশেষিক নশনের দিতীর অধ্যানের দিতীর আহ্নিকে মহর্ষি কণাদ অন্তর্নিব্যক সংশর ও উহার কারণ প্রনর্শন করিতে হলে বলিয়াছেন,—"বিদ্যাহিবিদ্যাতশ্চ সংশরঃ" (২০শ)। শন্তর মিশ্র শেষে এই হতে "বিদ্যা" শন্তের অর্থ বিদ্যা শন্তের অর্থ এই জ্ঞান এবং "অবিদ্যা" শন্তের অর্থ ভ্রহজ্ঞান বলিরা ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, জ্ঞান কথনও বিদ্যা অর্থাৎ যথার্থ হয়, আবার কথনও অবিদ্যা অর্থাৎ ভ্রমও হয়। স্কৃতরাং কোন বন্ধ জ্ঞানের বিষয় হইলে ঐ বন্ধ সং অথবা অসৎ ? অথবা ঐ জ্ঞান ব্যাহ্য, কি ভ্রম ? এইরূপ সংশ্ব জ্ঞানের বিষয় হইলে ঐ বন্ধ সংশ্ব সাধারণ ধন্মজ্ঞানজ্ঞই হইলা থাকে। উহার প্রতিও পূর্ক কোন কারণ নাই।

শহর মিশ্র শেষে মহর্বি গোতমের "সমানানেকথর্ত্বাগপন্তেং" ইত্যাদি ( ১)১।২০ ) সংশয়সামান্তান কলেক করের উদার পূর্বক ভাষাকার বাংশ্রারন বে, ঐ হত্তের রাখ্যা করিতে উপলব্ধি ও অর্পলবির অবাবস্থাকে সংশরের পূথক কারণ বলিয়াছেন, তাহা পূর্ব্বোক্ত কণানস্ক্রমণ্ডত নহে বলিয়া উপেক্ষা করিয়াছেন। কিন্ত এখানে গল্য করা আবন্তক বে, মহর্ষি গৌতমের "সমানানেকবর্ত্বোপপত্তেং" ইত্যাদি হৈতে "উপলব্ধি" ও "অর্পলব্ধি" শংকর পরে "অবাবস্থা" শংকর প্রেরাগ আছে, এবং এই হত্তে 'উপলব্ধি" বোধক "বিদ্যা" শক্ষ ও অন্থপলব্ধিবোধক "অবিদ্যা" শক্ষের প্রের "বৈবিদ্য" শক্ষের প্রেরাগ আছে। মহর্ষি কণাদের পূর্বেগক্ত স্থান্ত "বৈবিদ্য" শক্ষের প্রেরাগ আছে। মহর্ষি কণাদের পূর্বেগক্ত স্থান্ত "বৈবিদ্য" শক্ষের প্রয়োগ নাই। মহর্ষি গোতমের এই হত্তে "বিদ্যা"র বৈবিদ্য ও "অবিদ্যা"র বৈবিদ্য করা আহন্তক। গোতমের এই হত্তে "বৈবিদ্য" শক্ষের প্রয়োগ থাবায় বিদ্যা ও অবিদ্যা, এই উভয়বেই তিনি বিবিধ বলিয়াছেন, ইহা স্বীকার্য্য হইলে ভারত্ব যাগ্যাই প্রকৃত ব্যাখ্যা বলিয়া স্বীকার্য্য কি না, ইহাও স্থানিগ প্রেরিধাপ্র্যুক্ত চিস্তা করিবন। মা

#### সূত্র। তদসংশয়ঃ পূর্বহেতুপ্রসিদ্ধত্বাৎ ॥৫॥৪১৫॥

অতুবাদ। (পূর্ব্বপক্ষ) পূর্ব্বোক্ত হেতুর দারা প্রকৃষ্টরূপে সিদ্ধ হওয়ায় সেই অবয়বিবিষয়ে সংশয় হয় না।

ভাষা। তব্যিমসুপপনঃ সংশন্তঃ। কমাৎ ? পূর্বেবাক্তহেত্না-মপ্রতিষেধাদন্তি দ্রব্যান্তরারম্ভ ইতি।

অমুবাদ। সেই অবয়বি-বিষয়ে সংশয় উপপন্ন হয় না। (এশ্ব) কেন গু (উত্তর) পূর্বেবাক্ত অর্থাৎ দ্বিতীয়াখ্যায়োক্ত অবয়বিসাধক হেতুসমূহের প্রতিষেধ (খণ্ডন) না হওয়ায় দ্রব্যান্তরের আরম্ভ অর্থাৎ অবয়ব হইতে পৃথক্ দ্রব্যের উৎপত্তি আছে অর্থাৎ উহা স্বীকার্য্য।

টিগ্ননী। মংবি এখন নিজমতান্ত্রণারে পূর্বস্থিত্রাক্ত সংশ্যের খণ্ডন করিতে এই ক্তরের হারা পূর্বপক্ষ বিগিন্নান্তন বে, অবর্গনিবিধরে সংশ্য হইতে পারে না। কারণ, পূর্বে বিতীয়াধায়ে (১১)০৪:০৫:০৬) অনেক ছেলুর হারা অবর্গনী "প্রসিদ্ধ" অর্থাৎ প্রকৃষ্টকাপে নিজ করা ইইরাছে। বাহা সিদ্ধ পদার্থ, তিহিত্রর সংশ্য হইতে পারে না। কারণ, যে পদার্থবিধরে সংশ্য হইতে, সেই পদার্থের সিদ্ধি বা নিশ্চর ঐ সংশ্যের প্রতিবদ্ধক। ভাষাকার মহর্দির তাৎপর্যা বাক্ত করিতে বলিগ্নাছেন বে, অব্যানীর সাধক পূর্বেশিক্ত হেতুগুলির খণ্ডন না হওলায় অব্যাব হইতে পৃথক ক্রবা অব্যাবীর বে আবস্থ বা উৎপত্তি হয়, ইহা স্থীকার্যা। "স্থাকার অর্থ প্রকাশের জন্ত ভাষ্যকার অন্তর্গও "অন্তি" এই অব্যাব শক্ষের প্রবিধা করিনাছেন ব্রা বায় ( বিভাগ খণ্ড, ৮৬ পূর্চা ক্রান্তর্গ) বিশ্

## সূত্র। রত্তার্পপত্তরপি ন সংশরঃ॥৬॥৪১৬॥

অনুবাদ। (উত্তর) "বৃত্তির" অর্পাৎ অবয়বীতে অবয়বসমূহের এবং অবয়ব-সমূহে অবয়বীর বর্ত্তমানতা বা স্থিতির অনুপ্পতিবেশতঃও (অবয়বীর নাস্তিত্ব সিদ্ধ হওয়ায় অবয়বিবিধয়ে) সংশয় হয় না।

ভাষ্য। বৃত্তানুপপত্তেরপি তহি সংশয়ানুপপত্তিনাস্তাবন্ধবীতি।

অমুবাদ। তাহা হইলে "রুতির" অমুপপতি প্রযুক্তও সংশয়ের অমুপপতি, (যেহেডু) অবয়বী নাই।

টিমনী। পূর্বাহ্নেজে পূর্বাপকের উত্তরে মহর্ষি এই হজের বারা অব্যবীর নাজিববাদীনিগের কথা বলিবাজেন থে, বনি বল, অব্যবীর অজিব সিদ্ধ হওরার তরিক্তে সংশ্রের উপপত্তি হয় না, তাহা হইলে আমরা বলিব, অব্যবীর নাজিবই সিদ্ধ হওরার তরিক্তর সংশ্রের উপপত্তি হয় না। কারণ, অব্যবী জীকার করিতে হইলে জ অব্যবীতে তাহার অব্যবসমূহ বর্তমান থাকে, অথবা দেই অব্যবসমূহে সেই অব্যবী কর্তমান থাকে, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। কিন্ত অব্যবীতে

আবাৰসমূহের অথবা আবাৰসমূহে আবারীর বৃত্তি বা বর্ত্তবানত। কোনরাপেই উপপন্ন হইতে পারে না। হতরাং অবরবী নাই অর্থাৎ অবরবী অনীক, ইহাই সিদ্ধ হওয়ার তিরিবন সংশ্র হাইতে পারে না। কারণ, অবরবীর সিন্ধি বা নিশ্চর বেমন তিরবের সংশ্রের প্রতিবন্ধক। ফলকথা, আবারিবার অভাব নিশ্চর বা অলীকর নিশ্চরও তিরিবরে সংশ্রের প্রতিবন্ধক। ফলকথা, আবারিবার মতে ব্যব্ধ অবরবী অলীক বলিয়াই নিশ্চিত, তথন আবানিগের মতেও অবরবিবিবরে সংশ্রের উপপত্তি না হওয়ার তরিবরে আর বিসার হইতে পারে না। অবরবীর অভাব নিশ্চর বা অলীকর নিশ্চরেই হুরোভ "বৃদ্ধানুশপত্তি"। কিন্ত হুরোভ "বৃদ্ধানুশপত্তি" অবরবীর অভাবনিশ্চরের প্রযোজক হওয়ার উল পরক্ষার সংশ্বান্থপত্তির প্রযোজক বলিয়া এবং এখানে উরার উরেবের অভাবিজ্তাব্যারীতি"। কিন্ত হুরোভ "বৃদ্ধানুশপত্তির প্রযোজক রলেরা এবং এখানে উরার উরেবের অভাবিজ্ঞাকতাবশতঃ হুরে ও ভাষে উলা সংশ্বান্থপত্তির প্রযোজকদ্বপে উনিধিত হইয়াছে। এখানে বার্ত্তিক্রার ও বৃদ্ধিরান্ধার" গ্রেছ শব্দানুশপত্তির প্রযোজকদ্বপে উনিধিত হইয়াছে। এখানে বার্ত্তিক্রান্ধ ও বৃদ্ধানুশপত্তেরপি তর্তি সংশ্বান্থপপত্তি। এইদ্রপ হুরাকর হুরাকর প্রস্থানিবন্ধে" "বৃদ্ধানুশপত্তেরপি ন সংশ্বঃ" এইদ্রপ হুরাকর হুরাকর গ্রাকর হুরাছ গুরাত হইয়াছে। হুরে "গুতি শব্দের অর্থ বর্ত্তনানতা বা অবহিতি॥।।

#### ভাষা। তদ্বিভন্নতে-

অমুবাদ। তাহা বিভাগ করিতেছেন অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে যাহা উক্ত হইরাছে, তাহা পরবর্ত্তী কতিপয় সূত্রের ছারা বিশদ করিয়া বুখাইতেছেন।

### সূত্র। কৃৎস্কৈকদেশার্তিত্বাদবয়বানামবয়ব্যভাবঃ॥ ॥৭॥৪১৭॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) কৃৎস্ম ও একদেশে অর্থাৎ অবয়বীর সর্ববাংশ ও একাংশে অবয়বসমূহের বর্ত্তমানভার অভাববশতঃ অবয়বী নাই।

ভাষা। একৈকোহবয়বো ন তাবৎ ক্বংমেহবয়বিনি বর্ত্তে, তয়োঃ পরিমাণভেদাদবয়বান্তরসম্বন্ধভাবপ্রসঙ্গান্ত। নাপ্যবয়ব্যেকদেশেন, ন হুস্তান্তেহবয়বা একদেশভূতাঃ সন্তীতি।

অনুবাদ। (১) এক একটি অবয়ব সমস্ত অবয়বীতে থাকে না। যেহেতু, সেই
অবয়ব ও অবয়বীর পরিমাণের ভেদ আছে এবং (একাবয়বব্যাপ্ত ঐ অবয়বীতে)
অন্য অবয়বের সম্বন্ধের অভাবের আপত্তি হয়। (২) অবয়বীর একদেশাবচ্ছেদেও
অর্থাৎ এক এক অংশেও এক একটি অবয়ব থাকে না। যেহেতু, এই অবয়বীর
সম্য অর্থাৎ অবয়বসমূহ হইতে ভিন্ন একদেশভূত অবয়ব নাই।

টিপ্লনী। "বৃত্তাস্পণতি"প্ৰবৃত অৱবাহীর অভাব বিভ হওগায় তদিবলৈ সংশগ্ন হইতে পারে ना, देश भूतिएरव डेक हरेबारह। এখন वे "नृहायुगनिष्ठ" क्या हत १ हेश खालाम क्रिया পূর্মণক সমর্থন করিতে মহর্বি প্রথমে এই স্তত্তর ছারা বলিয়াছেন যে, অবর্থীর ফর্মাংশে এবং একাংশেও তাহার অবরব ওলির বৃত্তির বা বর্তনানতা নাই। অর্থাৎ অবরবীর সর্বাংশ বার্প্ত कविवाहे छोहार अववव छान वर्षमान भारक, हेश त्ववन चना बाब ना, छजन अवववीव अकाशनहे তাহার এক একটি অবরব বর্তমান থাকে, ইহাও বলা দায় না। স্বভরাং অবরবীতে অবরবসমূহের বর্তনানতার কোনজাণ উপপত্তি না হওয়ার আগবার আগবার, আগবি অবছবী নাই, ইহাই সিদ্ধ হয়। তাৎপৰ্যা এই যে, "অবরণী" স্বীকার করিতে হাইলে তাহা অবরবিশিষ্ট, অর্থাৎ তাহাতে তাহার व्यवप्रवर्शन वर्तमान थारक, देश श्रीकात कतिए इहेंरन। समन उत्तरक व्यवप्रवी ध्वर हेशन भाशामित्क छेशात अवदाव विनिश श्रीकात कता इहैदाएए। छाश इहेंदन उक्त भाशामि व्यवदाविभिष्ठे অর্থাৎ ব্রক্ষে শাখানি আছে, ইহাও স্বীকার করা হইরাছে। কিন্তু ইহাতে প্রশ্ন এই যে, ঐ ব্রক্ষ-রূপ একটি অবয়বীর সর্বাংশেই কি ভাহার এক একটি অবয়ব থাকে ? অথবা ঐ বুক্ষরূপ অব্যবীর এক এক অংশে তাহার এক একটি অব্যব থাকে 💡 বুক্তরাণ অব্যবীর স্বর্যাংশ ব্যাপ্ত করিয়া তাহার এক একটি অবলব থাকে, ইহা বলা বায় না। কারণ, ঐ নুক্ষরণ অবলবী, তাহার শাখাদি অবরব হইতে বৃহৎপরিমাণ। শাখাদি অবরব তদপেক্ষায় ক্ষুদ্রশ্বিমাণ। স্কুতরাং অবরব ও অবরবীর পরিমাণের ভেদবশতঃ ঐ বুক্ষের কোন অবরবই সমস্ত বৃক্ষ ব্যাপ্ত করিয়া ভারতে থাকিতে পারে না। ব্রক্ষের নর্বাংশে তাহার কোন অব্যবেরই "বুক্তি" অর্থাৎ বর্ত্তথানতা সম্ভব নহে। কুদ্রশ্রিমাণ জ্বা তনপেক্ষার মহৎপরিমাণ জবোর সন্ধাৎশে বর্ত্তশান থাকিতে পারে না। স্থতরাং প্রত্যেক অবয়বীর দর্মাংশে বর্ত্তনান আছে, ইহা কিছুতেই বলা বায় না। ভাষ্যকার উক্ত পক্ষ সমর্থন করিতে আরও একটি হেতু বলিগছেন যে, কোন অব্যব যদি দেই অব্যবীর সর্বাংশেই বর্তমান থাকে, তাহা হইলে দেই অবহবীতে অন্ত অবন্যবের সম্বদ্ধাভাবের প্রসঞ্গ হর। অতএব अवबवीत्व काशंत्र मसीधान काम अवबव नारे, देश चीकार्या । कार्यां धरे ता, यनि अवबवीत দর্জাংশেই তাহার অবছবের বর্ত্তবানতা খীকার করা বায়, তাহা হইলে বে অবছব অবছবীর সর্জাংশ ব্যাপ্ত করিয়া বর্ত্তবান আছে, দেই অবয়বের দহিতই ঐ অবয়বীর দম্বন্ধ স্থীকার্য্য। স্বন্ধ অবয়বের দহিত তাহার দহন্দ হঁটতে পারে না। কারণ, ঐ অবহবী দেই এক অবহুবদারা ব্যাপ্ত হওয়ায় তাহাতে ষ্মত অবয়বের স্থান হইতে পারে না। কোন আদনের দর্মাংশ ব্যাপ্ত করিয়া কেই উপবেশন করিলে তহিতে বেমন অন্ন ব্যক্তির সংবোগণয়ন সম্ভব হয় না, তদ্রণ অবয়বীতে তাহার সর্বাংশ ৰ্যাপ্ত কৰিয়া কোন অব্যব বৰ্তমান থাকিলে তাহাতে অন্ত অব্যৱের সম্বন্ধ সম্ভব হয় না। স্থতরাং ভাহাতে অন্ত অবলবের সময় নাই, ইহাই খীকার করিতে হয়। কিন্ত ভাহা ত খীকার করা गाइएव ना ।

যদি পুর্ণোক্ত কারণে বলা বার বে, অবরবার একদেশ বা একাংশেই তাহাতে অবহবগুলি বর্তমান থাকে, অর্থাৎ এক একটি অবরব, ঐ অবরবার এক এক অংশে বর্তমান থাকে, তাহা হইলে ত আর পুর্যোক্তি অমূপণতি ও আপতি নাই। কিন্ত এই দিতীয় পদাও বলা বাব না। কারণ, যে সমস্ত পদাৰ্থকৈ ঐ অবলবীৰ একদেশ বলিবে, ঐ সমস্ত পদাৰ্থ ত উহাৰ অবলব ভিল আৰু কিছুই নতে। ঐ সমস্ত অব্যাব ভিন্ন ইহার একদেশ বলিয়া পৃথক অবস্থব ত নাই। তাৎপর্যা এই বে, काम खनवन सनि खनवनीत अकरनाम श्रांक, हेहा विनाउ हर, जारा हरेला मारे खनवन मिरे खनवन ন্ধপ একদেশেই থাকে, ইহাই স্বীকার করিতে হয়। অর্থাৎ প্রত্যেক অবরবই সেই সেই অবরব-ত্রপ একদেশ বা অংশবিশেষেই অব্যবীতে বর্ত্তশান থাকে, ইহাই স্বীকার করিতে হর। কিন্তু তাহাও সম্ভব নছে। কারণ, কোন পৰাৰ্থই নিঞে যেমন নিজের আধার হর না, তদ্রপ অন্ত আধারে থাকিতেও निर्देश निर्देश अवस्थित के इस ना। क्लाक्या, अवस्थीत अकरम्राम या अवस्य के अवस्थीरङ থাকিবে, ঐ অবছৰ হুইডে ভিন্ন পদাৰ্থ যদি ঐ একদেশ হয়, তাহা হুইলেই উহা সম্ভব হুইতে পারে। জিল্প উহা হইতে ভিন্ন একদেশভুত অবরব ত নাই। অবঞ্চ বুক্ষাদি অবয়বীর ভিন্ন ভিন্ন বহু অবরব আছে। কিন্তু তন্মধ্য এক অবরব অন্ত অবরবল্প একরেশে - দেই অবরবীতে বর্ত্তশান আছে, ইহা ত বলা বাইবে না। কারণ, বুকের নিম্নস্থ শাখা উহার উচ্চত্ত শাখারুণ প্রদেশে ঐ বুকে আছে, ইহা সম্ভবই নহে। স্মৃতরাং বুকের গেই নিমন্থ শাধা দেই শাধারূপ একদেশেই ঐ বুকে থাকে, ইহাই দিতীর পক্ষে ধনিতে হইবে। কিন্তু তাহা ত বলা বার না। বার্তিককার এই পক্ষে শেষে পূৰ্ব্যবং ইহাও বলিয়াছেন বে, যদি কোন অব্যব সেই অব্যবন্ধণ একনেশ্ৰেই ঐ অব্যবহীতে বর্ত্তমান থাকে, তাহা হইগেও উহা কি সেই অবলবের দর্বাংশে অথবা একাংশে অবয়বীতে বর্ত্তমান খাকে, ইহা বক্তবা। কিন্তু পূৰ্ব্যবহ উহার কোন পক্ষই বলা বাইবে না। উক্ত উভয় পক্ষেই পূর্বেলাক্তরূপ দোষ অনিবার্যা। স্থতরাং অবরব অবরবীতে তাহার একদেশে বর্তনান থাকে, এই ছিতীয় পক্ষও কোনকপে সমর্থন করা যাহ না। স্কুত্রাং অবহুবীতে কোনকপেই অবহুবসমূহের বৃত্তি বা বর্ত্তমানতার উপপত্তি না হওবার অব্যবী নাই, ইহাই সিদ্ধ হয় । গ।

#### ভাষ্য। অথাবয়বেদেবাবয়বী বর্ততে-

অনুবান। যদি বল, অবয়বসমূহেই অবয়বী বর্ত্তমান থাকে, ( এতজুতরে পূর্বব-পক্ষবাদী বলিতেছেন)—

## সূত্র। তেযু চারতেরবয়ব্যভাবঃ ॥৮॥৪১৮॥

অনুবাদ। সেই অবয়বসমূহেও (অবয়বীর ) বর্তমানতা না গাকায় অবয়বী নাই।

ভাষ্য। ন তাবৎ প্রত্যবয়বং বর্ত্তে, তয়োঃ পরি মাণভেদাৎ, দ্রবাস্থ চৈকদ্রবাস্থ প্রসঙ্গাৎ। নাপ্যেকদেশৈঃ, সর্বেষন্থাবয়বাভাষাৎ। তদেবং ন মুক্তঃ সংশয়ো নাস্ত্যবয়বীতি। অনুবাদ। প্রত্যেক অবয়বে ( অবয়বী ) বর্ত্তমান থাকে না। যেহেতু সেই অবয়ব ও অবয়বীর পরিমাণের ভেদ আছে এবং প্রব্যের অর্থাৎ অবয়বী বলিয়া স্বীকৃত বৃক্ষাদি প্রব্যের একদ্রব্যাহের আপত্তি হয় ( অর্থাৎ বৃক্ষাদিদ্রব্য ভাহার প্রত্যেক অবয়বরূপ এক এক দ্রব্যে অবস্থিত হওয়ায় উহা একদ্র্যাশ্রিভ, ইহা স্বীকার করিতে হয় )। একদেশসমূহে সমস্ত অবয়বেও ( এক অবয়বী ) বর্ত্তমান থাকে না, যেহেতু অত্য অবয়ব নাই। ( অর্থাৎ বৃক্ষাদি অবয়বীর একদেশগুলিই ভাহার অবয়ব, উহা হইতে পৃথক কোন অবয়ব ভাহার নাই )। স্কুতরাং এইরূপ হইলে ( অবয়বিবিয়ে ) সংশ্য যুক্ত নহে, ( কারণ ) অবয়বী নাই।

টিপ্লনী। অবয়বিবাদী অবশ্ৰাই বলিবেন যে, অবগ্ৰবাতে তাহার অবগ্ৰবদ্মূহ বর্ত্তমান থাকে, ইহাত আমরা বলি না। কিন্ত অব্যবসমূহেই অব্যবী বর্তনান থাকে, ইহাই আমরা বলি। "अन्तरी" विनित्न अवस्तरत नवकं विनिष्ठे, धरे अर्थ है तुवा गांव। अवस्त अ अवस्त्रीत आवासारमण्डाव সহন্ধ আছে। তথাপো অবহবই আধার, অবহবী আদেয়। স্তরাং অবরবীতে ভাহার অবরবগুলি কোনকংগ বর্ত্তশান থাকিতে না পারিলেও অব্যবগুলিতেই অব্যবী বর্ত্তশান থাকে, এই সিদ্ধান্তে কোন অমুপগতি বা আপতি না থাকার অবরবী নাই, ইহা আর সমর্থন করা বাব না। এতত্ত্তরে মহর্বি এই স্তত্তের স্বারা আবার পূর্বপক্ষবাদীর কথা বলিয়াছেন দে, অব্যবসমূহেও অব্যবীর "বৃত্তি" বা বর্ত্তমানতা দস্তব না হওয়ার ঐ পক্ষও বলা যাগ না, স্ততরাং অবহবী নাই। অবস্বস্মূহেও অব্যবীর বর্ত্নানতা কেন সম্ভব নহে ? ইহা বুখাইতে ভাষাকার পুর্বেবং প্রথম পক্ষে বলিয়াছেন দে, সম্পূর্ণ অবছবী তাহা হইতে ক্ষুদ্রগরিমাণ প্রত্যেক অবরবে বর্তমান থাকিতে পারে না। কারণ, ক্তুপরিমাণ দ্রব্য কথনই বৃহৎপরিমাণ ক্রব্যের আধার হইতে পারে না। পরস্ত তাহা স্বীকার করিলে সংব্রীর একপ্রবান্ধ বা একপ্রবান্ধিতহ স্বীকার করিতে হর। কারণ, সবরবগুলি পৃথক্ भूषक् अरु अरु जिया। अ अरु अरु अरु सिंग मृत्यु विवस्तीव वर्तनामका श्रोकांत कता नाम, তাৰা হুইলে ঐ অবৰবী বে একন্দ্ৰবান্ত্ৰিত, এক ক্ৰবোই উধাৰ উৎপত্তি হুইলাছে, ইহা স্বীকাৰ কৰিতে হয়। ভাষো "একং দ্রবাং আপ্রারো যক্ত" এই অর্থে "একন্রবা" শক্তি বহুত্রীটি সমাস। উহার অর্থ একস্রবাহ্রিত। স্কুতরাং "একস্রবাত্ব" শক্ষের ছারা বুবা যায়---এক রবাহ্রিতত্ব। অবর্বী একস্রব্যাস্ত্রিত, ইহা স্বীকার করিলে অবনুধী নেই এক প্রবাজন্ত, ইহাও স্থীকার করিতে হয়। তাহা খীকার কল্লিল নোব কি ৫ ইছা বুঝাইতে বার্ত্তিককার পূর্বেবং এখানে বলিয়াছেন বে, যে অবরবাট অবরবীর আত্রর বলিয়া গ্রহণ করিবে, ঐ অধরবই দেই অবরবীর জনক, ইহাই তথন বলিতে হইবে। তাহা হইলে দেই অবরবীর দর্মদা উৎপত্তির আপত্তি হর। তাৎপর্যানীকাকার এই আপত্তির কারণ বুৰাইতে বলিয়াছেন বে, একাধিক জবোর পরস্পার সংযোগেই এক অবর্থী জবোর উৎপত্তি স্বীকার করিলে, সেই একাধিক অবরবরূপ জব্যই সেই অবরবার আধার ও উপাদান-কারণ হর, ইহা স্বীকার

कता तांत्र। जोहां हहेटा दमहे এकाधिक सरतांत्र शंतालांत मररतांत्रात डेश्शिव कावण मर्जान। मस्रव मा হওবার সর্বাদা অবয়বীর উৎপত্তি হইতে পারে না, ইহা বলা বাব। কিন্তু যদি পৃথকভাবে প্রত্যেক অব্যব্যক্ত অব্যবীৰ আশ্ৰয় বলিয়া ঐ স্থলে প্ৰত্যেক অব্যব্যক্ত পূথক ভাবে ঐ অব্যবীৰ উপাদান-কারণ বলিতে হয়, তাহা হইলে আর উহার উৎপত্তিতে অনেক অবরবের সংযোগের কোন অপেকা না থাকায় এক অব্যবজন্তই সর্বাদা দেই অব্যবীর উৎপত্তি হইতে পারে। কারণ, ঐ অবস্থীর জনক সেই অবস্থনাত্র যে পর্যান্ত আছে, সে পর্যান্ত উহার উৎপত্তি জেন হটবে না গ বার্ত্তিককার শেষে পূর্বপক্ষবাদীর কথানুষারে ভাষার দক্ষ সমর্থনের জন্ত আরও বলিয়াছেন যে, অব্যবিবাদী যে পর্মাণ্ড্রের সংযোগে ছাওঁক নামক অব্যবীর উৎপত্তি খীকার করিছাছেন, ঐ প্রমাণু তাঁহার মতে নিতা বলিয়া উহার বিনাশ নাই। স্ততরাং কারণের বিনাশজন্ত দ্বাপুকের বিনাশ হল, ইহা তিনি বলিতে পারেন না। কারনের বিভাগজন্মই দ্বাগুকের নাশ হল, ইহাও তিনি বলিতে পারেন না। কারণ, তাঁহার মতে ঐ ছাণুক নামক অব্যবী বদি উহার অব্যব প্রমাণতে পুলক ভাবেই বর্ত্তমান থাকে অর্থাৎ বিলিষ্ট প্রভাক প্রমাণ্ট খনি তাহার মতে ঐ বাণুকের আপ্রয় হয়, তাহা হইলে প্রত্যেক পরমাণ্ট পৃথক ভাবে ঐ দ্বাপুকের উপাদান-কারণ হল, ইহা স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে আর উহাতে পরমাগুলনের পরস্পার দংবোগের অপেক্ষা না থাকায় দংযুক্ত প্রমাণ্ডারের বিভাগকেও রাণুক নাশের কারণ বলা বাব না। স্তত্ত্বাং তাঁহার উক্ত পক্ষে ছাণুক নাশের কোনই কারণ সম্ভব না হওয়ার বাণুকের অবিনাশিবরূপ নিত্যত্বের আপত্তি হয়। কিন্তু ভাগুকের উৎপত্তি হওয়ায় উহাকে অবিনাশী নিতা বলা যায় না। উৎপত্তিবিশিষ্ট ভাব পদার্থ অবিনাশী, ইহার দৃষ্টাস্ত নাই। অব্যবিবাদীরাও ছাণ্ডকের অবিনাশিত্ব স্বীকার करवन ना ।

যদি বলা যায় যে, অবয়বী তাহার প্রত্যেক অবয়বে পৃথক্ ভাবে বর্ত্তমান থাকে না, কিন্তু সমস্ত অবয়বেই তাহার এক এক অংশের যারা বর্ত্তমান থাকে। তায়কার এই বিতীয় পংকর অনুপণ্ডি বুঝাইতে পূর্কবিৎ বলিরাছেন যে, অবয়বীর যে সমস্ত অবয়ব, তাহাই ত উহার একদেশ বা একাংশ এবং বাহাকে অবয়বীর একদেশ বলা হয়, তাহা উহার অবদেশ বলা হয়। ঐ একদেশরূপ শাখা ইইতে তিয় অবয়বরূপ কোন শাখা বুক্ষে নাই। শুতরাং বুক্ষের শাখাদি সমস্ত অবয়বে এক একদেশে বা ঐ শাখাদিরূপ এক এক অংশে বুক্ষরণ অবয়বী বর্ত্তমান থাকে, ইহা বলা যার না। উহা বলিতে হইলে ঐ সমস্ত একদেশকে বুক্ষরণ অবয়বীর কনক শাখাদি অবয়ব হইতে পৃথক্ অবয়ব বলিতে হয়। কিন্তু তাহা ত বলা যাইবে না। কারণ, বুক্ষের একদেশ ঐ সমস্ত শাখাদি হইতে পৃথক্ কোন শাখাদি বুক্ষে নাই। অতএব অবয়বসমূহেও যথন অবয়বীর বর্ত্তমানতা কোনকপে সম্ভব হয় না, তথন অবয়বী নাই, অবয়বী অলীক, ইহাই সিদ্ধ হয়। শুতরাং অবয়বিবিরয়ে সংশ্য হইতে পারে না। অবাবিবাদীরাও অলীক বিয়নে সংশ্য শ্রীকার করেন না।।

## সূত্র। পৃথক্ চাবয়বেভ্যোইরতেঃ ॥১॥৪১৯॥

অনুবাদ। এবং অবয়বসমূহ হইতে পৃথক্ স্থানেও (অবয়বীর) "বৃত্তি" অর্থাৎ বর্তমানতা না থাকায় অবয়বী নাই।

ভাষা। "অবয়ন্যভাব" ইতি বর্ত্তে। ন চালং পৃথগনমবেভ্যো বর্ত্তে, অগ্রহণামিত্যস্থশসাচ্চ। তত্মামাস্ত্যবয়নীতি।

অনুবাদ। "অবয়ব্যভাবঃ" ইহা (পূর্বসূত্রে) আছে, অর্থাৎ পূর্বসূত্র হইতে ঐ পদটি এই সূত্রে অনুবৃত্ত হইতেছে। (সূত্রার্থ) এই অবয়বী অবয়বসমূহ হইতে পূথক স্থানেও বর্ত্তমান নাই। যে হেতু (অন্যত্র) প্রত্যক্ষ হয় না এবং নিত্যবের আপত্তি হয় (অর্থাৎ অনাধার অবয়বী স্বীকার করিলে উহার নিত্যক স্বীকার করিতে হয়) অতএব অবয়বী নাই।

টিলনী। বদি কেই বলেন বে, অবহবী তাহার অবয়বদমূহ হইতে পূথকু কোন স্থানেই বর্তমান থাকে, ইহাই স্বীকার করিব,—অবয়বসমূহে বর্তমান না থাকিলেই যে অবয়বী অলীক, ইহা কেন হইবে 

এতহন্তরে পূর্জপক্ষদমর্থক মহর্বি আবার এই স্থকের দারা যলিয়াছেন বে, অব্যবদমূহ হইতে পৃথকু কোন স্থানেও অবয়বী বর্তমান থাকে না, অতএব অবয়বী নাই। অবয়ব বাতিরেকে সম্ভত্ত অবরবী নাই, ইহা কিরাপে বুঝিব ? ভাষ্যকার ইহার হেতু বলিলাছেন,—"অগ্রহণাৎ"। অর্থাৎ অবরবসমূহ হইতে পুথক্ কোন স্থানে অবরবীর প্রত্যক্ষ না হওয়ায় অভয়ও অবরবী নাই, ইহা বুঝা ঘার। বার্ত্তিককার ঐ তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বনিয়াছেন,—"অবরবব্যতিরেকেণাঞ্চত্র বর্ত্তনান উপ-লভোত ° অর্থাৎ অবরবী যদি অবরব বাতিরেকে অক্ত কোন হানে বর্ত্তদান থাকে, তাহা হইলে দেই স্থানে তাহার প্রত্যক্ষ হউক ? কিন্ত তাহা ত হর না। অবরব বাতিরেকে কেহই অবরবীর প্রত্যক করে না। অবয়বিবাদী পরিকেষে যদি বলেন যে, আছো, অবয়বী কোন স্থানে বর্ত্তমান না হইলেই বা কতি কি 💡 আমরা অগতা৷ অনাধার অবহনীই স্বীকার করিব 🤊 এ জন্য ভাষ্যকার পরে বলিয়াছেন, — "নিতারপ্রসঙ্গাচ্চ"। অর্থাৎ তাহা হইলে অব্যবীর নিতারাণদ্ধি হর। কারণ, যে জবোর কোন আধার নাই, যাহা কোন জবো বর্তমান থাকে না, সেই অনাধার জ্রবোর নিতাত্বই অবর্বিবাদীয়া স্বীকার করেন। যেমন গগন প্রভৃতি নিতান্তব্য। কিন্তু অনহবীর নিত্যন্থ তাঁহারাঞ্জ স্বীকার করেন না। ফলকথা, অব্যবদস্হ হইতে পৃথক্রপে কোন স্থানে অব্যবীর বৃত্তি বা বর্তমানতাও কোন-ক্রণেই উপগল না হওলার অবলবিনামক জন্তা দ্রবা কোনকংশই সিম্ক হইতে পারে না। পরস্ত अवत्रवीत अञान वा अभीक वहें निका सा।

বৃত্তিকার বিখনাথ এই ক্রের বাাথ্যা করিয়াছেন যে, ধনি বল, অবৃত্তি থা অনাধার অব্যবীই স্থীকার করিব ? এই জল্ল পূর্বেণক-সমর্থক মহনি এই ক্রের ছারা আবার বলিয়াছেন যে, অবহব-

702

সমূহ হইতে পৃথক অব্যবী নাই। কেন নাই ? এতত্ত্তের প্রশোষ বলা হইয়াছে "অব্তেঃ"। অর্থাৎ অব্যবীর "বৃত্তি" বা কোন স্থানে বর্ত্তনানতা না থাকার তাহার নিতাত্বের আগত্তি হয়। বৃত্তিকার শেষে আবার বলিরাছেন বে, অথবা অব্যবী তাহার অব্যবসমূহে সর্বাংশে অথবা একাংশে থাকে না, কিন্তু অব্যবস্থাই থাকে, ইহা বলিলে পূর্ব্বপক্ষরারী এই প্রত্রের হারা ঐ পক্ষেও নিজ মত সমর্থন করিতে বলিয়াছেন বে, অব্যবসমূহ হইতে পূথক অব্যবী নাই। কারণ, "অব্যত্তঃ" অর্থাৎ থাহেতু অব্যবীর বৃত্তি বা বর্ত্তমানতা নাই। অব্যবী কোন স্থানে বর্ত্তমান না থাকিলে উহা অনাধার অব্য হওয়ার উহার নিতাত্বের আপত্তি হয়। বৃত্তিকার পূর্বোক্ত সপ্তম ও অইম প্রত্রেক ভারাকারের বাক্য বলিয়াই উল্লেখ করিয়াছেন এবং আনক্ষের মতে উহা মহর্ষির ক্রত্র, ইহান্ত শেষে বলিয়াছেন। কিন্তু পূর্বোক্ত সপ্তম প্রত্রের অব্যাহণার ভার্যকার "ত্তিত্তভাতে" এই বাক্যের প্রয়োগ করার এবং এই প্রের ভারারান্তে অইম প্রত্রের অব্যাহণার ভার্যকার।" এই পনের অন্তর্ভির উল্লেখ করার এবং এই প্রের ভারারান্ত্রের মতে যে ঐ ছুইটা ন্যাহ্বপত্রে, এ বিষয়ে সংশ্য হয় না। তথাপি রন্তিকারের যে, কেন ঐ বিষয়ে সংশ্য ছিল, তাহা প্রহীগণ চিন্তা করিবেন। মুদ্রিত "ন্যায়বার্ত্তিক" পূর্তকে "পূথক চাব্রবভাহাহ্বরার্ত্তে" এইরূপ প্রস্থাঠান হার যায় । মুদ্রত "ন্যায়বার্তিক" পূর্তকে "পূথক চাব্রবভাহাহ্বরার্ভ্রে" এইরূপ প্রস্থাঠান হার যায় । মুদ্রত "ন্যায়বার্তিক"

#### সূত্র। ন চাবয়ব্যবয়বাঃ ॥১০॥৪২০॥

অনুবাদ। অবয়বী অবয়বসমূহও নহে অর্থাৎ অবয়বসমূহে অবয়বীর ভেদের ভায় অভেদও আছে, ইহাও বলা যায় না।

ভাষা। ন চাবয়বানাং ধর্মোহবয়বী, কমাৎ ? ধর্মনাত্রস্ত ধর্মিভি-রবয়বৈঃ পূর্ববং সম্বন্ধাতুপপত্তেঃ পৃথক্ চাবয়বেভ্যো ধর্মিভ্যো ধর্মস্তা-গ্রহণাদিতি সমানং।

সমুবাদ। অবয়বী অব্যবসমূহের ধর্মমাত্রও নহে। প্রেশ্ন) কেন १ (উত্তর)
বৈহেতু ধর্মমাত্রের অর্থাৎ ধর্মমাত্র বলিয়া স্বীকৃত অব্যবীর ধর্মী অব্যবসমূহের সহিত
পূর্ববিৎ সম্বন্ধের উপপত্তি হয় না এবং ধর্মী অব্যবসমূহ হইতে পৃথক স্থানে ধর্ম
অব্যবীর প্রত্যক্ষ হয় না, ইহা সমান অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত হেতুর দ্বারা পূর্ববিৎ এই
পক্ষেরও অনুপৃথিতি সিদ্ধ হয়।

চিপ্ননী। কাষারও মতে অনুনধী অন্যবদ্ধুহের ধর্মদান, কিন্তু উথা অন্যবদ্ধুহ হইতে অত্যন্ত ভিন্ন প্রথমি নহে, অত্যন্ত অভিন্ন প্রার্থিত নহে। কারণ, অত্যন্ত ভিন্ন এবং অত্যন্ত অভিনন্ত পরার্থিছরের মধ্যে একে অপরের ধর্ম বা ধর্মী হল না। উল্লেপ পদার্থিছরের ধর্মধামিভাব হইতে পারে না। স্কুথরাং অনুনধী অন্যবদ্ধুহ হইতে কথাঞ্জং ভিন্নও বটে, কথাঞ্জং অভিন্নও বটে। তাহা হইলে অনুনধী তাহার অব্যবদ্ধুহ কথাঞ্জং আভন-সম্বদ্ধে বর্তনান থাকে, ইয়াও বলা বাইতে পারে। সংক্ষিত্রানী সাংখ্যানি সম্প্রদানও ক্ষুটানি অন্যব হইতে ব্যাদি অনুনধীর আত্যন্তিক ভেষ

স্বীকার করেন নাই। দর্জ্বশাস্ত্রক্ষ বৈয়াকরণ নাগেশ ভট্ট প্রভৃতিও উহা গণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। প্রাচীন কাল হইতেই উক্ত বিধার নানা বিচার ও নতভেদ প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। কোন সম্প্রদার অবহব ও অবহবীর অভেদবাদী। কোন কোন সম্প্রদার ভেলাভেদবাদী। অসৎকার্যাবাদী সম্প্রদার আতান্তিক ভেদবারী। এখানে পূর্ক্ত্পক স্বর্গনের জন্য সর্ক্তেশ্বে মহর্ষি পূর্ক্তাক্ত মতেরও পঞ্জন করিতে এই কৃত্রের ছারা বলিয়াছেন তে, অবর্বী অব্যবসমূহও নছে। অর্থাৎ উহা অব্যবসমূহ হইতে ভিন হইরাও বে অভিন, ইহাও বলা বাদ না। অবলা জবরবী যদি অবছবণমূহের ধর্ম হয়, তাহা ইইবে পূর্ব্বোক্ত যুক্তি অনুমারে কেই উহাকে অবয়বদমূহ হইতে কথঞ্জিৎ অভিন্নও বলিতে পারেন। কিন্ত অবয়বী অবয়বদমূহের ধর্ম ইইতে পারে না। ভাষাকার পূর্বস্কলকবাদীর কথা সমর্থন করিতে ভাঁহার পুর্বোক্ত হেতুর উল্লেখ করিয়া বলিখাছেন বে, অবয়বী বদি অবয়বস্মূহের ধর্মনাত্র হব, তাহা হুইলেও ত ধর্ম অবস্থান্ত উহার দত্তা স্বীকার করিতে হুইবে। কিন্ত অবহক সমূহে বে অবরবী কোনজপেই বর্তনান হর না, ইহা পুর্কেই উক্ত হইয়াছে। স্বতরাং ধর্মী অবরব-সমূহের সহিত অবরবীর সক্ষের উপপত্তি না হওয়ার অবরবী অবর্নমূহের ধর্ম, ইহাও বলা বার না। আর ধদি কেই বলেন বে, অবরবী অবরবদমুহের ধর্মই বটে, কিন্তু উহা ধর্মী অব্যবদমূহ হইতে পুথক্রপে বা পুথক্ স্থানেই বর্তমান থাকে। এতছভারে ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন বে, দুলী মবরবদ হুহ হইতে পৃথক রূপে বা পৃথক স্থানে উহার দর্ম অবরবীর যে প্রভাক্ষ হয় না, এই হেতু পুর্ববং এই মতেও তুলা। অর্থাৎ ঐ হেতুর দার। ধর্ম অবনাবী বে, ধর্মী অবনবদমূহ হইতে পুরুক স্থানে বর্তমান থাকে না, ইহা পূর্ববং দিছ হয়। স্কুতবাং এই মতেও পূর্ববং ঐ কথা ৰঙা বার না। অবরবসমূহের ধর্ম অবরবী কোন ছানেই বর্ত্তমান থাকে না, উহার কোন আযার নাই, ইহা বলিলে পূর্বাবং উহার নিভাছের আণত্তি হয়, ইহাও এখানে বার্তিককার বুলিছাছেন। এবং পরে তিনি আরও বুলিছাছেন বে, অব্যবী সমস্ত অবয়বে একদেশে বর্তমান খাকে, ইহা বলিলে অবরবী অবরবসমূহ মাত্র, ইহাই কগতঃ স্বীকৃত হয়। তাৎপর্যাটীকাকার বার্তিককারের ঐ কথার গুড় তাৎপর্য্য ব্যাথ্যা করিয়াছেন যে, অবয়বী অব্যবসমূহে একদেশে বর্তমান शास्त्र, हेहा विज्ञात अवस्वीद त्नहे अवसम्बद्धित अवस्वनमुद्ध वर्त्तमान शास्त्र कि ना, हेश वक्ता। पकरमश्चिम यनि अवस्वतम्मार वर्तमान थारक, जाहा इहेरन के धकरमश्चिनिहे वज्राज्ञ अवस्वी, ইছাই স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু ঐ একদেশগুলি নানা পদার্থ, উহা অব্যবসমষ্টি হইতে কোন পुबक् भार्ण नरह। छुछतार अवस्यो के अकरमन वा अवस्वममष्टि माट, रेहारे कन्छ: खीकुछ सा । বার্ত্তিককার সর্বাশেষে আরও বলিয়াছেন যে, অবয়বী এক অবয়বে একদেশে বর্ত্তমান থাকে, ইয়া বলিলে কোন এক অবহুবের প্রতাক্ষ হুইলেই তৎস্থানে শেই অবহুবীর প্রতাক্ষ হুউক ৭ কিন্তু তাহা ত হয় না। বেমন বস্তের অবহুব স্তেরাশির মধ্যে একটি স্ফানে প্রতাক্ষ হইলে কখনই বস্তের প্রতাক্ষ হয় না। তাংগর্ঘাটীকাকার পূর্ব্বোক্ত মতবিশেষের উল্লেখ ও সমর্থনপূর্ব্যক উল্লেখ গুরুষার্থ এই ফ্রের অবতারণা করিলা পূর্ব্বপক্ষবাদীর দতাস্থদারে উক্ত মতের খণ্ডদ করিতে বলিলাছেন বে, জনম্বীতে

অব্যবসমূহের তেনের স্থায় অভেনও আছে, ইহা বলা বার না। কারণ, ভেনের অভাব অভেন,

আন্তরের অভাব তেন। কুতরাং উইং পরম্পার-বিরুদ্ধ বলিয়া কথনই একাখারে থাকিতে পারে না। পরস্ত নদি অব্যবী ও অব্যবদমূহের আতান্তিক অভেদই শীকার করা বার, তাহা হইলে অব্যবীকে অব্যবদমূহের ধর্ম বলা যার না। কারণ, আতান্তিক অভিন্ন পদার্থময়ের ধর্মজ্ঞান হইতে পারে না। স্কৃতরাং অব্যবদমূহের আতান্তিক তেনই শীকার্যা। তাহা হইলে অব্যবদ্ধকে আব্যবদমূহের ধর্মও বলা বাইতে পারে। কারণ, বেমন আতান্তিক ভেদ থাকিলেও কোন কোন পদার্থের কার্যাকারণভাব স্বীকৃত হইরাছে, তত্রপ আতান্তিক ভেদ থাকিলেও কোন কোন পদার্থ-বিশেবের ধর্মধর্মিভাবও স্থাকার্যা। স্কৃতরাং অব্যবদী অব্যবদমূহ হইতে অতান্ত ভিন্ন পদার্থ, কিন্তু উহার ধর্ম, ইহাই স্থাকার্যা হইলে পুর্মোক্ত দোধ অনিবার্যা। কারণ, অব্যবী যে অব্যবদমূহে কোনরূপেই বর্তনান হইতে পারে না, ইং। পুর্মপক্ষবাদী পুর্মেই প্রতিপন্ন করিয়াছেন। অব্যবী অব্যবদমূহে কোনরূপে বর্তনান হইতে না পারিলে উহা অব্যবদমূহের ধর্ম হইতে পারে না। ব্রন্তিকার বিশ্বনাথ এই স্কৃত্রের দর্মলান্তানে ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, অব্যবী ও অব্যবদমূহ যে অভিন্য পদার্থ, অর্থাৎ ঐ উত্যার তালান্যা বা অভেদই দক্ষর, ইহাও বলা বার না। কারণ, কেহ স্কৃত্রকই বন্ধ বালিয়া এবং কন্তরেকই গৃহ বলিয়া বুমে না। পরন্ত অভেদ সম্বন্ধে আধারাধের ভাবেরও উপপত্তি হয় না। স্বত্র ও বন্ধ অভিন্য, কিন্তু স্বত্র ঐ বন্ধের আধান, ইহা বলা বার না। চতুর্থ বন্ধে সংকার্যান বাদের সমানোচনার উক্ত বিব্রে অন্তান্ত কথা জইবা । ১০।

## সূত্র। একস্মিন্ ভেদাভাবাদ্ভেদশব্দপ্রাগান্তপপত্তে-রপ্রশ্বঃ ॥১১॥৪২১॥

অনুবাদ। (উত্তর) এক পদার্থে ভেদ না থাকায় ভেদ শব্দ প্রয়োগের অনুপপত্তি-বশতঃ ( পূর্বেবাক্ত ) প্রশ্ন হয় না।

ভাষ্য। কিং প্রত্যবয়বং কুংস্নোহ্বয়বী বর্ত্তে অথৈকদেশেনেতি নোপপদ্যতে প্রশ্ন:। কস্মাৎ ? একস্মিন্ ভেদাভাবাদ্ভেদশব্দ-প্রায়োগানুপপত্তেঃ। কুৎস্কমিত্যনেকস্তাশেষাভিধানং, একদেশ ইতি নানাত্বে কস্সচিদভিধানং। তাবিমৌ কুৎস্নৈকদেশব্দী ভেদবিষয়ো নৈকস্মিন্পপদ্যতে, ভেদাভাবাদিতি।

অনুবাদ। কি প্রত্যেক অবহবে সমস্ত অবয়বী বর্ত্তমান থাকে ? অথবা এক-দেশ দারা বর্ত্তমান থাকে ? এই প্রশ্ন উপপদ্দ হয় না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) বেহেতু এক পদার্থে ভেদ না থাকায় ভেদ শব্দ প্রয়োগের উপপত্তি হয় না। বিশ্দার্থ এই যে, "কুৎস্ন" এই শব্দের দারা অনেক পদার্থের অশেষ কথন হয়। "একদেশ" এই শব্দের হার। নানাহ অর্থাৎ পদার্থের ভেদ খাকিলে কোন একটি পদার্থের কখন হয়। সেই এই "কুৎস্ন" শব্দ ও "একদেশ" শব্দ ভেদবিহয়, একমাত্র পদার্থে উপপন্ন হয় না। কারণ, ভেদ নাই। অর্থাৎ অবয়বা একমাত্র পদার্থ, ভুতরাং তাহাতে "কুৎস্ন" শব্দ ও "একদেশ" শব্দের প্রয়োগ উপপন্ন না হওয়ায় পূর্বেবাক্তরূপ প্রশ্নই হইতে পারে না।

हिश्रमी। वहर्षि शृद्धीक मध्य एव इहेएठ ठाति एव बाहा व्यवस्थी नाहे व्यर्था व्यवस्थी অলীক, এই পূর্মপক্ষের সমর্থন করিয়া, এখন তাহার নিজ দিছাতা সমর্থন করিতে এই স্থা ও পরবর্তী দাদশ প্রের ঘারা পূর্ব্রপক্ষবাদীর বৃক্তি খণ্ডন ক্রিলাছেন। সপ্তম প্রের ছারা পূর্ব্রপক্ষ-বাৰীর কথা বলা হইগ্নাছে যে, অব্যবদমূহ সমস্ত অব্যবীতে হর্তমান থাকে না এবং অব্যবীর এক-চেলেও বর্ত্তমান থাকে না, অত এব অবহবী নাই। কিন্তু অব্যবহাতে যে তাহার অব্যবসমূহ বর্ত্তমান খাকে, ইহা মহর্ষি গোতন ও ভন্মভাত্মবর্জী কাহারই দিনাস্ত নহে। তাঁহাদিগের মতে দমবান্ত্রি-কারলেই সমবায় সমজে তাহার কার্য্য বর্তমান থাকে। অব্যবসমূহই অব্যবীর সমবানিকারণ। क्रुठतार के व्यवत्रवर्गमुद्दरे सम्योव समाप्त व्यवस्ती वर्खमान शास्त्र, देहारे मिसास्त्र। विश्व डेक দিছাত্তেও পূর্মণ্ডবাদী অবস্তই পূর্মবং প্রশ্ন করিবেন বে, কি প্রত্যেক অবরবে সমস্ত অবয়বীই বর্তমান থাকে ? অথবা একদেশের ছারা বর্তমান থাকে ? এডছভবে মহর্ষি এই প্রভের ছারা বলিয়াছেন বে, এরণ প্রপ্নই হব না। কারণ, বৃক্ষাদি অবহুবীগুলি পূথক পুথক এক একটি পদার্থ। বে কোন একটি অব্যবীকে গ্রহণ করিয়া ঐরপ প্রশ্ন হইতে পারে না। কারণ, তাহাতে ভেদ নাই। আনক পদার্থে ই পরস্পর ভেদ থাকে, একমাত্র পদার্থে উহা থাকে না। স্থান্তরাং তাহাতে তেন শব্দ প্রয়োগের উপপত্তি না হওগার পূর্বোক্তিরপ প্রার হইতে পারে না। ভাষ্যকার মহবির তাৎপর্যা ব্যক্ত করিতে বনিরাছেন বে, "কুৎম" শক্ষের দারা অনেক পদার্থের আশের বলা হইয়া থাকে। এবং "একদেশ" শব্দের দ্বারা অনেক পদার্থের মধ্যে কোন একটা বলা হইয়া থাকে। অগাঁও পদাৰ্থ অনেক হইলে দেখানেই ঐ সমন্ত পদাৰ্থের সমন্তকে থলিবার ছন্ত "কুংল্ল" শক্তের প্রয়োগ হইয়া থাকে এবং ঐ স্থলে তন্মধ্যে কোন একটি পদার্থ বক্তব্য হইবেই "একদেশ" শদ্ধের প্ররোগ হইরা থাকে। স্থতরাং "কংম" শব্দ ও "একদেশ" শব্দ ভেদ শব্দ বা ভেদবিরা। অর্থাৎ পদার্থের ভেদ স্থলেই ঐ শব্দব্যরের প্রয়োগ হইয়া থাকে। স্নতরাং নুকাদি এক একটি অবমারী প্রহণ ক্রিরা কোন অব্যবীতেই "রুৎম" শব্দ ও "একদেশ" শব্দের প্রয়োগ উপপন্ন হয় না। কারণ, এক পদার্থ বনিয়া ঐ অবয়বীর ভেদ নাই। বাহা বস্তুতঃ এক, তাহাতে "কুৎস্ল" ও "এঞ্চদেশ" বলা যার না। অবশ্রা এক অবরবীরও অনেক অবহর থাকার সেই অবরবসমূহে "রুৎর" শক্তের প্রয়োগ এবং উহার নধ্যে কোন অবয়ব গ্রহণ করিয়া "একদেশ" শক্ষের প্রয়োগ হইতে পারে। কিন্তু প্ৰৰূপক্ষৰাহী যে, এক অব্যৱীকেই বাহণ কৰিয়া ভাষাতেই "ক্ৰংল্ন" শব্দ ও "একদেশ" শব্দ প্ৰয়োগ-পূর্মক এরৰ প্রশ্ন করিবেন, তাহা কোনরূপেই হইতে গারে না, ইহাই উন্তরবাদী মহর্ষির ভাৎগর্য্য।

কলকথা, পৃথক পৃথক এক একটি অবয়বী তাহার সমবায়িকারণ অবরবসমূহে সমবায় সহজে বর্ত্তমান থাকে। তাহাতে "কংল্ল" ও "একদেশের কোন প্রসন্থ নাই। বেমন জব্যে জব্য জাতি এবং ঘটাদি জব্যে বউদ্ধান ছাতি নিরবছিল্ললগেই সমবার সহজে বর্ত্তমান থাকে, তল্লপ অবয়বসমূহেও অবয়বী নিরবছিললগেই সমবার সহজে বর্ত্তমান থাকে, ইহাই সিদ্ধান্ত। স্কুতরাং অবয়বী অবয়ব-সমূহেও কোনলগে বর্ত্তমান থাকে না, ইহা বনিয়া অবয়বী নাই, অবয়বী অনীক, ইহা কথনই সমর্থন করা বাহা না ১১৪

ভাষ্য। অন্যাবয়বাভাবালৈকদেশেন বৰ্ত্তে ইত্যহেতুঃ— অনুবাদ। অহ্য অবয়ব না থাকায় ( অবয়বী ) একদেশ বারা বর্ত্তমান থাকে না, ইহা অহেতু অর্থাৎ হেতু হয় না।

### সূত্র। অবয়বান্তরভাবেঽপারতেরহেতুঃ॥১২॥৪২২॥

অমুবাদ। (উত্তর) স্বত্য অবয়ব থাকিলেও (অবয়বীর) অবর্ত্তমানতাবশতঃ ("অবয়বাস্তরাভাবাৎ" ইহা) অহেতু অর্থাৎ উহা হেতু হয় না।

ভাষ্য। অবয়বান্তরাভাবাদিতি। যদ্যপ্যেকদেশোহ্বয়বান্তরভূতঃ স্থা-তথাপ্যবয়বেহ্বয়বান্তরং বর্ত্তে, নাবয়বীতি। অন্থাবয়বভাবেহ্পার্তে-রবয়বিনো নৈকদেশেন ব্তিরক্যাবয়বাভাবাদিত্যহেতুঃ।

বৃত্তিঃ কথমিতি চেং ? একস্থানেকত্রাশ্রমাশ্রিতসম্বর্জকণা প্রাপ্তিঃ।
আশ্রমাশ্রিতভাবঃ কথমিতি চেং ? যস্ত যতোহমুত্রাম্বলাভামুপপতিঃ দ
আশ্রয়ঃ। ন কারণদ্রব্যেভ্যোহম্বত্র কার্যদ্রব্যমাল্পানং লভতে। বিপর্যয়স্ত কারণদ্রব্যেষিতি। নিত্যেষু কথমিতি চেং ? অনিত্যেষু দর্শনাৎ সিদ্ধং। নিত্যেষু দ্রব্যেষ্ কথমাশ্রমাশ্রিতভাব ইতি চেং ? শ্রনিত্যেষু দ্রব্যগ্রবেষু দর্শনাদাশ্রমাশ্রিতভাবস্থ নিত্যেরু সিদ্ধিরিতি।

তক্ষাদবয়ব্যভিমানঃ প্রতিষিধাতে নিঃপ্রেয়দকামস্থা, নাবয়বী, যথা রূপাদিবু মিথ্যাদকল্পো ন রূপাদয় ইতি।

অনুবাদ। "অবয়বান্তরাভাবাৎ" এই বাক্য অহেতু। (কারণ) যদিও অবয়-

বুজিত বনেক পৃথ্যক এবং "ভাহবার্ত্তিক" ও "ভাহবতীনিবক্ষে" এই বাবে "অব্যব্যভাগতাবেহণি" এইজপ পাঠ কেবা বার। কিন্তু উহা কে প্রকৃত পাঠ কছে ইব্য এই প্রকৃত্তর কর্ব প্রবাহলাচনা করিলে সহছেই বুকা বরে। তাবাকারের বাবোরে ছারাও উহা পাঠ বুঝা বার।

নান্তরভূত একদেশ থাকে, তাহা হইলেও অবয়বে অত্য অবয়বই থাকিতে পারে, অবয়বী থাকিতে পারে না। (সূত্রার্থ) অত্য অবয়ব থাকিলেও অবয়বীর অবর্ত্তমানতাবশতঃ (অবয়বসমূহে) অবয়বীর একদেশহারা বর্ত্তমানতা নাই, (সূতরাং) "অত্যাবয়বাভাবাৎ" ইহা অহেতু [অর্থাৎ অবয়বী তাহার অবয়বসমূহে একদেশ হারাও বর্ত্তমান থাকে না, এই প্রতিজ্ঞার্থ সাধন করিতে পূর্বপক্ষবাদী যে "অত্যাবয়বাভাবাৎ" এই হেতুবাক্য বলিয়াছেন, উহা হেতু হয় না। কারণ, ঐ অবয়বীর একদেশ হইতে ভিন্ন অবয়ব থাকিলেও এক অবয়বে অপর অবয়বই থাকিতে পারে, তাহাতে অবয়বী থাকিতে পারে না। স্তরাং উক্ত হেতুর হারা পূর্ববপক্ষবাদীর সাধাসিন্ধি হয় না, উহা হেতুই হয় না]।

প্রের) বৃত্তি কিরূপ,ইহা যদি বল १ (উত্তর) অনেক পদার্থে এক পদার্থের আশ্রয়ান্তিত সম্বন্ধরূপ প্রাপ্তি অর্থাৎ সমনায়নামক সম্বন্ধ। আশ্রয়ান্তিত ভাব কিরূপ, ইহা যদি বল १ (উত্তর) যে পদার্থ হইতে অন্যত্র যাহার আত্মলাভের অর্থাৎ উৎপত্তির উপপত্তি হয় না, সেই পদার্থ ভাহার আশ্রয়। কারণক্রবা হইতে অন্যত্র অর্থাৎ জন্ম ক্রয়ের সমনায়িকারণ অবয়বসমূহ হইতে ভিন্ন কোন পদার্থেই জন্মন্তব্য আত্মলাভ করে না অর্থাৎ উৎপন্ন হয় না। কিন্তু কারণক্রব্যসমূহে বিপর্যায় [ অর্থাৎ কারণক্রব্যসমূহ, (অবয়ব) জন্মন্তব্য ( অবয়বীতে ) উৎপন্ন হয় না, উহা হইতে অন্যত্র উৎপন্ন হয়, ফ্রেরাং জন্মন্তব্য কারণক্রব্যের আশ্রয় নহে ] (প্রের্থা) নিত্যপদার্থে কিরূপ, ইহা যদি বল १ (উত্তর) অনিত্য পদার্থবিশোষে দর্শনবশতঃ সিদ্ধ হয়। বিদ্যার্থ এই যে, প্রের্থা) নিত্যন্তব্যসমূহে কিরূপে আশ্রয়াশ্রিভভাবের দর্শনবশতঃ নিত্য দ্রব্য ও গুণে আশ্রয়াশ্রিভভাবের দর্শনবশতঃ নিত্য দ্রব্য ও গুণে আশ্রয়াশ্রিভভাবের দর্শনবশতঃ নিত্য দ্রব্য ও গুণে আশ্রয়াশ্রিভভাবের দর্শনবশতঃ নিত্য দ্রব্য ও গুণে

অতএব মুক্তিকামী ব্যক্তির পক্ষে অবয়বিবিষয়ে অভিমানই নিষিদ্ধ হইয়াছে, অবয়বী নিবিদ্ধ হয় নাই। যেমন রূপাদি বিষয়ে মিথ্যাসংকল্পই নিষিদ্ধ হইয়াছে, রূপাদি বিষয় নিষিদ্ধ হয় নাই।

টিপ্ননী। অব্যবী তাহার নিজের সর্বাবিরবে একদেশ হারাও বর্তমান থাকে না—এই পক্ষ সমর্থন করিতে প্র্রাপক্ষবাদী হেত্বাকা বলিয়াছেন,—"অভাব্যবাভাবাং"। পূর্বোজ্য অষ্টম ভ্রেভাষো ভাষাকার ইহা বাজ করিয়া বলিয়াছেন। মহর্বির এই ভ্রের হারাও পূর্বাপক্ষবাদীর উজ্জ্বপ প্রতিজ্ঞাবাক। ও হেত্বাকা বৃথিতে পারা যার। কারণ, মহর্বি এই ভ্রের হারা পূর্বাপক্ষবাদীর কোন হেত্বাকা বে হেতু হয় না, ইহা সমর্থন করিতে "অব্যবাভ্রভাবেহপার্ছে:" এই কথার হারা জন্ম অবরব থাকিলেও অবয়বী তাহার নিজের অবরবসমূহে একদেশহারা বর্ত্তমান থাকিতে পারে না, ইহাই প্রকাশ করিছাছেন। স্কুতরাং পূর্ব্বপক্ষবাদীর "অভাবন্নবাভাবাৎ" এই হেত্রাক্যকেই গ্রহণ করিয়া মহর্ষি বে, এই স্থত্তের দারা উহাকেই অহেতু বলিয়াছেন, ইহা স্পষ্টই বুঝা যায়। তাই ভাষাকারও প্রথমে মহর্বির উক্তরূপ তাৎপর্বাই বাক্ত করিরা মহর্বির এই স্থানের অবতারণা করিয়াছেন। এবং পরে ভাষারন্তে "অভাবয়বাভাবাং" এই পুর্বোক্ত হেত্বাকোর অর্থানুবাদ করিলা বলিয়াছেন, "অবমুবাস্তরাভাবাদিতি"। স্থাত্ত্বাক্ত "অহেতু" শব্দের পূর্বের ঐ বাক্যের বোগ করিরা শুন্তার্থ ব্যাখ্যা করিতে হইবে, ইহাই ভাষাকারের বিবন্ধিত। ভাষ্যকার পরে মহর্ষির "অবরবা-স্তরভাবেহপানুত্তেঃ" এই কথার তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়াছেন খে, বদিও অবরবাস্তরভূত একদেশ থাকে, ভাষা হইলেও অবয়বে দেই অবরবাস্তরই থাকিতে পারে, তাহাতে অবরবী থাকিতে পারে না। তাৎপর্য্য এই বে, অবছবী তাহার নিজের অবয়বসমূহে একদেশ বারা বর্তনান থাকে না, ইহা সমর্থন করিতে পূর্ব্বপক্ষবাদী হেতু বলিয়াছেন, — অব্যবাস্তব্যভাব। অর্থাৎ অব্যবী যে সমস্ত অব্যাহ এক-দেশ ৰারা বর্ত্তমান থাকিবে, নেই সমস্ত অব্যাবই তাহার একদেশ,উহা হইতে ভিন্ন কোন অব্যাব তাহার একদেশ নাই। তাহা হইলে বুঝা বার বে, উহা হইতে তির কোন অবরব থাকিলে সেই একদেশ ৰারা অবয়বী তাহার সর্বাবয়বে বর্ত্তমান থাকিতে পারে, ইহা পূর্বাপক্ষবাদী স্বীকার করেন। তাই মহবি বলিয়াছেন যে, অবরবীর সেই সমস্ত অবরব ভিন্ন আর অবরব নাই, ইহা সত্যা, কিন্তু তাহা থাকিলেও ত তত্ত্বারা অবর্থী ভাষার দর্বাবরণে বর্ত্তশান ইইতে পারে না। কারণ, দেই অবর্থীর পুথকু কোন স্বৰুৰ স্বীকাৰ কৰিলে নেই পুথকু স্বৰুৰই উহাৰ স্বস্তান্ত স্বৰুৰে বৰ্তমান থাকিতে পারে; তাহাতে অবরবী বর্তমান থাকিতে পারে না। অর্থাৎ পূর্ব্বপক্ষবানীর যুক্তি অনুসারে জবরবীর জন্ম জবরব থাকা না থাকা, উভয় পক্ষেই অবরবে অবরবীর বর্ত্তথানত। সম্ভব হয় না। স্থতরাং তিনি যে, অবরবী তাহার সর্ববিদ্ধার একদেশবারাও বর্তনান থাকে না, এই প্রতিজ্ঞার্থ সাধন করিতে "অক্টাবয়বাভাবাৎ" এই হেতৃবাকা বলিয়াছেন, উহা হেতৃ হয় না।

পূর্ব্বাক্ত (১১শ ১২শ) চুই ফ্রের হারা মহর্ষি কেবল পূর্ব্বপঞ্চবাদীর বাধক মুক্তির থওন করিয়াছেন। কিন্তু তাহার নিজমতে অবরবীতেই তাহার অবরবসমূহ বর্ত্তরান থাকে, অথবা অবরবসমূহই অবরবী বর্ত্তমান থাকে এবং সেই বর্ত্তমানতা কিরপ ? তাহা মহর্ষি এখানে বরেন নাই। জায়দর্শনের সমান ওয় বৈশেষিকদর্শনে মহর্ষি কণাদ তাহা বলিয়াছেন। তদমুদারে ভাষাকার নিজে এখানে পরে আবজ্ঞক বোবে প্রপ্রপূর্বক মহর্ষি গোতমের দিল্ধান্ত বাক্ত করিয়াছেন যে, অনেক পরার্থে এক পনার্থের আপ্রয়াপ্রিত সম্বন্ধর বা আপ্রি, তাহাই ঐ উভরের বৃত্তি বা বর্ত্তনানতা। "প্রাপ্তি" শব্দের অর্থ সম্বন্ধ। প্রাচীন কালে সম্বন্ধ ব্যাইতে "প্রাপ্তি" শব্দের প্রয়োগ হইত। প্রকৃত স্থলে অবরবসমূহই অবরবীর আপ্রয়, অবরবী ভাষার আপ্রিত। স্কৃতরাহ অবরবসমূহেই অবরবী বর্ত্তমান থাকে। ঐ স্থলে আপ্রয় ও আপ্রিতের সম্বন্ধরণ প্রাপ্তি সমবার মামক সম্বন্ধ। বার্ত্তিকবার উদ্যোতকর এই সিদ্ধান্ত বাক্ত করিতে বিধিয়াছেন,—"বৃত্তিরবন্ধবন্ধ আপ্রয়াত্রিত ভাব কিরণে বুরা যায় ? এতহতরে ভানাকার পরে

বলিয়াছেন হে, বে পদার্থ হইতে ভিন্ন পদার্থে যাহার উৎপত্তি হয় না অর্থাৎ যে পদার্থেই বাহা উৎপন্ন হইয়া থাকে, দেই পদাৰ্থই ভাষার আশ্রম। জন্ম দ্রবোর সমবাধিকারণ বে সমস্ত দ্রব্য অর্থাৎ थे क्य जातात अवत्रतम्ह, ठाशांठहे थे क्य जात वर्शां व्यवानी जना छेरभन्न हरेश बात्क : উহা হইতে অন্ত কোন প্রবো উৎপন্ন হয় না। স্মৃতরাং অবহবীর সমবারিকারণ অব্যবসমূহই তাহার আতার। কিন্তু সেই অব্যবসমূহ অব্যবী দ্রারে উৎপন্ন না হওয়ার অব্যবী দ্রাবা সেই অবন্ধসমূহের আশ্রন্ধ নহে। অবন্ধসমূহ ও তজ্জ্য অবন্ধী দ্রব্যের এই বে আশ্রাশ্রিতভাব, ইছা ঐ উভরের সমবায়নাদক সম্বন্ধ ভিন্ন আর কিছুই নহে। অর্থাৎ অবরবসমূহে যে অবরবী আশ্রিত বা বর্তনান হয়, তাহাতে উভরের কোন সমন্ধ আবস্তক। কিন্তু ঐ উভরের সংবোগসম্বন্ধ উপপন্ন হয় না। কারণ, সংবোগসম্বন্ধ হলে জবাছরের "যুত্সিছি" থাকে অর্থাৎ অসংযুক্ত ভাবেও ঐ স্তব্য-ময়ের বিদামানতা থাকে। কিন্তু অব্যবদমূহ ও অব্যবীর অদয়ক ভাবে কথনই বিদামানতা শস্তব হর না। অবরবসমূহ ও অধ্রবীর কথনও বিভাগ হয় না। স্তরাং অবরব ও শব্রবীর সংযোগদম্বন কথনই উপপন্ন হয় না। তাই মহবি কথাদ বলিবাছেন, "মৃতদিনাভাবাৎ কার্য্যকার্বরোঃ সংযোগবিভাগৌ ন বিলোতে।" "ইহেদমিতি যতঃ কার্যাকারণরোঃ স সমবারঃ" (বৈশেষিক-भर्मन, १म जा, २४ जा:, >०भ ९ २०भ एख )। कनकथी, व्यवस्थानस्क्रभ कांद्रम ध्वर व्यवस्थी জব্যরূপ কার্য্যের অন্ত কোন সহদ্ধ উপপন্ন না হওৱার সমব্যৱসহদ্ধ অব্ঞ স্থীকার্য্য, ইহাই মহর্ষি কণাদের সিন্ধান্ত ৷ শোলাক্ত হুতেরে ব্যাখ্যার "উপন্তার"কার শন্ধর মিশ্র বলিয়াছেন বে, উক্ত হুতে "কার্য্যকারণরোঃ" এই বাকাটি উপলক্ষণ অর্থাৎ প্রবর্শনমাত্র। উহার ছারা কার্য্য ও কারণ তিয় অনেক পদার্থত মহর্ষি কণাদের বিবন্ধিত। কারণ, কার্য্য-কারণভাবশুক্ত অনেক পদার্থেরও দমবার সক্ষেই আন্তরাশ্রিতভাব স্থীকার করিতে হইবে। অন্ত কোন সধ্যের ভাষা সম্ভব হয় না। বেমন গোপ্রভৃতি জব্যে যে গোড় প্রভৃতি জাতি বিশ্বমান আছে, তাহা সমবায় ভিন্ন পত্ত কোন সক্ষে উপণৱ হয় না। শহর মিশ্র ইহা সমর্থন করিতে শেরে প্রাচীন বৈশেষিকাচার্য্য প্রশন্তপাদের উক্তি উদ্ধৃত করিবা তাঁহার কথিত যুক্তি অনুসারে বিচার দাবা সমবার সম্বন্ধ ছাপন করিয়াছেন। এবং তিনি বে পূর্কেই "প্রত্যক্ষময়খে" বিচার বারা "সমবারপ্রতিবন্ধি" নিরাদ করিবাছেন, ইহাও দর্বধেনে বলিবাছেন। "সমবার" দম্ম স্থীকার করিতে গেলে তুলাযুক্তিতে অভাব প্রার্থের "বৈশিষ্ট্য" নামক অতিরিক্ত সমন্ত্র স্বীকার করিতে হয়, এইরূপ আপদ্ভিত "সমবারপ্রতিবৃদ্ধি"। তাই সম্প্রদায় ঐ "বৈশিষ্টা" নামক অতিপ্রিক্ত সম্বন্ধ বীকার করিতেন, ইহা বলিয়া শব্দর মিশ্র "উপস্থারে" উক্ত মতেরও সংক্ষেত্র বন্ধন করিয়া গিয়াছেন। তিনি "প্রত্যক্ষময়ুখেই" বিশেষ বিচার করিরা, উক্ত বিষয়ে সমস্ত আপত্তির থওন করিরাছেন। গ্রেক উপাধ্যায়ের "তহুচিত্তামনি"র শহর মিশ্রকত টাকার নাম "চিত্তামণিমর্থ"। তল্পাে প্রথম প্রতাক্ষণাঙ্ক টীকাই "প্রতাক্ষর্থ"নামে ক্থিত ইইরাছে ; উহা শক্তর মিলোর পূথক কোন গ্রন্থ নহে। স্বক্থা,

১। জন্তাসদ্ধানামাধ্যাধ্যভূতানা হ স্থাৰ ইত্তি প্ৰতাহতেই স সমন্ধ্য। প্ৰশতপাধ-ভাষানেৰে সমন্ধ্যপ্ৰাধীনকাৰ অইনো। "প্ৰস্থানাৰ বিভাগনাৰ মন্ত্ৰিয়াই।"—উপভাগ।

প্রকৃত স্থলে অব্যবসমূহে যে অব্যবনিত্রবা বিদ্যান থাকে, তাহা কোন সম্বন্ধ বাতীত সম্ভব হয় না। কিন্তু সংযোগাদি অন্ত কোন স্বন্ধন্ত ঐ স্থলে স্থাকার করা যায় না। তাই মহর্ষি কণাল সম্বায় নামক অতিবিক্ত একটি নিতাসগদ্ধ স্বীকার করিয়াছেন। উক্ত যুক্তি অন্থণারে মহুর্ষি গোত্রমণ্ড উহা স্বীকার করিয়াছেন, এ বিষয়েও সন্দেহ নাই। কার্য, তিনিও কণাদের ভাষ আরম্ভবাদই সমর্থন করিয়াছেন এবং অসংকার্যাবাদ সমর্থন করিয়া উপাদানকারণ ও কার্য্যের আত্যভিক ভেদই সমর্থন করিয়াছেন। পরন্ত তৃতীয় অধ্যানে "আনক্তর্যাসম্বায়াৎ" (১০০৮) ইত্যাদি স্থান্তেও "সম্বায়" সম্বন্ধবোধক সম্বায় শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। মহুর্ষি কণাণও প্রক্রণ স্থান্তই বিলিয়াছেন (তৃতীয় থও—১০৭ পূঞ্জী জন্তব্য)। আরও নানা কারণে মহুর্ষি গোত্রমণ্ড যে সম্বায়ন্দমন্থন্ধ স্বিব্যান্তন, ইহা নিঃসন্দেহে গুর্ষিতে পারা যায়।

কিন্তু সংকার্যাবাদী সাংখ্যাদি সম্প্রদায় "নমবায়" নম্বন্ধ স্বীকার করেন নাই। সাংখ্যস্ত্রকার বিলিয়াছেন,—"ন সমবারোহন্তি প্রমাণাভাবাৎ" (১০৯৯)। পরবর্তী স্থ্রে তিনি সমবায় সম্বন্ধে প্রত্যক্ষরা অসমানপ্রমাণ নাই, ইহা সমর্থন করিয়া প্রমাণাভাব সমর্থন করিয়াছেন। ভাষাকার বিজ্ঞানভিক্ষ্ উহা প্রতিপাদন করিয়াছেন। বেদান্তদর্শনের বিতীয় অফায়ের বিতীয় পাদে (১২১০) ছই
স্বত্রের স্বারাপ্ত ভাষাকার শঙ্করাচার্য্য ও রামান্ত্রক্ষ প্রভৃতি সমবায় সম্বন্ধের বঙ্চন করিয়া গিয়ছেন।
শঙ্করাচার্য্য কণাদস্বরোক্ত যুক্তির সমালোচনাদি করিয়া বিশেষ বিচারপূর্বাক সমবায় সম্বন্ধ
মণ্ডন করিয়াছেন। পরবর্ত্তী কালে বৈশেষিক ও নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ের বছ আচার্য্য উক্ত বিষরে
বছ আলোচনা করিয়া সমবায় সম্বন্ধ সমর্থন করায় শঙ্করাচার্য্যের মত সমর্থনের কল্প মহানেরামিক
চিৎস্থা মুনি "তরপ্রদীণিকা" (চিৎস্থাী) এছে সমবায়সমর্থক প্রশন্তপাদ, উদয়নাচার্য্য, প্রীবর্ত্তি, বল্লভার্য্য, বাদীম্বর, সর্বন্ধের ও শিবাদিত্য প্রভৃতি আচার্য্যপ্রণের উক্তির প্রতিবাদ করিয়া
সমবায় সম্বন্ধের কোন লক্ষরই বলা যায় না এবং তহিবরে কোন প্রমাণ্ড নাই, ইহা বিস্তৃত স্বন্ধ
বিচারে স্বারা সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। তাহার ঐ বিচার স্বার্থণনের অবশ্ব পাঠ্য। বাহুলাভয়ের
তিহার সেই সমন্ত বিচারের প্রকাশ ও আলোচনা করিতে পারিলাম না।

চিৎত্রথ মুনির কথার প্রকৃত্তরে নংকেপে বক্তব্য এই বে, সম্বন্ধিতির বে নিতাসম্বন্ধ, তাহাই সমবার, ইহাই সমবার সম্বন্ধের লক্ষণ বলা ধাইতে পারে। গগনাদি নিতাপদার্থে বে সম্বন্ধ অভাব পদার্থ বিদান্তন থাকে, তাহা ঐ গগনাদিত্বরূপ; স্নতরাং উহা অভাবপদার্থের সম্বন্ধী অর্থাৎ আপ্রন্ধ হওয়ান্ধ নিতাসম্বন্ধ হইতোও সম্বন্ধিতির নহে। অভ্যাব ঐ সম্বন্ধ পূর্ব্বোক্ত নম্ব্যাক্রণান্ত হর না। আকাশাদি বিন্তু পদার্থের পরক্ষার নিতা সংযোগসম্বন্ধ স্থাকার করিলে ঐ সম্বন্ধ পূর্ব্বোক্ত সমবান্ধন কর্মাক্রাক্ত ইইতে পারে। কিন্তু ঐরপ নিতা সংযোগ প্রদাণসিন্ধ হয় না। কারণ, উহা স্থাকার করিলে নিতা বিভাগও খীকার করিতে হয়। পরন্ধ ভিৎত্বথমুনির প্রদর্শিত অন্ধ্যানের দারা নিতা-সংযোগ দিন্ধ বিনিয়া স্থাকার করিলেও উহার সম্বন্ধ স্থাকার করা বায় না। বিশিষ্টবৃদ্ধির জনক না হওরার উহার সম্বন্ধই নাই। আর বনি উহার সম্বন্ধণ্ড শ্বিকার করা বায়, তাহা হইলে পূর্বোক্ত সমবান্ধক্তবেশ সংযোগভিত্তত্ব বিশেষণ প্রবেশ করিয়াও উক্ত অতিব্যাপ্তিরূপ দেশ্য বারণ করা বাইতে

পারে। সমবার সম্বন্ধের যে, কোন লক্ষণাই বলা যায় না, ইহা বলা যাইতে পারে না। আর চিৎস্থামুনি যে ভাবে বিচার করিয়া সমত লক্ষণের থগুন করিয়াছেন, তাহা স্বীকার করিলে তাঁহার ঐ সমত বিচারই অসম্ভব হর, ইহাও প্রেণিধান করা আবশ্রক।

সমবার সম্বন্ধে প্রমাণ কি ১ এতছ্তরে নৈরাধিকসম্প্রদার অনেক স্থলে সমবায়সম্বন্ধ প্রত্যক্ষ-দিদ্ধ, ইহাই বলিয়াছেন এবং তাঁহারা উক্ত স্থপের সাধক অনুমানপ্রমাণ্ড প্রদর্শন করিয়াছেন। "স্তামলীলাবতী" প্রন্থে বৈশেষিক বাম ভাচার্য্য বৈশেষিক মতে সমবারের প্রত্যক্ষতা অস্বীকার করিয়া ভ্ৰিষয়ে অনুমানপ্ৰমাণ্ট প্ৰদৰ্শন করিয়াছেন। পরবর্ত্তী "দিদ্ধান্তমুক্তাবলী" প্রভৃতি নব্য প্রস্তেও দেইরপ অনুমানই প্রদর্শিত হইয়াছে। দেই অনুমান বা যুক্তির সার মর্ম এই যে, গুণ, কর্ম ও জাতি-বিষয়ক যে বিশিষ্ট জ্ঞান, তাহা বিশেষা ও বিশেষণের কোন সম্বন্ধবিষয়ক। কারণ, ঐক্রপ কোন নম্বন্ধকে বিষয় না করিয়া বিশিষ্ট জ্ঞান জ্বো না। বেমন কোন শুকু ঘটে চক্ষুঃসংযোগ হইলে "এই ঘট শুরুরপবিশিষ্ট" এইরূপ যে বিশিষ্ট জ্ঞান জন্মে, তাহাতে ঐ ঘট ও তাহার শুরু রূপের কোন দম্বন্ধও অবশ্রুই বিষয় হয়। কিন্তু ঘট ও তাহার রূপের কথনই বিভাগ সম্ভব না হওয়ায় ঐ উভয়ের দংযোগসম্বন্ধ কিছুতেই বলা বাস না। ঐ উভয়ের তাদাস্মা বা অভেদ দম্বন্ধও বলা যায় না। কারণ, ঘট ও তাহার রূপ অভিন্ন পদার্থ নহে। কারণ, অভিন্ন পদার্থ হইলে ত্বগিন্দ্রিরের ছারা ঘটের প্রতাঞ্চকালে উহার দেই রূপেরও প্রতাঞ্চ হইতে পারে। অন্ধ ব্যক্তিও অগিল্ডিয়ের হারা ঘট প্রত্যক্ষকালে উহার রূপের প্রতাশ কেন করে না ? স্থতরাং ঘট এবং তাহার রূপ ও তদগত রূপস্থাদি জাতি যে অভিন্ন পদার্থ, ইহা বলা বার না; জার-বৈশেষিক সম্প্রদার তাহা স্বীকার করেন নাই। স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত বিশিষ্ট জ্ঞানে "সমবার" নামক অতিরিক্ত একটা সম্বন্ধই বিষয় হয়, भवतात्र मध्यक्षरे पटि एक क्रथ शाय, देशरे खीकार्या ।

সমবায়বিরোধীদিগের চরম কথা এই বে, দমবায় সম্বন্ধ স্থীকার করিলে উহা কোন্ সম্বাদ বিদ্যান থাকে ? কোন্ সম্বন্ধ বিষয় করিল তরিলে বিদ্যান থাকে ? কোন্ সম্বন্ধ বিষয় করিলে কেই সম্বন্ধ বিশিষ্ট জ্ঞান প্রবন্ধ ? ইহাও ত বলিতে ইইবে। অইলেণে অনন্ত সম্বন্ধ স্থাকার করিলে দেই সম্বন্ধ আনব্যা-দোল অনিবার্যা। যদি স্থাপ্রসম্বন্ধেই সমবায়সম্বন্ধ বিদ্যান থাকে, ইহাই শেষে বাধা ইইয়া বলিতে হয়, তাহা ইইলে গুল, কর্মা ও জ্ঞাতি প্রভৃতিও স্বন্ধসম্বন্ধেই বিদ্যান থাকে, ইহাই বলিব। অবয়ব ও অবয়বীর এবং জব্য ও গুলাদির স্বন্ধসম্বন্ধ স্বীকার করিলেই উপপত্তি ইইতে পারে। অভিরিক্ত একটি সমবায় নামক সম্বন্ধ কল্পনার কোন কারণই নাই। এতছন্তরে সমবায়বানী নৈয়ারিক ও বৈশেষিকসম্প্রদারের কথা এই বে, ঘটাদি প্রবন্ধে বাধা ও কর্মাদি বিদ্যান থাকে, তাহা স্বন্ধপ-সম্বন্ধেই থাকে বলিলে ঐ সম্বন্ধ কাহার স্বন্ধপ, তাহা নিন্ধারণ করিয়া বলা হাল না। কারণ, ঘটাদি প্রবাণ্ড অনস্ত, তাহার গুণকর্মাদিও অনস্ত। অনস্ত পদার্থকেই স্বন্ধপদম্বন্ধ বলিয়া করনা করা বাদ্ধ না। কিন্ত আমাদিগের স্বীকৃত সমবায় নামক বে অতিরিক্ত সম্বন্ধ, তাহা দর্বন্ধ এক। স্কৃতরাং উহা সাম্বন্ধ স্বন্ধপদ্বন্ধই বিদ্যান থাকে, ইহা অবজ্ঞই বলা হায়। কারণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ উহা সাম্বন্ধ বাদ্ধক ব্যা ক্রণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ বিদ্যান থাকে, ইহা অবজ্ঞই বলা হায়। কারণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ বিদ্যানন থাকে, ইহা আরক স্বন্ধসম্বন্ধ বিদ্যানন থাকে, ইহা অবজ্ঞই বলা হায়। কারণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ বিহা সাম্বন্ধ বিদ্যানন থাকে, ইহা অবজ্ঞই বলা হায়। কারণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ বিহা সাম্বন্ধ বিদ্যানন থাকে, ইহা অবজ্ঞই বলা হায়। কারণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ বিহা সাম্বন্ধ বির্বান্ধ বিহানান থাকে, ইহা অবজ্ঞই বলা হায়। কারণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ বিহা সাম্বন্ধ বিহা সাম্বন্ধ বিহানান থায়। কারণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ বিহা সাম্বন্ধ বিহা সাম্বন্ধ বিহালেন ক্রিল্বনির বিহানান থাকে, ইহা অবজ্ঞই বলা হায়। কারণ, ঐ স্বন্ধপদ্বন্ধ বিহা সাম্বন্ধ বিহানান থাকে, ইহা অবজ্ঞই বলা হায়।

মেই এক সমবায় হইতে বস্তুতঃ অভিন্ন পদার্থ। তাহার সম্বন্ধও উহা হইতে অভিন্ন প্রার্থ। স্থতরাং ঐরপ হলে অনবস্থা বা কলনাগৌরবের কোন আশত্বা নাই। পরস্ত যে স্থলে অক্ত সম্বন্ধের বাধক আছে, অন্ত কোন সম্বন্ধ সম্ভবই হয় না, সেই স্থলেই বাধা হইয়া স্বরূপসম্বন্ধ স্বীকার করিতে হর। গুণ ও কর্মাদি পদার্থের সমবার নামক অতিরিক্ত সম্বন্ধই অনুভবদিছ ও সম্ভব, স্থতরাং ঐ খনে অরপদশ্বন বলা যার না। কিন্তু অভাবপদার্থখনে আমরা যে অরপদশ্বন স্বীকার করিবাছি, তাহা অনেক স্থলে অভাবের অনস্ত আধারম্বরণ হইলেও স্থীকার্য। কারণ, ঐ স্থলে সমবায়সম্বন্ধ বলা যায় না। ঐরপ অভিরিক্ত কোন সম্বন্ধ স্থাকারও করা যায় না। পরবর্তী কালে নবা নৈয়ায়িক রখুনাথ শিরোমণি অভাব পলার্থের ভাষ্ট্রদশ্মত "বৈশিষ্ট্য" নামক অতিরিক্ত সম্বন্ধও স্বীকার করিয়া গিরাছেন। কিন্তু ভাঁহার পরেও দিন্ধান্তমুক্তাবলী প্রভৃতি প্রছে নবা নৈরায়িক বিশ্বনাথ পঞ্চানন প্রভৃতি উক্ত সম্বন্ধের অহুপপত্তি সমর্থন করিরা গিয়াছেন। বৈশেষিকাচার্যা শঙ্কর মিশ্র বে প্রত্যক্ষমন্থে উক্ত বিষয়ে বিশেষ বিচার করিয়া সমবায়সক্ষের বাধক নিরাদ করিয়া গিরাছেন, ইহা পুর্নেই বলিয়াছি। তবে ইহাও বক্তব্য বে, সমবায়সম্বন্ধ স্বীকার করিতে গেলে ধনি তুল্য যুক্তিতে অভাব পনার্থের "বৈশিষ্ট্য" নামক अिंजिक नयस यो कार्यारे इत अवर छेरा अमाननिष्ठे रव, जाराउठ नमनावनयरकत ४७न दव मा, ইহাও প্রণিধান করা আবশ্রক। "পদার্থতত্তনিরূপণ" এছে রগুনাথ শিরোমণি সমবায়ণক্ষ এবং উহার নানাত্ব বীকার করিয়াই অভাবের "বৈশিষ্ট্য" নামক অতিরিক্ত সহন্ধ স্বীকার করিয়া গিয়াছেন। তিনি দেখানে ইহাও স্পষ্ট স্বীকার করিরাছেন বে, অভাব পদার্থের বৈশিষ্ট্য নামক সম্বন্ধ সম্বীকার করিয়া অন্ধণদ্বনট স্বীকার করিলে সমবায়সম্ভারের উদ্ভেদ হয়। কারণ, সমবায় স্থলেও হরপদম্বর বলা বাইতে পারে।

পরস্ক কেবল ন্তারবৈশেষিকসম্প্রানারই যে সমবায়দয়ন্ধ স্থাকার করিরাছেন, আর কোন
দার্শনিক সম্প্রানাই উহা স্থাকার করেন নাই; তাঁহারা সকলেই সমবায় সম্বন্ধর সাধক যুক্তিকে
ক্ষার্ম্য করিরাছেন, ইহাও সত্য নছে। প্রতিভার অবতার মীমাংসাচার্য্য ওক প্রভাকরও ন্তারবৈশেষিকসম্প্রদারের ন্তার ব্যক্তি হইতে ভিন্ন ছাতির সমর্থন করিয়া জাতি ও ব্যক্তির সমবায়সম্বন্ধ
স্থাকার করিয়া গিয়াছেন। তবে তিনি সমবারের নিতার স্থাকার করেন নাই'। তাঁহার
সম্প্রদাররক্ষক মহামনীবা শালিকনাথ "প্রকরণপঞ্চিকা" এছে "জাতি-নির্ণয়" নামক তৃতীয় অধ্যায়ে
বিচারপূর্ব্যক প্রভাকরের মতের প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। তিনি সেথানে অবয়বীর প্রধনে
বৌদ্ধসম্প্রদারের পূর্ব্যোক্ত বৃত্তিবিকরাদিরও উল্লেখ করিয়া বিচার ছারা খণ্ডনপূর্ব্যক প্রভাকরের
সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। শালিকনাথের উক্ত গ্রন্থে অবয়বী এবং সমবায়ের সমর্থনে ওক্ত প্রভাকরের
ব্যক্তিই বর্ণিত হইয়াছে।

ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত কথার অবস্তুই গুল্ল ইইতে পারে যে, গগনাদি নিতা জব্যের স্বাভ্রম কোন

শ্বনবাহক ন বছা কাঞ্চলীয়া ইব নিভায়পেয়ঃ" ইত্যাদি "প্রকরণপ্রিকা"—২০ পৃঠা জন্তবা। বৈশেষিকদর্বনের
স্থান কথাবের পের প্রের "উপজার" জন্তর।

অবহব না থাকায় উহার উপায়ানকারণ বা কোন কারণই নাই। স্কুতরাং ঐ সমস্ত জবো আশ্রয়া-শ্রিতভাব কিজপে দিছ ইইবে ? আশ্রমশ্রিতভাকনা থাকিলেও ত প্রাথেরি দ্রা স্বীকার করা যার না। কারণ, যে পদার্থের কোন আশ্রর বা আধার নাই, তাহার অন্তিত্রই সম্ভব হর না। তাই ভাষ্যকার শেষে নিজেই উক্তরণ প্রশ্ন করিয়া, তত্ত্তরে বলিয়াছেন বে, অনিতা ব্রব্যাদিতে বধন আশ্রমাশ্রিতভাব দেখা যার, তথন তদ্দৃষ্টান্তে নিতা দ্রবাদিতেও উহা দিক হয়। স্বর্ধাৎ লবান্ধানি হেত্র দারা উহা নিতা লব্যানিতে অহ্যানপ্রমাণনিক, স্বতরাং স্থাকার্যা। ভাষাকারের এই কথার দারা ব্রা যায় বে, গগনাদি নিতা জবোর সমবারদখনে কোন আগ্রর বা আধার না থাকিলেও কালিক সম্বন্ধে মহাকালই উহার আশ্রন্ধ আছে। স্থতরাং গগনাদি নিত্য দ্রব্যেরও আশ্রন্ধ শ্রিত-ভাব অনন্তব নহে। কালিক সম্বন্ধে মহাকাল যে, নিতাত্রব্য গগনাদিরও আধার, ইহা প্রাচীন মত বলিয়া ভাষ্যকারের ঐ কথার দ্বারাও ব্ঝা ধার। কারণ, উক্ত মত স্বীকার না করিলে এখানে ভাষাকারের দিলান্ত দদ্র্থন করা বার না। নবানৈবায়িক বিশ্বনাথ পঞ্চাননও কিন্তু উক্ত মত এইণ করিয়াছেন এবং নবানৈয়ায়িক রবুনাথ শিরোমণিও উক্ত মতের উল্লেখ করিয়া, তদকুদারে গ্রেশোক্ত ব্যাপ্তির দিছাত্তলফণের অভারণ ব্যাখ্যা করিরাছেন'। দিতাদ্রবের সম্বাহ্সযুক্ত আপ্রয়াশ্রিতভাব না থাকিলেও নিত্য জব্য ও তদগত নিত্যগুণ পরিমাণাদির সমবায় সম্বন্ধেই আইয়া-ত্রিতভাব আছে। এইরূপ বে যুক্তির হারা দ্রবা ও গুণের আশ্রাশ্রিতভাব দিদ্ধ হয়, দেই যুক্তির দারা কর্ম ও জাত্যাদি পদার্থের সম্বন্ধেও আপ্রয়াপ্রিত ভাব সিদ্ধ হয়। ঘটাহাদি জাতি ও "বিশেষ" নামক নিতা পদাৰ্থও উহাদিগের আশ্রয় জব্যাদিতে সমবায়সমাজেই বর্ত্তমান থাকে। মহর্ষি কণাদের উক্ত সিদ্ধান্ত ও তাঁহার কথিত দ্রব্য, গুণ, কর্ম্ম, সামান্ত, বিশেষ ও সমবার নামক বট্পদার্থ বে মহর্ষি গোতদেরও দক্ষত, ইহা ভাষাকারের উক্তির ছারাও দদ্ধিত হয় (প্রথম থও-১৬১ পূর্চা জন্তবা )।

ভাষ্যকার উপদংহারে মূল বক্তবা প্রকাশ করিনাছেন বে, অতএব মুমুক্তর পক্ষে অবস্থাবিবিধয়ে অভিমানই নিষ্টিছ হইরাছে —অবর্থী নিষিদ্ধ হয় নাই। তাৎপর্যা এই বে, এখানে অবর্থীর বাধক যুক্তি খণ্ডিত হওয়ার এবং ছিতীর অধ্যারে সাধক যুক্তি কথিত হওয়ার অব্যথীর অসভা বলা বার না এবং উহার অলীকক্সানকেও তক্তমান বলা বার না। তাই মহর্বি পূর্ব্বোক্ত তৃতীর স্ত্রে অব্যাবিবিধরে অভিমানকেই রাগাদি দোবের মূল কারণ বলিয়া, ঐ অভিমানকে বর্জনীয় বলিয়াছেন। ভাষ্যকার পরে ইয়া দৃষ্টান্ত হারা বুঝাইয়াছেন বে, যেমন পূর্ব্বোক্ত হিতীর স্থাত্র মিথাসংকরের বিষয় রূপাদিকে রাগাদি লোদের নিমিত্ত বলিয়া,ঐ মিথাসংকরকেই প্রতিবেধ করা হইয়াছে, রূপাদি বিষয়কে প্রতিবেধ করা হয় নাই, তজ্ঞপ অব্যাবিধিয়ে পূর্বোক্তরূপ অভিমানকেই প্রতিবেধ করা হইরাছে—অব্যবী সেই সমন্ত পদার্থের প্রতিবেধ করা হয় নাই। কারণ, অব্যবী ও

১। অক্তর নিত্তেবেতা আশ্রিত্যমিহোচাতে।—তাবাপরিছের । আশ্রিত্বং সমবারাদিসক্ষেন বৃত্তিমক্ষ্। নিনেবণ্ডরা নিতানামপি কালারে বৃত্তেঃ।—বিখনাগকৃত সিদ্ধান্তপুক্তবিলী। "ক্ষপসক্ষেন গগনাবের বিমন্তমতেতু" ইত্যাদি। রম্বুনাথ শিরোমণিকৃত ব্যাপ্তিসিদ্ধান্তলকানীবিতি।

ক্রপাদি বিষয় প্রমাণদিক পদার্থ। উহা পর্যার্থতঃ বিদ্যাদন আছে। স্থতরাং উহাদিগের অদস্তা বা অদীকত্ব দিক্ষান্ত হইতে পারে না।

পরবর্তী বৌদ্ধরশ্রাদার মহবি গোতমের পণ্ডিত পূর্বোক্ত মতই বিচারপূর্ণক দিলান্তরূপে সমর্থন করিয়াছিলেন। ওল্লধ্যে হীনবানদন্তালারের অন্তর্গত দৌত্রান্তিক ও বৈভাবিক দন্তালায় বাহ্য পদার্থ স্থীকার করিয়াই উহাকে প্রমাণপুঞ্জ বলিতেন। তাঁহাদিগের মতে প্রমাণপুঞ্জ ভিন পুথক্ অবয়বী নাই। ভাষাকার বাংক্তারন দিতীয় অধায়ে বিশেষ বিচারপূর্বক উক্ত মতেরই প্রন করিয়া অতিরিক্ত অবয়বীর দংস্থাপন করিয়াছেন। সেখানে মহর্বির হুতের মারাও উক্ত মতকেই পূর্মপক্ষরণে যুঝিতে পারা যায়। এখানে মহর্ষির পরবর্ত্তী ক্তের ভারাও উক্ত মভেরই স্থাবার সমর্থন ও খণ্ডন বুঝা বার। অবস্থা বিজ্ঞানবাদীরাও অবয়বী মানিতেন না। কিন্তু তাঁহারা প্রমাণ্ড অস্বীকার করিয়া জ্ঞানকেই একমাত্র সংপ্লার্থ বলিয়া সমর্থন করিতেন। তাৎ-পর্যাটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র এই প্রকরণে বিজ্ঞানবাদীকেই পূর্ব্বপক্ষণাদী বলিরা প্রকাশ করিয়াছেন। কিন্তু মহর্ষির পরবর্ত্তা পুত্র ও ভাষাকারের বিচারের দারা ভাহা বুঝা বায় না। দে বাহাই হউক, বৌক্সম্প্রানারের মধ্যে সকলেই যে, নানা প্রকারে অব্যবীর গণ্ডন করিয়া মহর্ষি গোত্ম ও বাৎস্তায়নের সিদ্ধান্ত অস্বীকার করিরাছিলেন, ইহা ব্ঝা বায়। বৌদ্ধ মূগে অণর কোন নৈরায়িক ভারদর্শনের মধ্যে পুর্বেরাক্ত স্তরগুলি রচনা করিয়া সন্নিবিষ্ট করিয়া দিহাছিলেন, এইরূপ কলনার কোন প্রমাণই নাই। ভাষাকারের পরবর্তী বৌক দার্শনিকগণ অব্যবীর গণ্ডন করিতে আরও অনেক যুক্তি প্রদর্শন করায় তৎকালে মহানৈয়ায়িক উন্দোতকর দিতীয় অধ্যায়ে বিশেষ বিচার হারা ঐ সমস্ত যুক্তিও থণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। তিনি এখানেও পরে তাঁহাদিগের আর একটি বিশেষ কথার উল্লেখ করিলাছেন যে, যদি অভিরিক্ত অবয়বী থাকে, তাহা হইলে উহাতে অবয়বের রূপ হইতে পৃথক্ রূপ থাকা আবশ্রক। নচেৎ উহার চাকুব প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। কারণ, রূপশৃক্ত জব্যের চাকুৰ প্ৰত্যক্ষ হয় না। কিন্তু অবয়বীতে অবয়বের রূপ হইতে পৃথক্ কোন রূপ দেখা বায় না। স্কুতরাং অবরব হইতে অতিরিক্ত অবরবী নাই। এতছ্তরে উজ্যোতকর বলিয়াছেন বে, অবরবীর ধধন প্রত্যক্ষ হইতেছে, তখন তাহাতে পৃথক রূপও অবস্তুই আছে। অবস্থবের রূপ হইতে পুথক ভাবে তাহার প্রত্যক্ষ না হইলেও উহা প্রতাক্ষসিদ্ধ। উহা স্বীকার না করিলে অবয়বীর সার্ব্ব-জনীন প্রত্যক্ষের অপলাপ হয়। অবশ্র অবহবীর প্রত্যক্ষের তায় অবহাবেরও প্রত্যক্ষ হওয়ায় তাহারও রূপের প্রতাক্ষ স্থীকার্যা। কিন্তু দেই রূপপ্রযুক্তই অবরবীর প্রতাক্ষ বলা বায় না। কারণ, অন্ত ক্রব্যের রূপপ্রযুক্ত রূপশূন্ত জ্বোর চাক্র প্রত্যক্ষ হইলে বৃক্ষাদি জ্বোর রূপপ্রযুক্ত জ বুক্ষানিগত বাযুরও চাকুষ প্রত্যক্ষ হইতে পারে। কিন্তু বৃক্ষানি অব্যবীর বর্থন প্রত্যক্ষ হইতেছে, উহা যখন প্রমাণ্পুঞ্জ বা অণীক হইতেই পারে না, তথন উহাতে অব্যবের রূপ হইতে পৃথক্ রূপ অবশ্রই আছে, এবং দেই অব্যাবের রূপই দেই অবহবীর রূপের অসমবাদ্ধিকারণ, এই সিদ্ধান্তই খীকার্য্য। পূর্কোক্তরণ কার্য্যকারণভাব খীকার করার পূর্ণোক্ত সিষ্কান্তে কোন বিরোধ নাই। কিন্তু যিনি অবয়বীর অন্তিত্ব অস্বীকার করিয়া উহার রূপান্তর নির্দেশ করিতে বলিবেন, তাঁহার সিদ্ধান্ত বিৰুদ্ধ হইবে। কারণ, অবয়বীর ন্যপান্তর-নির্দেশ করিতে বলিলে অবর্থীর অন্তিত স্থীকার করিয়াই লইতে হইবে। তাহা হইলে তাঁহার সিদ্ধান্তহানি হওরায় নিগ্রহ অনিবার্য্য।

উদ্বোতকর পূর্বোক্ত প্রকারে অবয়বের রূপজ্য অবয়বীর পৃথক্ রূপ নম্বনি করিতে শেবে কোন কোন অব্যবীতে চিত্ররপথ স্বীকার করিয়াছেন। নীল পীতাদি পৃথক্ পৃথক্ বিছাতীর ক্লপ্ৰিশিষ্ট স্ত্ৰসমূহের ছারা বে বক্ত নিৰ্মিত হয়, সেই বস্ত্ৰজণ অবয়বীতে নীল পীতাদি কোন বিশেষ রূপ জ্মিতে পারে না। কারণ, উহার উপাদানকারণ স্ত্রসমূহে দর্বতেই নীল পীতাদি কোন বিশেষ কপ নাই। অব্যাপাবৃত্তি ভিন্ন ভিন্ন কাপও ছন্মিতে পারে না। কার", কাপ মাত্রই ব্যাপার্তি। অর্থাৎ রূপ নিজের আত্রয়-জবাকে ব্যাপ্ত করিয়াই থাকে, ইহাই দেখা বায়। স্ততরাং পূর্ব্বোক্ত বল্লে "চিত্র" নামে বিজাতীয় যাপাবৃত্তি একটি রুপবিশেষই জ্বা, ইহাই সীকার্য্য। অন্ত নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ের মতে পূর্বোক্ত ঐ বক্সে তিয় ভিন্ন প্রদেশে নীল পীতাদি ভিন্ন ভিন্ন অব্যাপার্তি রূপবিশেষই জন্ম। সেই রূপসমষ্টিই "চিত্র" বলিয়া প্রতীত হয় এবং "চিত্র" নামে কথিত হয়। উহার কোন রূপই ঐ বস্ত্রের সর্ব্বাংশ ব্যাপ্ত করিয়া না থাকায় ঐ সমস্ত রূপ দেখানে অধ্যাপ্যবৃত্তি। উক্ত বিষয়ে প্রাচীন কাল হইতেই এইরূপ মততেন আছে। দর্মশান্তক্র বৈরাকরণ নাগেশ ভট্ট "বৈলাকরণগঘুমগুষা" গ্রন্থে শেষোক্ত মতই গ্রহণ করিলাছেন। উক্ত গ্রন্থের টীকাকার তাঁহার মতের সমর্থন করিরাছেন। কিন্ত তাঁহাদিগের পুরের তাৎপর্য্যটাকাকার বাচস্পতি মিশ্র শেষোক্ত মতের থগুন করিয়া এখানে "ভিত্ত" রূপেরই সমর্থন করিয়। গিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন বে, রূপত্ব হোরা নীল পীতাদি সমস্ত রূপেরই ব্যাপার্তিত অহমান-প্রমাণদিদ। রূপ কথনই অব্যাপার্ত্তি হইতে পারে না। স্কুতরাং নীল পীতাদি নানা রূপবিশিষ্ট ফুব্রুসমূহ-নির্ত্মিত কল্লে "চিত্র" নামে একটি ব্যাপার্জি পুথক রূপই আমরা স্বীকার করি। তাহা হইলে বৌদ্ধ-সম্প্রদার ঐ স্থলে অব্যবীর রূপান্তরের যে অযুপপতির সমর্থন করিয়াছেন, তাহাও থাকে না। কিন্তু নব্যনৈদায়িক রবুনাথ শিরোমণি তাঁহার নিজমতপ্রতিণাধক "পদার্থতক্নিরূপণ" গ্রন্থে বাচস্পতি মিশ্রের বণ্ডিত ঐ মতেরই দমর্থন করিরা গিরাছেন। উহা ভীহারই নিজের উদ্লাবিত নবা মত নছে। তিনি রূপমাত্রই ব্যাপার্ডি, এইরূপ নিয়ম অস্বীকার করিয়া পূর্ব্বোক্ত ব্রাদিতে স্ত্রাদি অবয়বের নীল পীতাদি ভিন্ন ভিন্ন রূপ-জন্ত অব্যাপার্ত্তি ভিন্ন ভিন্ন নীলপীতাদি রুপবিশেষই শ্বীকার করিয়া, দেই রূপদমষ্টিই "চিত্র" বলিয়া প্রতীত ও "চিত্র" নামে কথিত হয়, ইহাই বলিরাছেন। তিনি রূপমাত্রেরই ব্যাপারতিত্ব নিয়ম অত্বীকার করিছা উক্ত মত সমর্থন করিতে "পদাৰ্থতত্বনিৰূপণ" প্ৰন্থে শেষে শান্ত্ৰোক্ত পাৱিভাহিক নীল ব্ৰুষের গল্প-বোধক বচনটী'ও উদ্ভূত

লোহিতো বল্ল বর্গন মুখে পুরুছ চ পাওঃ:।
 বেতঃ গুরবিবাণাভাাং স নীলপুণ উচাতে।

<sup>&</sup>quot;শুক্তিকার্ত আর্ত রম্পুনের উদ্ধৃত শহাবচন। এখন প্রচলিত মুক্তিত "শৃহাসংহিতা" ই উস্ত বচন দেখা যায় না। "নিধিতনাংহিতা" ই গারিভাধিক নীল বুবের লখন-বোহক অন্তর্জা বচন (১৪শ) জটুগা।

করিয়াছেন। শ্বৃতি ও প্রাণে অনেক স্থানে ঐ পারিভাষিক নীল বৃষের উল্লেখ দেখা বার'। উহার ভিন্ন প্রদেশে ভিন্ন ভিন্ন কপের দল্লা শান্তে কথিত হওয়ায় রূপনাত্রই ব্যাপাবৃত্তি, এইরূপ ক্ষমনান শাস্ত্রবাধিত, ইহাই রন্থাথ শিরোমণির চরম বক্তবা। কিন্তু র্যুনাথ শিরোমণি উক্ত মত সমর্থন করিলেও জগদীশ তর্কালঙ্কার প্রাভৃতি নব্য নৈয়ায়িকগণ উহা স্বীকার করেন নাই। "তর্কামৃত" প্রছে জগদীশ তর্কালঙার এবং "দিদ্ধান্ত-মুক্তাবলী"তে বিখনাথ পঞ্চানন এবং "তর্কসংগ্রহে" অরংভট্ট প্রভৃতি ভিত্ররূপই স্থীকার করিয়া গিয়াছেন। র্যুক্তা দমর্থন শিরোমণির "পদার্থতব-নিরূপণে"র টাকাকার্বরূপ্ত ভিত্ররূপবাদী প্রাচীন মতের যুক্তি দমর্থন করিয়া গিয়াছেন। বিশেব জিজ্ঞান্ত ঐ টাকার্য এবং "তর্কসংগ্রহ" নীপিকার নীলক্ষ্মী টাকার ব্যাথ্যা "ভান্মরোদয়া" দেখিলে উক্ত বিধ্যে প্র্যেক্তিক মতভেনের যুক্তি ও বিচার জানিতে পারিবেন ১২।

ভাষ্য। "সর্ব্বাপ্তহণমবয়ব্যসিজে"রিতি প্রত্যবস্থিতোইপ্যেতদাহ—
অনুবাদ। "সর্ব্বাপ্তহণমবয়ব্যসিজেঃ" (২।১।৩৪) এই স্ত্রের দারা (পূর্বপক্ষবাদী) "প্রত্যবস্থিত" হইয়াও অর্থাৎ দৃশ্যমান ঘটাদি পদার্থ পরমাণুপুঞ্জমাত্র, উহা
হইতে ভিন্ন কোন অবয়বী নহে, এই মতে উক্ত স্ত্রের দ্বারা দোষ কবিত ইইলেও
(পূর্বপক্ষবাদী আবার) ইহা অর্থাৎ পরবর্ত্তিস্ত্রোক্ত উত্তর বলিতেছেন—

# সূত্ৰ। কেশসমূহে তৈমিরিকোপলব্ধিবতত্বপলব্ধিঃ॥ ॥১৩॥৪২৩॥

অমুবাদ। "তৈমিরিক"অর্থাৎ "তিমির" নামক নেত্ররোগগ্রস্ত ব্যক্তির কেশ-সমূহ বিষয়ে প্রত্যক্ষের হ্যায় সেই পরমাণুসমূহের প্রত্যক্ষ হয়।

ভাষা। যথৈকৈকঃ কেশন্তিমিরিকেণ নোপলভাতে, কেশসমূহ-স্তুপলভাতে, তথৈকৈকোহণুর্নোপলভাতে, অণুসমূহস্পলভাতে, তদিদ-মণুসমূহবিষয়ং গ্রহণমিতি।

অনুবাদ। যেমন "তৈমিরিক" ব্যক্তি কর্ত্ত্ব এক একটি কেশ প্রত্যক্ষ হয় না, কিন্তু কেশসমূহ প্রত্যক্ষ হয়, তক্রপ (চক্ষুমান্ ব্যক্তি কর্ত্ত্বক) এক একটি পরমাণু প্রত্যক্ষ হয় না, কিন্তু পরমাণুসমূহ প্রত্যক্ষ হয়, সেই এই প্রত্যক্ষ পরমাণু-সমূহবিষয়ক।

এইবা বহবঃ পুঞা বলোকোহণি গছাং প্রকেব।
 গজেত বাহখনেদেন দীগাং বা বৃষদুংকরেব।
 "লিবিতনাহিতা" ১০ন গোল। দংগুপুরাণ, ২২ণ স্থা, বঠ লোক।

টিপ্লনী। মহর্ষি পরমাণুপুঞ ভিন্ন অবস্থবীর অন্তিছ সমর্থন করিতে বিতীয় অধ্যায়ে "সৰ্বাগ্ৰহণনবয় ব্যদিকে:" এই স্থতের বারা বে যুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, পূর্ব্বোক্ত পঞ্চম স্থতের হারা তাহা শ্বরণ করাইয়া, পরে কতিপয় প্রত্তের ছারা অবয়বি-বিবরে বাধক যুক্তির উল্লেখপূর্মক থওন করিয়াছেন। এখন যিনি অবরবী অস্বীকার করিয়া দুগুমান ঘটাদি পদার্থকে পরমাপুপুঞ্জমাত্র বলিরাই সমর্থন করিয়াছিলেন, সেই পূর্ঞ্যপক্ষবাদী অন্ত একটা দুষ্টান্ত বারা মহর্ষি-কথিত অবয়বীর সাধক পুর্মোক্ত যুক্তির খণ্ডন করার, তাহারও উল্লেখপুর্মক খণ্ডন করা এখানে আবস্তক বুৰিয়া, এই স্থত্ত্ৰে হারা পূর্মপক্ষবাদীর দেই কথা খলিয়াছেন যে, যেমন বাহার চকু তিমির-রোগপ্রস্ত, ঐ ব্যক্তি ক্রীণদৃষ্টিবশতঃ একটি কেশ দেখিতে না পাইখেও কেশপুঞ্জ দেখিতে পায়, তদ্রণ চকুমান ব্যক্তিরা এক একটি পরমাণ দেখিতে না পাইলেও পরমাণুপুঞ্জ অর্থাৎ সংযুক্ত পরমাণসমূহ দেখিতে পায়। দুশুমান ঘটাদি পদার্থের প্রত্যক্ষ আমরাও স্বীকার করি, কিন্ত উহা পরমাণপুঞ্জবিনয়ক। তাৎপর্যা এই যে, মহর্ষি ছিতীর অংগায়ে "সর্ব্ধাগ্রহণমবরবানিকে:" (২া১০৪) এই স্থত্যের ধারা বলিয়াছেন বে, ধনি অবয়বী দিছ না হয় অর্থাৎ, গরমাণ্পুঞ্চ ভিন্ন অবয়বী না থাকে, তাহা হইলে কোন পদার্থেরই প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। কারণ, পরমাণ অতীক্রির পদার্থ। স্বতরাং উহার প্রত্যক্ষ অসম্ভব। ঘটাদি পদার্থ ধনি বস্ততঃ প্রমাগুমাত্রই হয়, তাহা হইলে কোনরপেই উহার প্রত্যক্ষের উপপত্তি হয় না। সর্মন্তন্দিন্ধ প্রত্যক্ষের অপনাপ করাও বায় না। প্রতাক না হইলে তক্সুলক অভান্ত জ্ঞানও হইতে পারে না। স্কুতরাং ঘটাদি পদার্থ দে, পরমাণুপুঞ্জ হুইতে ভিন্ন প্রতাক্ষরোগ। তুল অবহারী, ইহা স্বীকার্য্য। মহর্ষি উহার পরবর্ত্তী প্রত্তের দারা দেখানে ইহাও বলিয়া আদিয়াছেন যে, যদি বল-দূরস্থ দেনা ও বনের ভার পরনাপুসমূহের প্রত্যক্ষ হয়, কিন্তু ভারাও হইতে পারে না। কারণ, পরমাণ্ডলি দমন্তই অতীন্ত্রিয়। কোনরাপেই উহাদিপের প্রতাক হইতে পারে না। কিন্ত পূর্মোক্ত "দর্মাগ্রহণমব্যবাদিক্ষে" এই পূরের দারা পূর্ম-পক্ষবাদীকে মহর্ষি প্রতাবস্থান করিলেও অর্থাৎ তাঁহার মতে দোষ বলিলেও তিনি ববন আবার অন্ত একটি দুষ্টান্ত দারা প্রত্যক্ষের উপপত্তি নমর্থন করিলাছিলেন, তথন তাঁহার সেই বথারও উল্লেখ-পূর্বাক মহর্ষির পূর্ব্বোক্ত মূক্তির নমর্থন করা আবন্তক। তাই মহর্ষি এধানে আবার ছুইটি পূত্রের ধারা তাহাই করিয়াছেন। সপ্রয়োজন পুনকজির নাম অনুবাদ, উহা পুনকজি-দোষ নহে, ইহাও বিতীয় স্বধায়ের প্রথম সাহিকের শেষে মহর্ষি বলিয়াছেন। ভাষ্যকারও এই স্থান্তর অবতারণা করিতে "প্রত্যবস্থিতেভিগোতদাহ" এই কথার দারা পূর্নোক্তরূপ প্রবাহ্দনই ব্যক্ত করিয়াছেন বুঝা বার। প্রথম অধ্যারের শেবে "দাধর্মাটবধর্ম্মান্তাং প্রভাবস্থানং জাতিঃ" এই স্থতের ব্যাধ্যায় বৃত্তিকার বিশ্বনাথ লিখিয়াছেন,—"প্রতাবস্থানং দুষণাভিধানং"। অর্থাৎ "প্রতাবস্থান" শক্তের ফলিতার্থ দৌবকথন। তাহা হইলে বাহাকে ভাহার মতে দোব বলা হয়, তাহাকে "প্রতাবস্থিত" বলা বার। পূর্ব্বপক্ষবাদী পূর্ব্বোক্ত ক্তরের ছারাই "প্রত্যবস্থিত" হইরাছেন। তথাপি আবার অন্ত একটি দৃষ্টান্ত হারা তিনি তাঁহার মতে প্রমাণুপুঞ্জরণ হটাদি পদার্থের প্রত্যক্ষ দ্বর্থন করিয়াছেন। "তৈমিন্ধিক" ব্যক্তির কেশপ্রুবিষয়ক প্রভাক্ষই তাঁহার সেই দৃষ্টান্ত। "সুভাতসংহিতা"র উত্তরতক্ষের প্রথম অব্যায়ে এবং মাধব করের "নিদান" এত্তেও "তিমির" নামক নেএ-রোগের নিদানাদি কথিত হইরাছে। "তিমির" শব্দের উত্তর স্বার্থে তিদিত প্রতায়-নিপার "তৈমির" শব্দের দারাও ঐ "তিমির" বেগে ব্রারা ব্রারা রার্যার ঐ রোগ জনিরাছে, তাহাকে "তৈমিরিক" বলা হর। তাহার ঐ রোগবশতঃ দৃষ্টিশক্তি জীণ হওয়ার কুদ্র এক একটি কেশের প্রতাক্ষ না হইলেও অনেক কেশ সংযুক্তাবস্থার কৌন স্থানে থাকিলে সেই কেশপুঞ্জের প্রতাক্ষ হইরা থাকে। দৃষ্টিশক্তি জীণ হইলে কুদ্র প্রবেশ্ব প্রতাক্ষ হয় না। কিন্তু স্থুল হইলে প্রতাক্ষ হয়, ইহা অন্তর্প্র দেখিতে পারেন । থেইরূপ পূর্বপক্ষবাদীর মতে আমরা প্রত্যেক পরমাণু দেখিতে পাই না বটে, কিন্তু অনেক পরমাণু একন্স সংযুক্ত হইলে সেই পরমাণুপ্রঞ্জ আমরা দেখিতে পাই না বটে, কিন্তু অনেক পরমাণু একন্স নংযুক্ত হইলে সেই পরমাণুপ্রঞ্জ আমরা দেখিতে পাই। পূর্বেগিক্ত তৈমিরিক ব্যক্তির কেশপুঞ্জ প্রত্যক্ষর প্রতাক্ষ হইতে পারে এবং তাহাই হইরা থাকে। স্বর্থাৎ আমানিগের ঘটাদি পরার্থবিষ্যক বে প্রত্যক্ষ, তাহা বস্তুতঃ পরমাণুপৃঞ্জবিদ্যাক। স্থাতরাং উহার অন্তর্পানীর ঐ মূল সিদ্ধান্ত ব্যক্ত করিরাছেন। স্থাত

# সূত্র। স্ববিষয়ানতিক্রমেণেন্দ্রিয়স্ত পটুমন্দভাবাদ্-বিষয়গ্রহণস্ত তথাভাবো নাবিষয়ে প্রবৃত্তিঃ ॥১৪॥৪২৪॥

অনুবাদ। (উত্তর) নিজ বিষয়কে অতিক্রম না করিয়া ইন্দ্রিয়ের পটুতা ও মন্দ্রতাবশতঃ বিষয়-প্রত্যাক্ষের "তথাভাব" অর্থাৎ পটুতা ও মন্দ্রতা হয় ; অবিষয়ে অর্থাৎ যে পদার্থ সেই ইন্দ্রিয়ের বিষয়ই নহে, তাহাতে ইন্দ্রিয়ের প্রবৃত্তি হয় না।

ভাষা। যথাবিষয়মিত্রিয়াণাং পটুমন্দভাবাদ্বিষয়গ্রহণানাং পটুমন্দভাবা ভবতি। চক্ষুঃ ধলু প্রক্রামাণং নাবিষয়ং গল্পং গৃহাতি, নিক্ষামাণঞ্চন স্ববিষয়াৎ প্রচাবতে। দোহয়ং তৈমিরিকঃ কশ্চিচ্চক্ষ্বিষয়ং কেশং ন গৃহাতি, গৃহাতি চ কেশদমূহং, উভয়ং হুতৈমিরিকেণ চক্ষুষা গৃহতে। পরমাণবস্থতীন্তিয়া ইত্রিয়াবিষয়ভূতা ন কেন্চিদিত্রিয়েণ গৃহতে, সম্দিতাস্ত গৃহতে ইত্যবিষয়ে প্রভিরিজিয়েল প্রমাণবং সামহিতা ন জাত্র্বান্তরমণ্ড্যো গৃহত ইতি। তে থলিনে পরমাণবং সামহিতা গৃহমাণা অতীন্তিয়েলং জহতি। বিষ্ক্রান্তমণ্ণা ইত্রিয়বিষয়মং ন লভন্ত ইতি। সোহয়ং ক্রব্যান্তরালুৎপত্তাবতিমহান্ ব্যাঘাত ইত্যুপপ্রাতে ক্র্যান্তরং, যদ্গ্রহণক্ষ বিষয় ইতি।

সঞ্চয়মাত্রং বিষয় ইতি চেং ? ন, সঞ্চয়স্য সংযোগভাবাতস্য চাতীন্তিয়াপ্রয়স্যাপ্রহণাদযুক্তং। সঞ্চয় খলনেকভ সংযোগঃ,
স চ গৃহ্মাণাপ্রয়ো গৃহতে, নাতীন্তিয়াপ্রয়ঃ। ভবতি হীদমনেন সংযুক্তমিতি, তত্মাদযুক্তমেতদিতি।

গৃহ্মাণত্তেক্তিয়েণ বিষয়স্থাবরণাদ্যকুপলব্ধিকারণমূপলভাতে।
তত্মামেন্ত্রিয়দৌর্কল্যাদকুপলব্ধিরগুনাং, যথা নেন্ত্রিয়দৌর্কল্যাচ্চকুষা২ন্থপলব্ধির্গন্ধাদীনামিতি।

অনুবাদ। বথাবিষয়ে অর্থাৎ স্ব স্থ গ্রাহ্ম বিষয়েই ইন্দ্রিয়সমূহের পটুতা ও মন্দতাবশতঃ বিষয়ের প্রত্যক্ষসমূহের পটুতা ও মন্দতা হয়। যেহেতু প্রকৃষ্ট চক্ষুও নিজের অবিষয় গন্ধকে গ্রহণ করে না। নিকৃষ্ট চক্ষুও নিজ বিষয় হইতে প্রচ্যুত হয় না ্বির্থাৎ উহাও কেবল তাহার নিজের গ্রাহ্ম বিষয়েরই প্রত্যক্ষ জন্মায়। তাহার অগ্রাহ্ম গন্ধাদি বিষয়ের প্রত্যক্ষ জন্মাইতে পারে না ]। সেই এই অর্থাৎ পূর্ব্বসূত্রোক্ত কোন তৈমিরিক ব্যক্তি চক্ষুরিন্দ্রিয়ের বিষয় একটি কেশ প্রত্যক্ষ করে না,—কিন্তু কেশ-সমূহ প্রত্যক্ষ করে। "অতৈমিরিক" (তিমিররোগশ্যু) ব্যক্তি কর্তৃক চক্ষুর দ্বারা উভয়ই অর্থাৎ প্রত্যেকটি কেশ এবং কেশপুঞ্জ, এই উভয়ই গৃহীত হয়। কিন্তু পর্মাণুগুলি সমস্তই অতীক্রিয় (অর্থাৎ) ইন্দ্রিয়ের বিষয়ভূতই নহে বলিয়া কোন ইক্রিয়ের ছারাই গৃহীত হয় না। "সমুদিত" অর্থাৎ পরস্পার সংযুক্ত বা পুঞ্জীভূত পরমাণুসমূহই গৃহীত হয়—ইহা বলিলে অবিষয়ে অর্থাৎ যাহা ইন্দ্রিয়ের বিষয়ই নহে, এমন পদার্থে ইন্দ্রিরের প্রবৃত্তি প্রদক্ত হউক ? (কারণ, পূর্ববপক্ষবাদীর মতে) কখনও পরমাণুসমূহ হইতে ভিন্ন কোন পদার্থ গৃহীত হয় না। ( পরস্তু পূর্বেরাক্ত মতে ) সেই এই সমস্ত পরমাণুগুলিই সন্নিহিত অর্থাৎ পরস্পার সংযুক্ত বা সংশ্লিফ হইয়া গৃহমাণ ( প্রত্যক্ষবিষয় ) হওয়ায় অতীন্দ্রিয়ত্ব ত্যাগ করে এবং বিযুক্ত অর্থাৎ বিভক্ত বা বিল্লিফ হইয়া গৃহুমাণ না হওয়ায় ইন্দ্রিয়বিষয়ত্ব লাভ করে না, অর্থাৎ তথন আবার ঐ সমস্ত পরমাণুই অতীক্রিয় হয়। দ্রব্যান্তরের অর্থাৎ পরমাণুপুঞ্জ ভিন অবয়বী দ্রব্যের উৎপত্তি না হইলে সেই ইহা অর্থাৎ পূর্বেরাক্তরূপ অতি মহান্ ব্যাঘাত (বিরোধ) হয়, এ জন্ম থাহা প্রত্যক্ষের বিষয় হয়, এমন দ্রব্যান্তর ( অবয়বী ) উপপন্ন ( সিন্ধ ) হয়।

(পূর্কপক্ষ) সক্ষমাত্র বিষয় হয় অর্থাৎ প্রমাণুগুলি প্রভ্যক্ষের বিষয় হয় মা,

কিন্তু উহাদিগের সঞ্চয়ই প্রত্যাক্ষর বিষয় হয়, ইহা যদি বল १ (উত্তর ) না,—
(কারণ) সঞ্চয়ের সংযোগরূপতাবশতঃ এবং অতীক্রিয়াশ্রিত সেই সংযোগের প্রত্যক্ষ
না হওয়ায় অমুক্ত। বিশদার্থ এই যে, অনেক জব্যের সংযোগই সঞ্চয়, সেই
সংযোগও "গৃহ্মাণাশ্রেয়" হইলেই অর্থাৎ যাহার আশ্রেয় বা আধার গৃহ্মাণ অর্থাৎ
প্রত্যাক্ষর বিষয়, এমন হইলেই গৃহীত হয়। "অতীক্রিয়াশ্রম" অর্থাৎ বাহার আধার
অতীক্রিয়, এমন সংযোগ গৃহীত (প্রত্যক্ষ) হয় না। যেহেতু "এই জ্ব্য এই
ক্রব্যের সহিত সংযুক্ত" এইরূপেই (সংযোগের প্রত্যক্ষ) হয়। অতএব ইহা অর্থাৎ
পূর্বেবাক্ত সমাধানও অযুক্ত।

ইন্দ্রিরের ঘারা গৃহুমাণ বিষয়েরই (কোন হলে) অমুপলন্ধির কারণ আবরণাদি উপলব্ধ হয় [ অর্থাৎ প্রত্যাক্ষের প্রতিবন্ধক কোন আবরণাদি থাকাতেই প্রত্যেক পর-মাপুর প্রত্যাক্ষ হয় না, ইহাও বলা যায় না। কারণ, যে দ্রব্য ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ম, তাহার সম্বন্ধেই কোন হলে প্রত্যক্ষ প্রতিবন্ধক আবরণের উপলব্ধি হয়। অতীন্দ্রিয় পরমাণুর সম্বন্ধে উহা বলা যায় না ]।

অতএব যেমন চক্ষুর দ্বারা গন্ধাদি বিষয়ের অপ্রত্যক্ষ ইন্দ্রিয়ের দৌর্ববল্যপ্রযুক্ত নহে, তজ্ঞপ প্রমাণুসমূহের অপ্রত্যক্ষও ইন্দ্রিয়ের দৌর্ববল্যপ্রযুক্ত নহে।

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্ব্বপক্ষবাদীর দ্বিতীয় দৃষ্টান্তম্নক পূর্বহুজোক্ত সমাধানের খণ্ডন করিতে এই হজ্জারা সর্বস্থাত তর প্রকাশ করিয়াছেন যে, ইক্রিয়সমূহের নিজ নিজ বিষয় ব্যবস্থিত আছে। সকল বিষয়ই সকল ইক্রিয়ের প্রাহ্ম না হওরায় ইক্রিয়বর্গের বিষয়ব্যবস্থা সকলেরই দ্বীকৃত সতা। মতরাং যে ইক্রিয়ের দ্বারা যে বিষয়ের প্রতাক্ষ হয়, সেই ইক্রিয় পটু বা প্রকৃষ্ট হইলেই তজ্জ্য সেই বিষয়-প্রত্যক্ষও পটু বা প্রকৃষ্ট হয় এবং সেই ইক্রিয় মন্দ বা নিকৃষ্ট হইলেই তজ্জ্য সেই বিষয়-প্রতাক্ষও মন্দ বা নিকৃষ্ট হয়। কিন্তু যে বিষয় যে ইক্রিয়ের প্রাহ্মই নহে, তাহাতে ঐ ইক্রিয়ের প্রবৃত্তিই হয় না। ভাষাকার একটি দৃষ্টান্তমারা এখানে মহর্ষির ঐ তাৎপর্যা থাক্ত করিয়াছেন যে, প্রকৃষ্ট চন্দুও গান্ধের প্রতাক্ষ হন্মায় না এবং নিকৃষ্ট অর্থাৎ রোগাদিবন্দতঃ ক্ষীণ্ণক্তি চন্দুও নিজ বিষয় হইতে প্রচ্যুত হয় না। অর্থাৎ উহাও উহার নিজের অবিষয় গ্রহানির প্রত্যক্ষ জন্মায় না। করিশ, ইক্রিয়ের পটুতাবন্দতঃই তাহার নিজ বিষয়ের প্রত্যক্ষ পটু হয়। মন্দ্রতাবন্দতঃই তাহার নিজ বিষয়ের প্রত্যক্ষ মন্দ হয়। উল্নোতকর পটু ও মন্দ প্রত্যক্ষর ঘর্মাণ করিয়াছেন যে, সামান্ত, বিশেষ ও তদ্বনিত্তি সেই সম্পূর্ণ বিষয়টির প্রত্যক্ষই পটু প্রত্যক্ষ। ক্ষার সেই বিষয়টির সামান্তমান্তের অনোচনই হায়র মন্দ প্রত্যক্ষ। মহর্ষি এই ক্রে হারা পূর্বোক্তক্ষপ তর প্রকাশ করিয়াছেন হে, তৈমিরিক হাক্রি একশ দেখিতে গাধ্য না, কিন্তু

কেশপুঞ্জ দেখিতে পার-এই দুঠাতে প্রত্যেক পরমাপুর প্রতাক্ষ না হইলেও পরমাপুপ্তের প্রতাক্ষ হইতে পারে, ইহা সমর্থন করা হায় না। কারণ, কেশ ইন্দ্রিরগ্রাহ্য পদার্থ। তৈমিরিক ব্যক্তি তাহার চক্ষরিজ্ঞানের বৌর্মনানশতঃ একটি কেশ প্রত্যক্ষ করিতে না পারিনেও তিমিরারাগশ্ভ ব্যক্তিগণ প্রত্যেক কেশ ও কেশপুঞ্জ, উভরেরই প্রত্যাফ করে। স্থতরাং প্রত্যেক কেশ চফু-রিক্সিয়ের অবিষয় পরার্থ নহে। কিন্তু পরমাণুগুলি সমস্তই অতীক্রিয় পরার্থ—উহা কোন ইক্সিয়ের বিষয়ই নছে। স্থতরাং প্রতাক বিষয় কেশ উহার দৃষ্টান্ত ইততে পারে না। সমুদিত অর্থাৎ পরস্পর সংবৃক্ত পরমাগুসমূহের প্রত্যক হয়, ইহা বণিবেও ইক্তিরের অবিষয়ে ইক্তিয়ের প্রবৃত্তি স্বীকার করিতে হয়। কারণ, বে পদার্থ কোন ইক্তিয়ের বিষাই নহে, ভাষা পরস্পার সংযুক্ত হুইনেও ইব্রিরের বিষয় হুইতে পারে না। পূর্ব্রপক্ষবানীদিগের মতে প্রমাণুস্মূহ ভিন্ন কোন ক্রবাভারের প্রতাক হয় না। কারণ, তাহারা দেই ক্রবাভার অর্থাৎ আমাদিগের সন্মত পুণক অবদ্ধনী স্বীকার করেন না। কিন্ত প্রত্যেক পরমাণ্ যে অতীক্সির পদার্থ, ইহা তাঁহারাও খীকার করেন। যদি তাঁহারা বলেন যে, প্রত্যেক পরমাণ্ অতীক্রিয় হইলেও উহারা সরিহিত অর্থাৎ পরম্পর দংযুক্ত হইলে তথন ভার অতীন্তির থাকে না। তথন উহারা অতীন্তিয়ত্ব ত্যাগ করিলা ইন্দ্রিরাহাত। লাভ করে। কিন্তু উহারা বিযুক্ত বা বিশ্লিষ্ট হইলে তথন আবার অতীক্রির হর। ভাষাকার এই কথার উল্লেখপুর্ত্মক বলিগাছেন যে, পরমাণ্ হইতে প্রবাস্থারের উৎপত্তি অখীকার করিয়া পূর্ব্বোক্তরণ সমাধান করিতে গেলে অতি মহান ঝাঘাত অর্থাৎ বিরোধ হর। কারণ, অতীন্দ্রির ও ইন্দ্রিরগ্রাহার পরস্পার বিরুদ্ধ পদার্থ। উহা একাধারে কথনই গাকিতে পারে না। স্থতরাং পরমাণ্ডত কোন সম্যে অতীন্তিয়ত্ব ও কোন সময়ে ইন্দ্রিরগ্রাহত্ত কথনই সম্ভব নহে। পূর্নোক্তরূপ বিরোধনশতঃ উহা কোনরূপেই স্বীকার করা ধার না। স্থতরাং পর্মাণু হইতে জবাভিরের উৎপত্তি অবশ্র হীকার্য। দেই জবাভির অর্থাৎ ইন্দ্রিরপ্রাক্ত পুল অবস্থবীই প্রভাকের বিষয় হয়। পরমাণ অতীক্রিয় হইলেও উহা হইতে ভিন্ন অবয়বীর ইন্মির্গাছাতা স্থীকারে কোন বিরোধ নাই। ফলকণা, ঘটাদি দ্রব্যের সর্জজনসিত্ত প্রতাক্ষের উপপ্তির ভব্ত প্রমাণুপুঞ্জ হুইতে जित्र व्यवस्वी चीकार्गा, देशहे महर्षित सून बक्तवा।

পূর্বপক্ষবাদী শেষে যদি বানন নে, পরমান্ত্র অতীক্রিয়ন্ত্রণতঃ পরশার সংযুক্ত পরমানুসমূহেরও প্রতাক্ষ হইতে পারে না, ইহা তীকার করিলাম। কিন্তু আমরা বলিব বে, পরমানুর যে সঞ্চর, তাহারই প্রতাক্ষ হয়। পরমানুগুলি সঞ্চিত বা মিনিত হইলে তথন তাহাদিগের ঐ সঞ্চরমাত্রই প্রত্যক্ষর বিষর হইনা থাকে। তাহাকার শেষে এই কথারও উল্লেখ করিলা তত্ত্বরে বলিলাছেন নে, উহাও বলা যার না। করিণ, পরমানুসমূহের পরশার সংযোগাই উহাদিগের "সঞ্চয়"; উহা ভিন্ন উহাদিগের "সঞ্চয়" বলিরা আর বোন পদার্থ ইইতে পারে না। কিন্তু ঐ সংযোগের আত্রয় যদি অতীক্রিয় পদার্থ হয়, তাহা হইলে তথাপ্রিত ঐ সংযোগেরও প্রতাক্ষ হইতে পারে না। বে সংযোগের আত্রয় বা আধার গৃহমাণ অর্থাৎ প্রতাক্ষের বিষয় হয়, সেই সংযোগেরই প্রতাক্ষ হইলা থাকে ও ইইতে পারে। করিণ, যে প্রবাহরের পরস্পর সংযোগ জন্মে, সেই প্রবাহরকে প্রতাক্ষ করিলাই "এই ক্রবা

এই দ্রব্যের সহিত সংযুক্ত" এইরূপে সেই সংখোগের প্রতাক করে। নেই প্রধারের প্রতাক বাতীত ঐরূপে তদ্গত সেই সংযোগের প্রতাক হইতে পারে না। স্ক্তরাং প্রমাণ্শুলি যথন অতীন্ত্রিয়, তথন তদ্গত সংযোগেরও প্রতাক্ষ কোনরূপেই সম্ভব নহে। স্ক্তরাং পূর্ম্বপক্ষবাদীর পূর্ম্বাক্ত সমাধানও অযুক্ত।

পূর্বণক্ষনাৰী অগতা শেষে বনি বনেন যে, বেমন ভিত্তি প্রভৃতি কোন আবরন বা এরণ বাত কোন প্রতিবন্ধক বার্তানি প্রবিবন্ধক বার্তানি প্রবিবন্ধকের অবাধ্য বা অতীক্রিয় পদার্থ নহে। উহারা পরশার মংযুক্ত হইলে তথন আবরনাদি প্রতিবন্ধকের অবাধ্য হওয়ায় তথন উহাদিধার প্রতাক্ষ হব। ভাষাকার শেষে উক্ত অসংক রানারও পশুন করিতে বনিয়াছেন যে, যে পদার্থ ইক্রিরের দারা গৃহদার্থাক্য, কর্থাৎ অনেক স্থানে যে পদার্থার প্রতাক্ষ হইতেছে, সেই পদার্থারই কোন স্থানে আবরণাদিকে অপ্রত্যক্ষের কারণ বনিয়া বুঝা রায়। অর্থাৎ দেই পদার্থারই কোন স্থানে প্রতাক্ষ না হইলে সেখানেই প্রতাক্ষের প্রতিবন্ধকর্পে আবরণাদি স্বীকার করা রায়। কিন্তু যে পদার্থার কোন কালে কুমাপি কারারই প্রতাক্ষ হয় না, তাহার সম্বন্ধে আবরণাদি কল্পনা করা রায় না। প্রমাণ্ড্র কোন কালে কুমাপি কারারই প্রতাক্ষ হয় না, তাহার সম্বন্ধ আবরণাদি কল্পনা করা রায় না। প্রমাণ্ড্র কোন কালে কুমাপি কারারই প্রতাক্ষ হয় না, তাহার সম্বন্ধ আবরণাদি কল্পনা করা রায় না। প্রমাণ্ড্র কোন কালে কুমাপি কারারই প্রতাক্ষ না হওয়ায় উহা অতীক্রিয় পদার্থা, ইহাই দিদ্ধ আছে। উহা অতীক্রিয় নহে, কিন্তু সর্প্রনা সর্ব্বের উহা কোন পদার্থার দ্বারা আবৃত্ত আছে, অথবা বিযুক্তান ক্রাম উহার প্রত্যক্ষের কোন প্রতিবন্ধক অবশ্লাই থাকে, সংযুক্তাবন্ধায় আবার দেই প্রতিবন্ধক থাকে না, এইরপ করনায় কিছুমাল প্রমাণ নাই এবং উহা অনম্বন।

ভাষ্যকার উপদংহারে পূর্বাস্থ্যেন্ত দৃষ্টান্ত থণ্ডন করিতে মংর্মির এই স্থান্তেন মূল যুক্তি ব্যক্ত করিয়ছেন দে, অতএব ধেমন চক্ষর হারা গন্ধাদি বিষয়ের অপ্রত্যক্ষ কাহারই চক্ষরিক্রিরের দৌর্বালাপ্রযুক্ত নহে, তজ্ঞপ পরমাণ্যমূহের যে প্রতাক্ষ হয় না, তাহাও কাহারও ইক্তিরের দৌর্বালাপ্রযুক্ত নহে। তাৎপর্যা এই যে, গন্ধাদি বিষয়গুলি চক্ষরিক্রিরের গ্রাহ্ম বিষয়ই নহে, এই জন্মই চক্ষর হারা কোন ব্যক্তিরই কোন কালে ঐ গন্ধাদি বিষয়ের প্রতাক্ষ হয় না। তৈমিরিক ব্যক্তির চক্ষরিক্রিরের দৌর্বালারশতঃই কেন কালে ঐ গন্ধাদি বিষয়ের প্রতাক্ষ হয় না, তজ্ঞপ সকল ব্যক্তিরই চক্ষ্মরিক্রিরের দৌর্বালারশতঃই তক্ষর হারা গন্ধাদি বিষয়ের প্রতাক্ষ হয় না, ইহা যেমন কোনরূপেই বলা বাইবে না, তজ্ঞপ সকল ব্যক্তিরই চক্ষ্মরিক্রের দৌর্বালারশতঃই প্রত্যক্ষ পরমাণ্যর প্রতাক্ষ হয় না, ইহাও কোনরূপেই বলা বাইবে না। কিন্তু পরমাণ্ডলি সর্বেক্তিরের অবিষয় বা অতীক্রির বলিয়াই কোন ইক্তিরের হারা উহাদিগের প্রতাক্ষ হর না, ইহাই স্বীকার্যা। মহর্মি হিতীর অধ্যায়ে (২০১০১শ স্থেত্র) "নাতীক্রিরহাপেনুনাং" এই বাক্যের হারা পূর্বেগক্ত মত-বণ্ডনে যে মূল্যুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, এই স্থত্রেও ঐ মূল যুক্তিই অবলম্বন করিয়া পূর্বেগক্ষরাদীর পূর্বাস্থ্যেক্ত দৃষ্টান্ত থণ্ডন করিয়া অব্যক্ষর সম্বান করিয়াছেন।

ভাষ্যকার বাৎস্থায়ন পরমাণপুঞ্জবাদী তৎকাণীন বৈভাষিক বৌদ্ধদশুদারের সমস্ত কথারই খণ্ডন করিতে দিতীয় সংগ্রারে (১ম আ০, ০৬শ ক্ত্তভাবো) এবং এই স্ত্তের ভাষ্যে উক্তরূপ বিচার

কৈরিয়াছেন। কিন্তু পরমাণুপুঞ্বাদী বৌদ্ধদন্তাধারের মধ্যে শেবে অনেকে বিচারপুর্নক সিদ্ধান্ত বলিরাছিলেন যে, সংযুক্ত পরমাণ্সগৃহই উৎপত্ন ও বিনষ্ট হয়। অর্থাৎ তাঁহাদিগের মতে প্রতি-কাৰে প্রমাণুর উৎপত্তি ও বিনাশ হইলেও আনংবুজ্ঞ ভাবে প্রত্তাক প্রমাণুর উৎপত্তি ও বিনাশ হয না। স্বতরাং স্বতম্বভাবে প্রত্যেক পরমাণুর প্রত্যক্ষ সম্ভবই নহে। কারণ, স্বতম্বভাবে অসংযুক্ত অবস্থায় উহার কোন স্থানে সন্তাই নাই। ভবস্ত ও দণ্ডপ্ত এই মতের সমর্থন করিয়াভিলেন, ইহা বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ মহাদাৰ্শনিক শান্ত বক্ষিতের "ত্তুসংগ্ৰাহ"র পঞ্জি কাকার বৌদ্ধ মহাদার্শনিক ক্ষল-শীলের উক্তির বারা জানা বার'। শাস্ত রক্ষিতও "তত্ত্বপংগ্রন্ত" তাঁভার সন্মত্ত বিজ্ঞানবাদ সমর্থনের হন্ত ভবস্ত ভভগ্রের উক্ত মতও খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন । তিনি বলিয়াছেন যে, পর-माधूनमुह यि मरमुक हरेबारे छेर भन्न इब धवर के व्यवद्वात खन्नभवाई क्षावारकत दिवन इस, वाहा হইলে আর উহাদিগের নিরংশক থাকে না। অর্থাং পরমাপুনমূহের বে অংশ নাই, ইহা আর বলা বার না। কারণ, সংযুক্ত পরমাণ্ সমূহেরই উৎপত্তি হইলে প্রত্যেক পরমাণ্ই উহার অংশ হওরার खेरा निवरम रहेरा शांदा ना । व्याव यनि के शवमाध्यम् निवरमहे रहा छोरा रहेरा खेरा मुर्ख रहेरा পারে না। মুর্ত্ত না হইলেও উহার প্রত্যক্ষ হইতে পারে না। অভ্না দংযুক্ত হইরাই পরমাণুদমুহ উৎপন্ন হব, ইহা বলিলে উহা দাংশ ও মূর্ত্ত, ইহাই স্বীকার করিতে হইবে । তাহা হইলে আর উহাকে পরমাণ হইতে অভিন্ন বলা যাইবে না। প্রবাণ হইতে ভিন্ন সাংশ পদার্থ স্বীকার করিতে বাধা হইলেও উহোদিগের সিন্ধান্তহানি হইবে। এখানে ভাষাকার বাৎস্থায়নের "সমুদিতান্ত গৃহু তেও" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা উক্ত মতেরও গণ্ডন হইরাছে। কারণ, তিনি বলিরাছেন যে, পুর্মাণক বাদীর মতে প্রমাণ হইতে ভিন্ন কোন প্রাথের প্রত্যক হয় না। কিন্তু প্রবাধানুহ প্রত্যকেই অতীক্তির বৃণিয়া সংযুক্ত হইরাও ইন্দ্রিরাফ হইতে পারে না। ধারা স্থভাবতাই অঠান্দ্রির, তাহাই আবার কোন অবস্থায় লৌকিক প্রতাক্ষের বিষয় হয়, ইহা কখনই সম্ভব নহে। সভীন্তিরত্ব ও ইন্তিরপ্রাহার পরস্পর विक्रम वर्ष । स्वतार भवनार्ममृह मरपूक इहेबाई छैरभन हम धदर श्राव्यक्त विक्रम हम, धह मठ দ্মর্থন করা যাব না। ভাষ্যকারের হিতীয়াধায়োক্ত বিচারের হারাপ্ত উক্ত মতের প্রথন दुवा गांच ।> 81

২। <u>১) শাহিতেনাপিট্টলাতাতে ব্</u>ষক্তপোশবাভাগিনঃ । তাজজানংশক্ষপথ নৈচ,তাক্তঃখণাখনী ঃঃ লক্ষাণ্ডৱপৰ্যাক্ত, ক্ষণংগতেবাং সমন্তি তৈও । কথং নাম ন,তোমুগ্রী ভবেছুক্তিকা দিবং ।

## সূত্র। অবয়বাবয়বি-প্রদঙ্গ দৈবমাপ্রলয়াৎ॥ ॥১৫॥৪২৫॥

অমুবাদ। পরন্ত এইরূপ অর্থাৎ পূর্ববপক্ষবাদীর পূর্বেবাক্তরূপ অবয়বাবয়বি-প্রসঙ্গ "প্রলয়" অর্থাৎ সর্ববাভাব পর্য্যান্ত ( অথবা পরমাণু পর্য্যান্ত ) হইবে [ অর্থাৎ পূর্বব-পক্ষবাদীর পূর্ববিধিত যুক্তি অমুসারে অবয়বীর হ্যায় অবয়বেরও অবয়বে সর্বব্যা বর্ত্তমানস্কের অভাববশতঃ অবয়বেরও অভাব সিদ্ধ হওয়ায় একেবারে সর্ববাভাব অথবা পরমাণুমাত্র স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে প্রত্যক্ষের বিষয় না থাকায় প্রত্যক্ষের অভাবে পূর্ববিপক্ষবাদীর পূর্ববিক্ষিত্ত "বৃত্তি-প্রতিষেধ" সম্ভবই হয় না। আশ্রায়ের অভাবে উহার অন্তিশ্বই থাকে না ]।

ভাষ্য। যঃ ৎল্পবয়বিনোঽবয়বেয়ু য়ভিপ্রতিষেধাদভাবঃ সোহয়মবয়বস্থাবয়বেয়ু প্রসভামানঃ সর্বপ্রলয়ায় বা কল্লেড, নিরবয়বায়া
পরমাণুতো নিবর্তেত। উভয়থা চোপলজিবিয়য়স্থাভাবঃ, তদভাবাছপলক্যভাবঃ। উপলক্ষাপ্রয়শ্চায়ং য়ভিপ্রতিষেধঃ—স আপ্রয়ং
ব্যায়য়ায়্য়য়াতায় কল্লত ইতি।

সমুবাদ। অবয়বসমূহে অবয়বীর বর্ত্তমানত্বের অভাবপ্রযুক্ত যে অভাব, সেই ইহা

অবয়বসমূহে অবয়বের সম্বন্ধেও (বর্ত্তমানশ্বের অভাবপ্রযুক্ত) প্রসজ্যমান
(আপাছমান) ইইয়া সকল পদার্থের অভাবের নিমিত্ত সমর্থ ইইবে অর্থাৎ উহা

সর্ব্বাভাবেরই সাধক হইবে, অথবা নিরবয়ব পরমাণু ইইতে নির্ত্ত ইইবে। উভয়
প্রকারেই অর্থাৎ সর্ব্বাভাব অথবা পরমাণুমাত্র, এই উভয় পক্ষেই প্রত্যক্ষের
বিষয়ের অভাব, সেই বিষয়াভাবপ্রযুক্ত প্রত্যক্ষের অভাব হয়। কিন্তু এই "রুক্তিপ্রতিবেধ" অর্থাৎ অবয়বীর অভাব সমর্থন করিতে পূর্ব্বপক্ষবাদীর কথিত অবয়বসমূহে

অবয়বীর সর্ব্বথা বর্ত্তমানহাভাব প্রত্যক্ষাপ্রিত, অর্থাৎ প্রত্যক্ষ ব্যতীত উহা সম্ভবই

হয় না, (স্তত্তরাং) সেই বৃত্তিপ্রতিষেধ আশ্রয়কে (প্রত্যক্ষকে) ব্যাহত করায়

আত্মনান্দের নিমিত্তই সমর্থ হয়। [অর্থাৎ সর্ব্বাভাব অথবা পরমাণুমাত্র স্থীকার্য্য

ইইলে প্রত্যক্ষের উচ্ছেদ হওয়ায় তয়্মলক "রুক্তিপ্রতিষেধ" সম্ভবই হয় না।

কারণ, উহা নিজের আশ্রয় প্রত্যক্ষকে উচ্ছেদ করিয়া নিজেরই উচ্ছেদ করে, উহার

অন্তিত্বই থাকে না। স্ত্রাং উহা অবয়বীর অভাবের সাধক হইতেই পারে না]।

95

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্বাস্থ্যের হারা অব্যবীর অন্তিত্ব সমর্থনে তাঁহার দ্বিতীয়াধ্যায়োক্ত মূল যুক্তির সমর্থন করিয়া, এখন তদমুদারে এই সূত্রদারা পূর্ব্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বোক্ত বাধক যুক্তির খণ্ডনে উহোর বক্তবা চরম কথা বণিয়াছেন যে, অবয়বী তাহার অব্যবসমূহে সর্বাংশেও বর্তমান থাকে না, এক-দেশের দারাও বর্তমান থাকে না, অভ এব অবরবী নাই, ইত্যাদি কথার দারা পূর্বপক্ষবাদী বেরপ অবয়বাবহবি-প্রদক্ষ উদ্রাবন করিয়াছেন, ঐরপ অবহুবাবহবি-প্রদক্ষ "প্রদার" অর্থাৎ সর্ব্বাভাব পর্যাম্ভ হইবে। অর্থাৎ উক্তরূপ যুক্তি অনুসারে অবর্থীর ন্তার অব্যবেরও অতাব সিন্ধ হইলে সর্বা-ভাবই দিল্ক হইবে। তাৎপর্য্য এই বে, পূর্ব্বপক্ষবাদী তাহার পূর্ব্বোক্ত বৃক্তি অনুসারে অবয়বীর অভাব সমর্থন করিয়া অবহবের অন্তিত্ব স্বীকার করিলে ঐ অবহব সমক্ষেপ্ত ঐক্রপে জিজ্ঞান্ত এই যে, ঐ অবয়বগুলি কোঞ্চায় কিন্ধাপে বর্ত্তমান থাকে ? যদি এক অবয়ব অন্ত অবয়বে বর্ত্তমান থাকে, তাহা হইলে পূর্ববং জ্জ্ঞান্ত এই যে, উহা কি সর্বাংশে বর্তমান থাকে, অথবা একাংশের দারা বর্তমান থাকে ? পূর্ব্বপক্ষবাদী তাঁহার পূর্ব্বোক্ত যুক্তি অন্তুসারে উহার কোন পক্ষই সমর্থন করিতে পারিবেন না। স্থতরাং উক্ত যুক্তি অনুসারে অবয়বীর ভার অবহবেরও অভাব খীবার করিতে তিনি বাধা। ভাষ্যকার ইহাই প্রকাশ করিতে স্ত্রকারের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যায় প্রথমে বলিয়াছেন যে, অব্যবসমূহে অব্যবী কোনজগেই বর্তনান হইতে পারে না, এই যুক্তির ছারা পূর্বাণকবানী বে অবয়বীর অভাব সমর্থন করিয়াছেন, উহা তাঁহার ঐ যুক্তি অনুসারে অবয়বসমূহে অবয়বের সম্বন্ধেও প্রাস্তক হইয়া সর্বাভাবের নিমিত্ত সমর্থ হইবে অর্থাৎ উহা সর্বাভাবের দাধক হইবে। তাৎপর্য্য এই বে, উক্ত যুক্তি অন্ধনারে যদি অবরবসমূহে অবরবীর অভাব দিক হয়, তাহা হইলে অবয়বদমূহে অবয়বের অভাবও দিক হইবে। তাহা হইলে অবরবী ও অবরব, উত্রই না থাকার একেবারে সর্ব্বাতাবই সিদ্ধ হইবে। পূর্ব্বপক্ষবাদী অবশ্রই বলিবেন যে, ঘটাদি অবহবীর ভার উহার অবরব এবং তাহার অবয়ব প্রভৃতি যে সমস্ত অবহব তোমাদিগের মতে দাবহবত্বৰতঃ অবহবী বলিয়াও স্বীকৃত, তাহাত পূর্বোক্ত যুক্তিতে আমরাও খীকার করি না। আমাদিগের মতে ঐ সমস্ত অবয়বও নাই। কিন্ত আমরা পরমাগু স্থীকার করি। আমাদিগের মতে ঘটাদি পদার্থ দমস্তই প্রমাণুপুঞ্জমাত্র। প্রমাণু নির্বয়ব পদার্থ। স্থতরাং তাহার অংশ না ধাকার দর্মাংশ ও একাংশ গ্রহণ করিয়া, তাহাতে পুর্ব্বোক্তরণ প্রবাহ হইতে পারে না। স্কুতরাং পূর্বোক্ত যুক্তিতে পরমাণ্ডর অভাব দিল হইতে পারে না। ভাৰাকার পূর্ব্বণক্ষবাদীর এই কথা মনে করিয়া তলমুসারে খিতীয় বিকল্প বলিয়াছেন,—"নিরবয়বালা প্রমাণ্তো নিবর্তেত"। তাৎপর্যাতীকাকার বলিয়াছেন বে, অবয়বসমূহে অবয়বীর সর্বধা বর্তমানম্বের অনুগণত্তিবশতঃ পূর্মাণক্ষবাদী যে অবরবীর অভাকপ্রদক্ষের আগত্তি করিরাছেন, উহা (১) দৰ্কাভাব হইতে নিবৃত্ত হইবে, অথবা (২) প্রমাণ হইতে নিবৃত্ত হইবে, অথবা (৩) কুলাপি নিবৃত্ত হইবে না, এই তিনটি পক্ষ উক্ত বিষয়ে সম্ভব হয়। ওন্নাহো প্রথম ও দিতীয় বিকরকে আত্রয় করিয়াই মহর্ষি এই সূত্রটি বলিয়াছেন। ভাৎপর্যাটীকাকার প্রথম বিকল্পের অনুপপত্তি সমর্থন করিয়া, দিতীয় বিকলের অন্তর্গতি বুকাইতে প্রথমে লিখিয়াছেন,—"উপলক্ষণকৈতদাপ্রকাদিতি-মাপর্মাণো-

রিতাপি জটবাং।" অর্থাৎ এই হতে "আপ্রলয়াৎ" এই বাকাটি উপলক্ষণ। উহার দারা পরে "আপরমাণোর্কা" এই বাকাও মহর্ষির বৃদ্ধিত ব্রিতে হইবে। বার্তিককারও এখানে পরে "নিরবয়বাদা পরমাণ্ডে নিবর্তেত" এই বাক্যের দারা পুর্বোক্ত দিতীয় বিকল্প এখানে হুত্রকারের বৃদ্ধিস্থ বনিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত বিকরষয়ের উল্লেখপূর্ব্বক মহর্ষির নিগৃচ মূল বক্তব্য প্রকাশ করিয়াছেন বে, উক্ত উভয় পক্ষেই প্রভাকের বিষয় না থাকার প্রত্যক্ষ হইতেই পারে না। কারণ, যদি একেবারে সর্ব্বাভাবই স্বাক্তত হর, জগতে কোন পদাৰ্থই না থাকে, তাহা হইলে কাহার প্রত্যক্ষ হইবে ? উক্ত মতে প্রত্যক্ষ ও ত্রুলক কোন জ্ঞানই ত থাকে না। আর যদি পরমাণুমাত্রই স্বীকৃত হয়, তাহা হইলেও প্রভাকের বিষয়াভাবে প্রভাক্ষ থাকে না। কারণ, প্রমাণ্ অভীন্তিয় পদার্থ, উহার প্রভাক্ষ অসম্ভব। প্রভাক্ষ না থাকিলে তন্ত্ৰক অন্ত জানও থাকে না। কিন্ত পূর্বপক্রাদী বে, অবরবসমূহে অবরবীর সর্বাধা বর্তমানত্বের অভাব বলিয়াছেন, উহা প্রত্যক্ষ বাতীত কোনরপেই বলা বার না। একেবারে প্রত্যক্ষ জান না থাকিলে তন্মূণক অন্তান্ত জ্ঞানও অসম্ভব হওয়ায় অব্যবী কি তাহার অব্যবসমূহে সর্কাংশে বর্ত্তনান থাকে অথবা একাংশের ছারাই বর্ত্তমান থাকে ? এইরূপ বিকল্পই করা যায় না। স্মতরাং অবয়বী তাহার অব্যবসমূহে কোনকপেই বর্ত্তমান থাকে না, ইহা নির্দারণ করাও যায় না। ফলকথা, পূর্ব্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বকথিত অবরবদমূহে অবরবীর বে বৃদ্ধিপ্রতিষেধ, উহা নিজের আশ্রম প্রতাক্ষকে ব্যাহত করাম নিজের বিনাশেরই কারণ হর, অর্থাৎ উহা নিজের অভিছেরই বাবিতক হয়। স্নতরাং উক্ত মতে উহা অব্যবীর অভাবের সাধক কিজপে হইবে ? অর্থাৎ যে "বৃত্তি-প্রতিষেধ" প্রতাক বাতীত সম্ভবই হব না, প্রতাক বাহার আশ্রব, তাহা যদি ঐ প্রতাকের উচ্ছেদেরই কারণ হয়, তাহা হইলে উহার নিজের উচ্ছেদেরও কারণ হইবে। উহার অভিত্তই দম্ভব ছইবে না। স্থতরাং পূর্ব্বপক্ষবাদী উহাকে অবয়বীর অভাবের সাধকরণে উল্লেখ করিতেই পারেন না। অন্তান্ত কথা পরবর্তী হত্তদরের ব্যাধ্যার ব্যক্ত ২ইবে ।১৫।

ভাষ্য। অথাপি—⇒

## সূত্র। ন প্রলয়োহণুসন্তাবাৎ ॥১৬॥৪২৬॥

অমুবাদ। "প্রালয়" অর্থাৎ সর্ববাভাব নাই, বেহেতু পরমাণুর অস্তিত্ব আছে।

ভাষ্য। অবয়ববিভাগমাপ্রিত্য বৃত্তিপ্রতিবেধাদভাবঃ প্রদক্র্যানো নিরবয়বাৎ পরমাণোনিবর্ত্ততে ন সর্ব্বপ্রলয়ায় কল্লতে। নিরবয়বত্বস্ত পরমাণো'র্বিভাগেহলতরপ্রদক্ষত্ত যতো নাল্লীয়স্তত্তাবস্থানাৎ। লোক্টস্ত

<sup>🕽 ।</sup> নিরবম্বকে প্রমাশমাহ "নিরবম্বক্ত প্রমাণোছিতি।—ভাবপর্যটাকা।

থলু প্রবিভজ্যমানাবরবস্থাল্লতরমল্লতমমূত্রমূত্রং ভবতি। স চারমল্লতর-প্রসঙ্গো যম্মানাল্লতরমন্তি যঃ পরমােহল্লপ্রতা নিবর্ত্তে, যতশ্চ নাল্লীরােহন্তি, তং পরমাণ্ং প্রচক্ষাহে ইতি।

অনুবাদ। অবয়ব-বিভাগকে আশ্রয় করিয়া "র্ত্তিপ্রতিষেধ"প্রযুক্ত (অবয়ব-পরপরার) অভাব প্রসজ্যনান হইয়া নিরবয়ব পরমাণু হইতে নির্বত্ত হয়, (ফ্তরাং) সর্ববাভাবের নিমিত্ত সমর্থ হয় না [ অর্থাৎ পরমাণুর অবয়ব না থাকায় তাহার আর পূর্ববাক্তরূপে "র্ত্তিপ্রতিবেধ"প্রযুক্ত অভাব সিদ্ধ হয় না। স্ক্তরাং পরমাণুর অন্তিত্ব অব্যাহত থাকায় সর্ববাভাব সিদ্ধ হয় না । পরমাণুর নিরবয়বত্ব কিন্তু বিভাগ করিলে অল্লতরপ্রসঙ্গের যে দ্রব্য হইতে অতি ক্ষুদ্র নাই, সেই দ্রব্যে অবস্থানপ্রযুক্ত সিদ্ধ হয়। যেমন বিভক্তমানাবয়ব অর্থাৎ যাহার অবয়বের বিভাগ করা হয়, সেই লোক্টের উত্তর উত্তর অল্লতর ও অল্লতম হয়। সেই এই অল্লতরপ্রসঙ্গ, বাহা হইতে অল্লতর নাই, বাহা পরম অল্ল অর্থাৎ সর্ববাপেকা ক্ষুদ্র, তাহাতে নির্ত্ত হয়। যাহা হইতে অতিক্ষ্দ্র নাই, সেই পদার্থকৈ আমরা পরমাণু বলি।

টিপ্লনী। পূর্ব্বপক্ষবাদীর পূর্ব্বোক্ত যুক্তি অনুদারে মহর্ষি "প্রান্য" অর্থাৎ দর্ববাভাব স্থীকার করিরাই পূর্ব্বস্থাত্ত "আপ্রলরাৎ" এই কথা বলিরাছেন। কিন্তু ঐ যুক্তিতে পরমাণ্ড অভাব সিন্ধ না হওয়ার সর্ব্বাভাব সিদ্ধ হয় না। পূর্ব্বপক্ষবাদীও পরমাণুর অন্তিত্ স্বীকার করার মহর্ষি তাঁহার মতে "প্রলয়" বলিতেও পারেন না। তাই মংবি পরে আবার এই স্থা দারা বলিয়াছেন যে, বস্ততঃ প্রবর নাই। কারণ, পরমাণুর অন্তিত্ব আছে। ফলকথা, মহর্ষি পরে এই সূত্র বারা পূর্বাস্ত্র-স্থৃচিত প্রথম শক্ষ ত্যাগ করিয়া, তাঁহার বৃদ্ধিন্ত দ্বিতীয় পক্ষকেই গ্রহণ করিয়া, ঐ পক্ষেও পূর্ম্বপক্ষ-বাদীর পূর্বাক্থিত "বুভিপ্রতিবেধে"র অনুগপত্তি হুচনা করিয়া গিয়াছেন। তাই ভাব্যকারও মহর্ষির এই স্থামুসারেই পূর্ব্বস্থভাষো পরে "নিরবয়বাধা পরমাণ্ডো নিবর্জেত" এই দিতীয বিকামের উল্লেখ করিয়া, ঐ পক্ষেও প্রত্যক্ষ সম্ভব না হওয়ায় পূর্ম্বপক্ষবাদীর কথিত "ব্রন্তিপ্রতিষেব" যে উপপন্নই হন্ত না, আপ্রান্তর ব্যায়াতক হওয়ান উহার বে অভিন্তই থাকে না, ইহা বাক্ত করিয়াছেন। তাৎপর্যাটীকাকারও সূত্রকারের নামতা পরিহারের জন্ম পূর্ব্বসূত্রের ব্যাখ্যায় বলিরাছেন যে, ঐ পুত্রে "আপ্রনরাৎ" এই বাক্যটি উপলক্ষণ ; উহার ছারা উহার পরে "আপরমাণোর্জা" এই বাকাও মহবির বৃদ্ধিত ব্রিতে হইবে। ভারাকার মহবির এই স্থতের পূর্ব্যোক্তরূপ তাৎপর্যাই বাক্ত করিতে প্রথমে বলিয়াছেন বে, অব্যববিভাগকে আশ্রম করিয়া পূর্ব্বোক্তরূপে "বৃত্তিপ্রতিষেধ"প্রযুক্ত অব্যব-পরম্পরার বে অভাবের প্রদক্তি বা আপত্তি হয়, ঐ অভাব নিরবর্য পরমাণ্ হইতে নিরুত্ত হওয়ায় দর্ব্বভাবের নিমিত্ত সমর্থ হয় না, অর্থাৎ উহা দর্ব্বাভাবের দাধন করিতে পারে না। তাৎপর্য্য এই ব্যে

অবয়বী তাহার অবয়বসমূহে কোনজপে বর্তমান হয় না অর্থাং অবরবাতে সর্প্রধা বর্তমানস্কাতাবই পূর্ব্ধপক্ষবাদীর পূর্ব্বক্ষিত "বৃত্তিপ্রতিবেধ"। উহা স্থাকার করিলে দেই অবয়বীর অবয়বদম্ছেরও বিভাগকে আত্রর করিয়া সেই সমস্ত অবরবও তাহার অবরবে কোনরাণ বর্তবান হর না, ইহা বলিয়া পূর্ববং "বৃত্তিপ্রতিষের"প্রযুক্ত দেই অবরবনমু: হর অভাব সিদ্ধ হইলেও ঐ মভাব পরমাণু হইতে নিবৃত্ত হর। অর্থাৎ অবলবের বিভাগকে আখার করিল। সেই অবলবের অবলব, তাহার অবস্থব, তাহার অবস্থব প্রভৃতি অবস্থবপরম্পরাকে গ্রহণ করিয়া পুর্ম্বোক্ত "বৃত্তিপ্রতিবেব"প্রযুক্ত পরমানুর পূর্বে পর্যান্ত অব্যবপরম্পরার অভাবই দিজ হইতে পারে, পরমানুর অভাব দিছ হইতে পারে না। কারণ, পরমাণ্র অবয়ব না থাকার তাহাতে পূর্কোক্ত "রক্তিপ্রতিষের" সম্ভবই হর না। পরমাণ্ তাহার অবস্তবে কিন্তাপে বর্ত্তমান হয় ? এইজুপ প্রশ্নই করা ধার না। ভাষাকার এখানে "নিরবরবাৎ প্রমাণোর্নিবর্ততে" এই বাকো "নির্বয়বাৎ" এই হেতুগর্ভ বিশেষণ-পদের হারা প্রমাণ্র নির্বয়বক প্রকাশ করিয়া প্রতিপাদা বিষয়ে হেতু প্রকাশ করিয়াছেন। এখন যদি পরমাণ্র অভাব সিদ্ধ না হর, তাহা হইলে দ্র্বাভাব দিন্ধ হর না। পূর্ব্বোক্ত মতেও পরমাণ্য অক্তিত্ব অব্যাহত থাকার দকল পদার্থেরই অভাব বলা বায় না। তাই মহর্ষি পরে আবার নিজেই বলিগ্নছেন, —"ন প্রকরোহণ্দ্রবাং"। পরমাপুর্বের সংখোগে উৎপন্ন অনৃশ্র রাণুক এবং দৃত্য দ্রবোর মধ্যে কুন্ত দ্রবাও অনেক স্থানে "অণ্" শব্দের বারা কথিত হইরাছে। অভিবানেও "লব," "লেশ", "কণ" ও "জ্বণ্" শব্দ এক পর্য্যারে উক্ত হইরাছে'। মহর্ষি নিজেও ভূতীয় অব্যাবে "মহনগুগংশং" (১৩০) এই স্ত্রে প্রভাকবোগ্য কুল্ল জবাবিশেষ অর্থেও "অণ্" শক্ষের প্রারাগ করিরাছেন। কিন্ত এই প্রাত্ত "অণ্" শক্ষ বে নিরবরর স্বতীক্তির পরমাণু তাৎপর্য্যেই প্রবুক্ত হইয়াছে, ইহা এখানে বক্তব্য বিষয়ে প্রশিধান করিলেই বুঝা বার। মহর্বি বিত্তীয় অংগারের প্রথম আহি:কর ৩৮শ হত্তেও "নাত্টান্সিরবানগুনাং" এই উত্তর-বাক্যে "এণ্" শব্দের ছারা প্রমাণ্কেই গ্রহণ ক্রিলাছেন, সন্দেহ নাই। স্ত্তরাং কেবল "অণ্" শব্দ বে আহম্পত্রে পরমাণ্ তাৎপর্যোও প্রবৃক্ত হইয়াছে, ইহা স্বীকার্যা।

ভাষাকার পূর্বেন গে পরমাণ্কে নিরবরব বলিয়াছেন, তাহা কিরপে ব্রিব ? পরমাণ্র নিরবরবন্ধ বিষয়ে যুক্তি বলা আবশ্লক। তাই ভাষাকার পরে বলিয়াছেন দে, কোন দ্রবের এবং তাহার অবরবঞ্জির বিভাগ করিলে দেই বিভক্ত অবরবগুলি পর পর পূর্বাপেকার কুদ্র হয়। পরে বাহা হইতে আর কুদ্র নাই, বাহার আর বিভাগ হর না, দেই দ্রবেট ঐ কুদ্রভরর প্রবঙ্গের অবস্থান হয় অর্থাৎ দেই পর্যান্তই কুদ্রভরত্ব প্রদক্ষ হয়। উহার পরে আর কোন অবরব না থাকার উহা হইতে আর কুদ্রভর দ্রবা সম্ভব হয় না, এ জন্ত পরমাণ্র নিরবরবন্ধ দিল হয়। ভাষাকার পরে একটি দৃষ্টান্ত বারা পূর্বোক্ত কথা ব্যাইরা পরমাণ্র অরপ বাক্ত করিতে বলিয়াছেন বে, একটি লোভের অবরবনমূহের বর্ষন পর পর বিভাগ করা হয়, তথন প্রথম বিভক্ত অবরব ঐ গোষ্ট আপেকার কুদ্রভর্ম হয়, তাহার অবরব উহা হইতে কুদ্রভম হয়। এইরপ্রপে উত্তর উত্তর অর্থাৎ পর পর বিভক্ত দ্রবাগুলি কুদ্রভর ও কুদ্রভম হয়। এইরপ্রপে বতই বিভাগ করা বার, ক্রমণঃ

রিয়াং শাত্রা জ্রেটিঃ পুরের লব-লেশ-কণাশবঃ।।—অমরকোব, বিশেব্যনিপ্রবর্গ, ২২ম প্রোক।

পূর্মাপেকার ক্রু ন্রবাই উভ্ত হয়। কিন্তু ঐ বে ক্রুতর বা ক্রুত্তমনের প্রাণক, উহার অবস্থ কোন থানে নিবৃত্তি আছে। ঐরুপ বিভাগ করিতে করিতে এমন স্থানে পৌছিবে, যাহার প্রান্ত বিভাগ হর না। স্কুতরাং দেই স্থানেই সর্যাৎ যে ন্রার্যার বিভাগ হর না, যাহা হইতে আর ক্রু নাই, দেই নিরবরর ন্রবাই পূর্কোক্ত ক্রুতরত প্রশক্ষের নিবৃত্তি হয়। দেই সর্বাপেকা ক্রুদ্র নিরবরব ন্রবাই পরমাণ্।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ চরম করে পূর্বপ্রকে পূর্বপক্ষত্ররূপে গ্রহণ করিলা ব্যাখ্যা করিরাছেন যে, অব্যবিবাদীর প্রগর পর্যান্ত অব্যবাব্যবিপ্রবাহ তাকার করিতে হইবে। কিন্তু প্রশরে দমন্ত পূথিবাদির বিনাশ হওয়ার পুনর্বার প্রতিত গারে না। মহর্নি উক্ত পূর্বপক্ষের বাওন করিতে এই তৃত্ত হারা বলিয়াছেন হে, "প্রবার" অর্থাৎ দমন্ত পূর্বিবাদির নাশ হল না। কারণ, প্রমাণুর অন্তিত থাকে। স্তরাং ঐ নিত্যা প্রমাণু হইতে হাণুকাদিক্রমে পুনর্বার স্তিই হয়। "আর্ছক্রবিবরণ"কার রাধানোহন গোলামিক্ট চার্যাও বৃত্তিকারের এই চরম ব্যাখ্যাই গ্রহণ করিলাছেন। অবশ্র মহর্ষির বক্তরা স্থাম ও স্থাব্যক্তর্বপে গ্রহণ করিলা, এই ত্তের হারা উত্তরণক্ষের ব্যাখ্যা করিলে মহর্ষির বক্তরা স্থাম ও স্থাব্যক্ত হয়। কিন্তু মহর্ষি পূর্বস্থিতে "চ" শব্দের প্রথাক্ষর ব্যাখ্যা করিলে মহর্ষির বক্তরা স্থাম ও স্থাব্যক্ত হয়। কিন্তু মহর্ষি পূর্বাহ্তন অর্থাৎ অক্তর্যাপ্রক্রি পূর্বাহ্বির বক্তরা স্থাম ও স্থাব্যক্ত হয়। কিন্তু মহর্ষি পূর্বাহ্তন, ইহা বুরা যায়। মনে হয়, ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ পূর্বাহ্বকে পূর্বাক্ষম্প্রক্রপে প্রতিমাহেন, ইহা বুরা যায়। মনে হয়, ভাষ্যকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ পূর্বাহ্বকে পূর্বাক্ষম্প্রক্রপে প্রতিমাহেন। বৃত্তিকারও প্রথমে পূর্বাহ্বকে পূর্বাক্ষম্প্রক্রপে গ্রহণ করেন নাই। তাই পূর্বাহ্বক্রপে গ্রহণ করেন নাই। ১৬।

#### সূত্র। পরং বা ক্রটেঃ ॥১৭॥৪২৭॥\*

অনুবাদ। "ক্রটি"র অর্থাৎ দৃশ্য দ্রব্যের মধ্যে সর্ব্বপ্রথম "ত্রসরেণু" নামক ক্ষুদ্র দ্রব্যের পরই পরমাণু।

ভাষ্য। অবয়ববিভাগস্থানবস্থানাদ্দ্রব্যাণামসংখ্যেয়ত্বাৎ ক্রটিত্বনির্ত্তি-রিতি।

অমুবাদ। অবয়ববিভাগের অনবস্থানবশতঃ সাবয়ব ক্রব্যসমূহের অসংখ্যেয়ত্ব-প্রযুক্ত ত্রুটিত্বনিত্ততি হয় অর্থাৎ যদি লোফ্ট প্রভৃতি সাবয়ব দ্রব্যের অবয়ব-

শ্বরণার এবায়নবরণারবিবিভাগা কমার ভবভীতাত আহ "পরং বা ক্রেটো"। ক্রেটগ্রসরেবৃধিতানর্বান্তরং।
 শ্বরণার্বির্বানর্বির্বানর্বান্তরং। যদি ক্রেটো পরং বিক্রিপরকেইবয়পবিভাগে ন রবভিত্তিতে, ততোহবয়বিভারতানবস্থানাবস্থানাবস্থানাবস্থানাবস্থানাব্যরণার্বান্তরং।
 কৃতিয়নিবৃত্তিঃ, ক্রেটিয়লি ক্রংমঞ্জার ত্রাপরিমাণা তাং। ন বয়নস্তার্বয়বর্তিঃ
 কৃতিয়িশের ইতর্বা: ।—তাংগর্বানিকা।

বিভাগের কোন স্থানে অবস্থান না হয়, যদি ঐ বিভাগের শেষই না থাকে, তাহা হইলে ঐ সমস্ত দ্রব্য অনংখ্যের অর্থাং অনস্তাবর্থ হওয়ায় যাহা "ক্রেটি" নামক দৃশ্য ক্র দ্রব্য, উহার ক্রেটিস্বই থাকে না ]।

টিপ্রনী। পূর্ব্যক্তভাক্ত দিল্লাকে অবগ্রাই প্রশ্ন হইতে পারে বে, অবগ্রবার্যবিবিভাগ অনন্ত, অর্থাৎ উহার অন্ত বা শেষ নাই, ইহা কেন বলা ধার না ? অর্থাৎ সমস্ত অবরবেরই বিভাগ থাকার সমস্ত অবরবেরই অবরব আছে। স্থাভরাং ধাহা পরমাণ বণিয়া স্বীকৃত হইতেছে, ভাহারও অবরব আছে এবং ঐ অবয়বেরও অবহব আছে। এইজণে অবয়ববিভাগের কুব্রাপি বিশ্রাম বা নিবৃত্তি না থাকিলে নিরবয়ৰ পরমাণ্ কিলপে দিন্ধ হইবে ? মহর্ষি এই জন্তই শেষে আবার এই স্ত্তের দারা পূর্বান্থভোক্ত "লগু" অর্থাৎ প্রমাণুর পরিচর প্রকাশ করিরা, তাঁহার উক্ত সিদ্ধান্তে যুক্তি স্তনা করিতে বলিগাছেন যে, "ক্রাট"র পরই প্রমাণ । পূর্বাস্থত্যেক্ত প্রমাণ্ট এই স্থান্ত মহর্ষির লক্ষা। তাই এই ফুত্রে "পর" শক্ষের দারা ঐ পরমাণুরই পরিচর স্থতিত হইয়াছে বুরা বায়। এবং "পর" শব্দের বারা মহর্বির মতে "ক্রাট"ই বে পরমাণ্ নহে, উহার পরে উহা হইতে ভিন্ন পদার্থই পরমাণ, ইহাও স্তৃতিত হইরাছে। "বা" শব্দের অর্থ এখানে অবধারণ। উহার ধারা "ক্রাট্ট"র অবরববিভাগের বে বিশ্রাম বা নিবৃত্তি আছে, ভাষার অবধারণ করা ইইরাছে। "ক্রাট" শক্তের দারা ঐ অবধারণের যুক্তি স্থৃতিত হইগাছে। অর্থাৎ বে ক্ষুদ্র দ্রবাবিশেষকে "ক্রাট" বলা হয়, উহারও অবহব বিভাগের যদি কুত্রাপি বিশ্রাম বা নিবৃত্তি না থাকে, তাহা হইলে উহাকে "ক্রাট"ই বলা থার না, উহার জ্ঞানীত্রই থাকে না। মহর্ষি "জ্ঞান্তী" শক্ষের ছারাই পূর্ব্বোক্তরূপ যুক্তির স্থচনা করিয়া নিরবার পরমাণুর অন্তিত্ব সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। ভাষ্যকার মহর্ষির ঐ যুক্তি প্রকাশ করিতে বণিয়াছেন যে, অব্যব্ধিভাগের বদি অবস্থান অর্থাৎ কোন স্থানে অবস্থিতি বা বিশ্রাম না থাকে, অর্থাৎ যদি "ক্রাট" নামক ক্ষুম্র ক্রব্যেরও অবয়বের অবয়ব, তাহার অবয়ব, তাহার অব্যব, এইকপে অনন্ত অব্যব স্থীকার করা ধার, তাহা হইলে সাব্যর দ্রবামাত্তেরই অসংখ্যা অব্যব হওয়ার অসংখোরতাবনতঃ ক্রটিস্বই থাকে না। বার্ত্তিককার উক্ত যুক্তির ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, অব্যব্বিভাগ অনস্ত হইলে বাহা "ক্রাট" নামক ক্ষুদ্র দ্রবা, ভাহা "অমের" হইয়া পড়ে। অর্থাৎ সংখ্যা, পরিমাণ ও গুরুত্ববিশিষ্ট "ক্রাট" নামক জ্রবো কিরূপ গুরুত্ব আছে ও কত সংখ্যক প্রমাণ্র দ্বারা উহা পঠিত হইয়াছে, ইহা অবধারণ করা বাম না। কারণ, উহার অন্তর্গত প্রমাণুর সংখ্যা নির্দ্ধারণ করা বায় না। স্কুতরাং বেমন অসংখ্য প্রমাণুর দ্বারা গঠিত হিমালয় পর্যন্ত অমের, তজ্ঞপ ক্রটিও অমের হইরা পড়ে। কিন্ত "ক্রটি"ও বে, হিমানর পর্বতের ক্রার অসংখ্য প্রমাণ্ডাঠিত, স্থতরাং অনের, ইহা ত কেহই বলিতে পারেন না। তাৎপর্যাটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র মহর্ষির যুক্তির ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, বদি "ক্র'ট" অর্থাৎ "অদরেণ্ড" নামক ক্রুল ক্রব্যের পরে দিতীয় বা তৃতীয় অবরবেই অবরব-বিভাগ বাবস্থিত না হয়, তাহা হইলে উহার অনবস্থানপ্রযুক্ত সাবহৰ প্ৰবাসমূহ অসংখ্যের বা অনস্তাবরববিশিষ্ট হওয়ায় "ক্রটি"র ক্রটিছই থাকে না এবং তাহা হইলে জ্রুটিও স্থামেক পর্যন্তের সহিত তুলাপরিমাণ হইয়া পড়ে। কারণ, উক্ত মতে স্থামেক পর্যন্তের

অব্যবপরস্পরার বেদন সংখ্যা করা যার না, উহার অন্ত নাই, তক্রপ "ক্রেটি"রও অব্যবপরস্পারার অন্ত না থাকিলে অনের ও ক্রেটির পরিমাণগত কোন বিশেব থাকে না। প্রমান্বাচল্পতি মিশ্র শারীরকভাব্যের "ভাদতী" টীকাতেও (২।২)১) "পরমাণুকারণবাদ" বৃঝাইতে পরমাণুর নিরবর্থক সমর্থনে বলিগাছেন বে, প্রমাণুর অব্যব থাকিলে অনন্তাব্যবহ্বকশতঃ অনের পর্বত ও রাজ্মর্বপের ভ্রাপরিমাণাপত্তি হর। পরমাণুরারণবাদ সমর্থন করিতে অন্তান্ত প্রস্থাপ্ত পরমাণুর বাব্যবহ্বক্ষে উক্ত চরম আপত্তি প্রকাশ করিছাছেন। (চতুর্থ গণ্ড, ২৭শ পূর্ভ। জুইবা)।

কেহ কেই এই স্ত্রেক্ত "ক্রাট" শব্দের অর্থ ঘাণুক বলিরা বাগ্যা করেন যে, ক্রাটর পরই অর্থাৎ ছাণ্ডের অর্কাংশই পর্মাণ্ । অর্থা এই ব্যাখ্যার প্রক্রতার্থ স্থান হয় । কিন্তু "ক্রাট" শব্দের ছাণ্ড অর্থা কেনে বিশিষ্ট প্রমাণ নাই। তাৎপর্যানীকাকার প্রভৃতি প্রামাণিক ব্যাখ্যাকারণণ ক্রম্ডেন্ডেই ক্রাট বলিরাছেন । তাহাদিগের মতে পরমাণ্ড্রের সংযোগে যে দাণুক নামক প্রথা জয়ের, ঐ দাণুক্রেরর সংযোগে ত্রসরেণ্ নামক দুখা জবা জ্য়ে । গরাক্ষরদ্ধ গত স্থাকিরণের মথো যে ক্ষা বেণু দেখা যায়, তাহাকেই মন্বাদি খানিগণ ক্রমরেণ্ বলিরাছেন । মন্থাছিতার ঐ পরিমাণকে দুখা পরিমাণের মধ্যে সর্কা প্রথম বলিরা ক্থিত হইরাছে । গরে আট ক্রমরেণ্ এক লিক্ষা, তিন লিক্ষা রাজ্যর্থাপ, তিন রাজ্যর্থাপ গরিমাণাকর মধ্যে সর্কা প্রকাশ নানা পরিমাণের ভিন্ন ভিন্ন পরিমাণাক্রিশ্যের সংজ্ঞা উক্ত হইরাছে । যাজ্ঞ্যবন্ধান গোর সর্বাদ্য স্থাকিরণের মধ্য দুখামান রেণ্ডেই ক্রমরেণ্ড বলা হইরাছে । যাজ্ঞ্যবন্ধান ক্রমরেণ্ড বলা হইরাছে । যাজ্ঞ্যবন্ধান ক্রমরেণ্ড স্থাকিরণের মধ্য দুখামান রেণ্ডেই ক্রমরেণ্ড বলা হইরাছে । যাজ্ঞ্যবন্ধান ক্রমরেণ্ড স্থাকিরণের মধ্য দুখামান রেণ্ডেই ক্রমরেণ্ড বলা হইরাছে । যাজ্ঞ্যবন্ধান ক্রমরেণ্ড বলা ক্রমরেণ্ড বলা ক্রমরেণ্ড বলা ক্রমরেণ্ড বলার বলাক্র ক্রমরেণ্ড অন্তর্কার অনিক্রমর অভিনত বলিয়া ব্যাখ্যাত হইরাছে । তাৎপর্যানীকার্ত্ব বাচম্পতি মিশ্রও এখানে তাহার কথিত ক্রমরেণ্ড স্থাক্রমন বাক্ষমর অক্রমরেণ্ড "ক্রমরেণ্ড পরিন্তিত করিয়াছেন । চিকিৎসাধ্যক্রে জ্বোর পরিমাণ বা গুক্রব্বিশ্যেরই "ক্রমরেণ্ড প্রভৃতি পরি-তাষা উক্ত ইরাছে" এবং প্রথাধানতের ভূতীর ক্রমর একানশ ক্রম্যার ভিন্ন কাল্বিশ্রের

ধব্যক্ষবিষ্টাদিতাকিরশের বং ক্তুলং বৈশেবিকোজনীত। দাপুক্ষরায়কা নূলতে রজঃ, তং এবলেশুরিতি স্থাদিতিঃ মৃত্য ।—স্পথার্ক চিকা।

গৰাক্সনিষ্টাৰিক্তাৰিবংশনু যং প্ৰশ্নে বৈশেধিকোন্ত্ৰীত। স্বাশ্ক্রহারেকা বজো দৃত্তে তথ ত্ৰবংগণুৱতি স্বাদিতিঃ ক্ষমে ।—বীনসিত্রোবর, ২০৪ পৃষ্ঠা ।

মালাভরকতে তানো বং ক্লং কৃততে রল:।
 প্রথম তং প্রমাণানার প্রকর্পের প্রচলতে ।—মনুসংহিতা, ৮ম লঃ, ১৩২ (জাক।

হা লালপূর্ণমানীচিপ্ত অসংরেণ্ রলঃ কৃত্য।
 তেহাত্তী লিক্ষা তু তালিকে। বালস্বল উচাতে ।—হাজ্যাক্ষা-সাহিত্য, ক্ষাচার অব্যাধ,
 বালপ্ত-প্রকরণ—হাত্য টোক।

 <sup>&</sup>quot;জানান্তর্গতির প্র্যাকরের্থনী বিলোক্যতে।
 অসংবর্গন বিজ্ঞোজিপেতা প্রমাণুক্তি।
 অসংবর্গন প্রাথনায়া বর্গো নিক্সাতে"।—প্রিক্রাপ্রকৃত্য ১ম বত।

স্বরূপ বুঝাইতে ঐ কালের পরমাণ, অণ্, অসরেণ্ ও জাট প্রভৃতি ভিন্ন ভিন্ন সংজ্ঞা উক্ত হইয়াছে। কিন্ত দেখানেও প্রথম শ্লোকে জ্ঞ দ্রব্যের চরম অংশকে প্রমাণু বলিহা পার্থিবাদি প্রমাণ্র অন্তিত্ব স্বীকৃত ধইরাছে। টীকাকার নীর রাঘবাচার্যা প্রান্থতি কেই কেই ইহার প্রতিবাদ করিনেও প্রতীন টাকাকার পুলাপাদ প্রাধর স্থামী, বিজয়ধবজতীর্থ, বরভাচার্যা এবং বিশ্বনাথ চক্রবর্তী উক্ত শ্লোকে "পরমাণ্" শব্দের ছারা কাল ভিন্ন পার্থিবাদি পরমাণ্ট এছণ করিরাছেন। বিশ্বনাথ চক্রবর্তী প্রচলিত ল্লাছ-বৈশেষিক মতাস্থলারে গরাকরত্বে দুগুমান অনরেপুর ঘর্চ কংশই যে পরমাণ্ড, ইহাও ঐ স্থানে গিৰিয়াছেন। কিন্তু উক্ত শ্লোকের চতুর্থ পাদে "নুণানৈক্যন্রমো হতঃ" এই বাকোর দারা প্রাথর স্বামী পরমাণ্সমূহকেই এক অব্যবী বলিয়া ভ্রম হয়, বস্তুতঃ পরমাণ্সমষ্টি ভিন্ন পূথক কোন অব্যবী নাই, ইহাই শ্রীনভাগবতের দিলান্তরূপে ব্যাখ্যা করিয়াছেন এবং পঞ্চন রন্ধের "বেষাং সমূহেন কুডো বিশেষ:" এই' বাকোর ছারা যে অব্যাধীর নিরাকরণপূর্ব্বক উক্ত সিদ্ধান্তই ক্ষতিত হইয়াছে, ইহা বলিরা তাঁহার উক্তরণ ব্যাখ্যার দ্বর্থন করিরাছেন। তাঁহার টাকার ব্যাখ্যা করিতে "দীপিনী" টাকার রাধারমণদাদ গোস্বামীও উজরুপ তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়াছেন। কিন্তু বরভাচার্য্য ও বিখনাথ চক্রবর্তী প্রান্থতি টাকাকারগণ উক্ত শ্লেকের চতুর্গ পাদের অন্তর্জণ অর্থের যাথা করিয়া-ছেন। তাঁহারা পরমাণ্সমষ্টিকেই যে অব্যবী বলিয়া ত্রম হইতেছে, বস্ততঃ উহা হইতে ভিন্ন অব্যবী নাই, ইগ্ৰ শ্ৰীমন্তাগৰতের সিদ্ধান্ত বলিয়া ব্যাখ্যা করেন নাই। বল্পতঃ শ্ৰীমন্তাগৰতের পঞ্চম স্কলে অবৈতমতানুদারেই প্রমাধ্নসূহকে অবিনাক্সিত বলা হইয়াছে, ইহাই সর্বভাবে বুঝা যায়। এবং উক্ত শ্লোকের চতুর্থ পানে "বেবাং সমূহেন ক্ততো বিশেষঃ" এই বাক্যের হারা যে, পরমাগুদমটি তিরা অব্যবীর অসভাই কবিত হইরাছে, ইহাও নির্বিধানে প্রতিপন্ন করা যায় না। পরস্ত প্রমাণুন্মটি ভিন্ন অবহৰী না থাকিলে ঘটাৰি ধাক পদাৰ্থের যে প্রত্যক্ষ হইতে পারে না, ইহাও শ্বরণ করা আৰ-শুক। বেদান্তদর্শনেও "নাভাব উপণ্ডে:" (হাহাহ৮) ইত্যাদি ক্রতের হারা বান্ত প্রাথের অনীকর্ত্ব পণ্ডিত হইবাছে। স্থতরাং বেদাস্তদর্শনের ঐ স্তরোক্ত যুক্তির দারাও বটাদি অবহবী যে অলীক নহে এবং পরমাণ্ড্রমপ্তিরপত নতে, ইহা খীকার্যা হইলে শ্রীমন্তাগরতেরও উহাই দিছান্ত বলিয়া খীকার করিতে হইবে। তবে অকৈতমতান্দদারে পর্যাপ ও শব্দবী, সমস্তই অবিদ্যা-ক্ষিত। প্রাধ্ব স্থামি-পাদের ঐ ব্যাখ্যা অবৈত্যতাতুদারেই এবং কার্যা ও কারণের অভেদ পক্ষ গ্রহণ করিয়াই দংগত করিতে হইবে। কিন্তু তাহা হইলেও পরমাণ ও অবদ্বীর ব্যবহারিক সদ্ধা অবশ্রই আছে। অবৈত-মতেও উহা একেবারে অনৎ বা অনীক নছে। স্থাগণ শ্রীমন্তাগরতের উক্ত শ্লোকের সমস্ত টীকা দেখিয়া ইহার বিচার করিবেন।

চরমা সন্বিশেষাগামনেকোহসংযুক্ত সহা।
 পরমান্ত্র দ বিক্রেরো নৃপতিককালমো বতাং—শ্রীমন্তাগবত ।০০১১।১।

এক নিক্তব কিতিশশন্তমস্ত্রিধানার গ্রমণব্রা বে।
 ক্রিনায় মনসা ক্রিডাতে ধেবার সমুক্রেন কুতো বিশেব:।

<sup>—</sup> গ্রীমন্তাগনত, পদম দ্রক, ১২শ আ<sub>নু</sub> ১ম লোক।

দুক্তিকার বিশ্বনাথ শেষে এই স্থাত্র "বা" শক্তের বিকল্প অর্থ গ্রহণ করিয়া চরম কলে বাগিলা করিয়াছেন বে ক্রেটি হইতে পর অর্থাৎ হল্ম প্রদাপ্ত, অথবা ক্রটিতেই বিশ্রাম, এই বিকল্পই স্থান কারের অভিনত। "ভারস্ত্রবিবরণ"কার রাধানোহন গোস্বাদী ভটাচার্যাও এখানে বৃত্তিকারের সমত বাাধারেই অনুবাদ করিয়া, পরে "নবাজে" ইত্যাদি দক্ষতের ধারা অভিনব ব্যাখ্যা প্রকাশ করিয়াছেন যে, "ক্রটেইেডো: পরং পরস্গীরং জন্মতামিতার্গ:"। অর্গাৎ ক্রে "পর" শব্দের দ্বারা প্রবাদের পরে পুনঃ স্বাধিতে প্রথম যে দ্রবা জন্মে, তাহাই বিবন্ধিত। ঐ দ্রবা ক্রাটিহতুক অর্থাৎ অসবেণ্ট উহার উপাদান-কারণ ৷ ঐ ভ্রসংগ্রেও যে অবয়ব আছে, ভবিষয়ে কোন প্রমাণ নাই। উহাত্র সাবয়বস্থদাধক হেতু অপ্রয়োজক। বৃদ্ধিকার প্রভৃতি নবাগণ পরে রলুনাথ শিরোমণির মতান্ত্রসারেই উক্তরণ ব্যাথ্যা করিয়াছেন বুঝা থায়। কারণ, রঘুনাথ শিরোমণি উছোর "পদার্থতত্তনিরূপণ" ব্রছে "ক্রটি" অর্থাৎ এদরেগুতেই বিশ্রাম সমর্থন করিয়া প্রমাণ্ ও ছাণুক অস্থীকার করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, চাকুষ দ্রবাছবশতঃ ত্রগরেগুরও অবয়ব আছে, ইত্যাদি প্রকারে অনুমান করিতে গেলে ঐরপ অনুমান ছারা অনন্ত অব্যবগরস্পারা সিদ্ধ হইতে পারে, তাহা হইলে অনবস্থাদোষ হয়। স্নতরাং যথন কোন জবে। বিশ্রাম খীকার করিতেই হুইবে, তগন প্রভাক্ষণিত্ব অসরেণতেই বিশ্রাম স্থীকার করা উচিত। ঐ অসরেণ্ই নিতা নিরবয়ন প্রবা। উহাতে প্রভাক্ষণনক নিতা মহত্তই আছে। তথাপি অফাক্ত ক্রবা হইতে অপকৃত্তপরিমাণ বা কুদ্র পরিমাণপ্রযুক্তই উহাকে "অণু" বলিয়া ব্যবহার হয়। কারণ, মহৎ পদার্থেও মহত্তম পদার্থ হইতে জুদ্র-পরিমাণ-প্রযুক্ত অণু ৰদিলা বাবহার হইয়া থাকে। বস্তুতঃ মহর্ষি গোতমও তৃতীয় অধায়ে "মহদগ্রহণাৎ" (১১০) এই হতে প্রতাক্ষরোগা কুল জবোও "অণ্" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। কিন্তু এথানে ইহা অবশু বক্তবা হে, রঘুনাথ শিরোমণির সমর্থিত উক্ত মত গৌতম-মতবিকল্প। কারণ, মহর্ষি গোতম অতীক্রির পরমার্থই স্বীকার করিয়াছেন। বিতীয় অধ্যায়ের প্রথম আছিকে ৩৬শ সূত্রে "নাতী-ক্রিম্বল্পাদণ্নাং" এই বাক্যের হারা তাঁহার ঐ সিদ্ধান্ত স্পষ্ট ব্যক্ত হইয়ছে। তিনি পরে এথানে চরম করে ত্যারণকেই পরমাধ বনিলা স্থীকার করিয়াছেন, ইহাও বলা ধায় না। কারণ, তাহা হইলে ঘটাদি দ্রবাকে ঘাহারা প্রমাণ্পুঞ্জ বণিয়াছেন, তাঁহাদিগের মতে তিনি ঘটাদি দ্রবোর অপ্রত্যক্ষের আগত্তি করিতে পারেন না। কারণ, ত্রদরেগুই পরমাণ হইলে উহা অতীন্ত্রির নহে। গধাক্ষরত্ব গত স্থাকিরবের মধ্যে বে হল্ম রেণু দেখা বার, তাহাই "অসরেণু", ইহা মরাদি অবিগণও বৃদ্ধিয়া গিয়াছেন। স্থতরাং উহার প্রত্যেকেরই প্রভাক্ষ হওয়ায় পঞ্জীভূত অসরেশ্বর প্রভাক্ষ জনগুই হুইতে পারে। তাহা হুইলে মহর্ষি আর কোন যুক্তির দারা অবছবীর অস্তিত্ব দমর্থন করিবেন ? তাহা বলা নিতান্ত আবহাক। কিন্ত মহর্ষি এথানে তাহা কিছুই বলেন নাই। স্নতরাং তিনি যে, শেষে কল্লান্তরেও ভ্রমারপুকেই পরমাধু বণিয়া স্বীকার করেন নাই, তাঁহার মতে "ভ্রাট্র"

১। প্রমানুধ্পুকরোক মানাভাবং, জভাবের বিজ্ঞানাং। ক্রেটিং সমবেতা চাপুনাংকাধান্যট্বং, তে চ সমবায়িনঃ
সমবেতাকানুক্তবাসমবায়িধানিতি চালবোজকং। ক্রেলা ভাতৃশসমবায়িদমবায়িধানিতিয়ববায়িততংসমবায়িদানশামানিতি
ক্রেলাং। অণুবাবহারকাগানুইপ্রিমানিবিজনে। মহতালি মহতালি মহতালিরাহালাং।—প্রার্থিকানিকালা।

অর্থাৎ "ত্রদরেণ্" হইতে ভিন্ন অতী স্ক্রিয় অতি স্ক্রে স্তব্যই পরমাণ, এ বিষয়ে সংশ্র নাই। তিনি এই প্রে "পর" শক্ষের স্বারাও তাহাই প্রনা করিরাছেন, ইহাই বুঝা বার। মূলকথা, বৃত্তিকার বিশ্বনাথ শেষে কল্লান্তরে এক্রণ ব্যাখ্যা করিলেও উহা মহর্ষি গোতমের সিন্ধান্ত নহে, ইহা স্বীকার্য্য। রঘুনাথ শিরোমণি স্বাধীন ভাবে তাঁহার নিজের মত সমর্থন করিলেও মহর্ষি গোতমের এই ফুল্লের দারা উক্ত মতের ব্যাখ্যা ও সমর্থন করা বার না। বিশ্বনাথ "সিদ্ধান্তমক্তাবলী"তে কিন্তু মৃহবি গোতম-সন্মত অতীক্তির পরমাণ্র অন্তিত্ব সমর্থন করিতে রযুনাথ শিরোমণির উক্ত মতের উল্লেখ-পূর্বাক প্রতিবাদই করিরাছেন। তিনি দেখানে বলিয়াছেন যে, অসরেগুতেই বিশ্রাম স্বীকার করিলে উহার মহৎ পরিমাণকেও নিতা বলিতে হইবে। কিন্তু অপকৃষ্ট মহৎ পরিমাণ দর্ববিষ্ট অনেক-ক্রব্যবস্তা প্রযুক্ত উৎপদ্ন পদার্থ, ইহা দেখা বায়। স্থতরাং উহা দিতা হইতে পারে না। স্থতরাং উহার পরে অতীক্রির পরমাণুতেই বিশ্রাম স্বীকার করিতে হইবে। বিশ্বনাথ শেষে মহর্ষি গোতমের এই স্ত্রের ব্যাখ্যা করিতে তাঁহার মতবিক্ত মতেরও কেন ব্যাখ্যা করিরাছেন ? ইহা স্থ্যীগণ বিচার করিবেন। ভাষদর্শনের সমানভন্ন বৈশেষিক দর্শনেও পরমাণুর অতীন্দ্রিয়ন্থই মহর্ষি কণাদের দিদ্ধার । "চরক-দংহিতাতে"ও পরমাণ্র অতীক্রিরত্বের স্পষ্ট উল্লেখ দেখা বায়<sup>9</sup>। পরস্ত এখানে ইহাও বজনা এই বে, রবুনাথ শিরোমণির খীক্তত ও দম্পিত পূর্বোক্ত মত তাঁধারই উদ্ভাবিত নহে। কারণ, ভারবার্ত্তিকে প্রাচীন ভারাচার্য্য উন্দোতকরের উক্তির হার। বুঝা বার বে, বাৎদী-পুত্র বৈভাষিক বৌদ্ধন আৰু নায়ের কথাে কোন সম্প্রানার গরাক্ষরত্তে, দুখ্যমান অনরেগ্রেই পরম অণ্ অর্থাৎ সর্বাপেকা হল্প জবা বলিয়া স্বীকার করিয়া, তাঁহাদিগের মতে ভারস্তাকার মহনি গোতদোক্ত লোমের পরিহার করিয়াছিলেন। তাঁহাদিগের ২তে ঘটাদি জব্য দৃখ্যমান ভ্রসরেগুপুঞ্ মাত্র; স্বতরাং উহার প্রতাক্ষের অন্তুপপত্তি নাই। উন্দোতকর উক্ত মতের খণ্ডন করিয়া, গৌতম মত সমর্থন করিতে বলিয়াছেন বে, ত্রসরেগ ভেনা, অর্থাৎ উহার ভেদ বা বিভাগ আছে। স্থাতরাং উহাকে পরমাণু বলা বার না। কারণ, পরমাণু অভেদা। থাহার ভেদ বা বিভাগ করা বার না, বাহার আর অংশ নাই, তাহাই ত পরমাণ্। অসবেণ্র বে বিভাগ বা অংশ আছে, এ বিষয়ে প্রমাণ কি ? এতছন্তরে উক্যোতকর বলিয়াছেন বে, বেহেতু উহা অস্ক্রদানির বহিবিন্দ্রিপ্রায় জব্য, স্তএব ঘটের জার উহারও বিভাগ আছে। উন্দ্যোতকরের প্রদর্শিত ঐ অনুমানকে এহণ করিয়াই পরবর্ত্তী গৌতম মতবাখাতা নৈলারিকগণ "অদরেণ্ঃ লাব্যব: চাকুবদ্রাত্বাং ঘটবং" এইরূপে অহমান দারা অসরেপুর সাবয়বর সমর্থন করিয়াছেন। অস্তেপুর অবছর থাকিলে তাহারও অবছর আছে। কারণ, বাহা চাব্দুব প্রবারে অবধব, তাহারও শাব্দুবত্ব ঘটের অবদ্যবে দিন আছে। স্থাতরাং

শ্রীবাবহরাপ্ত শরমাণুতেরেনাপরিদ্বোদ্ধ তরপ্ততিবছরারতিনৌজ্ঞারতীলিহবাক্ত" আদি।—শারীবস্থান, ৭ম জঃ, শেব ২৩শ।

ই। একে তু বাতাহনছিলদুগুং জাটিং প্রমাণ্ড বর্ণন্তি, তর যুক্তং, তঞ্জ জেরাস্থাং। অভেনঃ প্রমাণুভিনতে।জ্ঞানিতি। কথসকামাতে ভিনতে জ্ঞানিতি । জুবারে সভাপনাধিবাঞ্চলণ প্রভাগনাধিব জ্ঞানিতি । ইজানি—বিতীয় অধ্যায়, অধ্য আজিকে "নামাত্মান্থানি নলেহঃ"—এই হলেন নাত্তিক (২৩২ পূঞ্জা) এইনা।

"অসংরপোরবহর: নাব্যব: ঘটাবয়ববং" এইরূপে অসুমান ছারা অম্রেণ্র অব্যাবরও অব্যব সিভ হয়। কিন্ত ঐক্তপে তাহারও অবরব সিদ্ধা করিতে গোলে অনন্ত অব্যবশরস্পরার সিদ্ধির আগতিমূলক জনবস্থা-দোৰ হয়, তাহাতে স্থমেক পৰ্যত ও সৰ্যপের তুলাপরিমাণাপতি দোৰও হয়। এ জন্ম স্থায়-বৈশেষিকসম্প্রদায় পূর্ব্বোক্ত অদরেপুর অবয়বের অবয়বেই বিশ্রাম স্থীকার করিলা, উহাকেই পরমাণ্ বণিয়া গিয়াছেন। বস্তুতঃ যখন কোন প্রবো অব্যব্ধিভাগের বিশ্রাম বা নিবৃত্তি শ্রীকার করিতেই হইবে, তখন অসরেণুর অবয়বের অবয়বে বিশ্রাম স্বীকার করার বাধা কি আছে ? ঘটাদিশ্রবা অসরেণু অপেকায় অনেক বড়, স্থতরাং তাহার অবয়বের অবয়বও চাকুষ প্রত্যাক্ষের বিষয় হওয়ায় তাহারও অব্যব অব্য স্থীকার্যা এবং উহা প্রত্যক্ষসিত। কিন্ত ক্রমরেণুর অবয়বের বে অবহব, তাহারও অবরব খীকারের কোন কারণ নাই। আর বদি পুর্কোক্তরণে অন্তর্মান করিছা তাহারও অব্যাব দিত্ব করা বার, তাহা হইলেও নিরব্যব প্রমাণুর অভিত হাইবে না। কারণ পূর্বেজি যুক্তিতে বাধা হইয়া বখন কোন স্থানে অবয়ধ-বিভাগের বিশ্রাম বা নিবৃত্তি স্বীকার করিতেই হইবে, তখন দেই ত্রবাই নিরবহণ পরমাধ বলিয়া দিছ হইবে। স্তরাং অধ্রেণ্র অধ্যবের অব্যবে বিশ্রাম স্বীকার করিয়া উহাই পরমাণু বলিয়া স্বীকৃত হইয়াছে। এদরেণুর অবরব ছানুক, ঐ ভাগুকের অব্যবই প্রমাণ্ । প্রমাণুষ্যের সংযোগে প্রথমে যে দ্বাণুকেরই উৎপত্তি হয়, ইহা প্রশন্তপাদের উক্তির দারাও প্রাচীন দির্বান্ত বলিয়া বুঝা যায় (প্রশন্তপাদভাষা, ৪৮ পূর্রা ন্রন্তথ্য)। জীমদ্ বাচম্পতি মিশ্র "ভাষতী" প্রস্থে বেলাক্সন্পর্যের "মহন্দীর্ঘবদ্রা" (২)২১১) ইত্যাদি শুক্রের অবতারণায় দে বৈশেষিকসম্প্রদায়সিদ্ধ পরমাণুবাদপ্রক্রিয়ার বর্ণন করিয়া গিয়াছেন, তাহাতে তিনিও দ্বাপুকের অবহরকেই পরমাণ্ড বলিয়া এবং বাপুকএলাদি হইতেই আপুকাদির উৎপত্তি হয় বলিয়া বৈশেষিকসম্প্রদারের পরম্পরাপ্রাপ্ত বৃক্তির ছারা সমর্থন করিয়াছেন। "ভায়কন্দণী"কার প্রিথর ভট্ট এবং "ভায়মজন্নী"কার জন্মন্ত ভট্টও উক্ত দিকান্ত দমর্থন করিতে ঐ দমত যুক্তিবই উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন। ("ভারকন্দনী" ৩২ পূর্ভা ও "ভারমঞ্জরী" ৫০০ পূর্ভা ডাইবা )।

"ভাষতী" এছে শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্রের সুবাজ বুজির সার মর্ম এই বে, বহু পরমাণ কোন জবের উপান্ধন হইতে পারে না। কারণ, কোন থাটের নির্মাহক পরমাণ্ডানিকেই যদি ঐ থাটের উপান্ধন-কারণ বলা যার, তাহা ইইলে মুন্গরপ্রহার নারা ঐ থট চুর্ণ করিলে তথন একেবারে তাহার উপান্ধন-কারণ ঐ সমন্ত পরমাণ্ডালিরই পরস্পর বিভাগ হইবে। কারণ, তাহা না হইলে ঐ স্বলে ঐ বাটের বিনাশ হইতে পারে না। উপান্ধন-কারণের বিভাগ বা বিনাশ থাতীত জয় এবারে বিনাশ হয় না। কিন্ত যদি মুন্গর প্রহারের পরেই সমন্ত পরমাণ্ডাই বিভাগ স্বীকার করা যার, তাহা হইলে তথন আর কিছুরই প্রভাক্ষ হইতে পারে না। কারণ, সেই বিভক্ত পর্মাণ্ডামুহ সমন্তই অতীক্ষিয়। কিন্ত মুন্গর প্রহারের হারা ঘট চুর্ণ বা বিনষ্ট হইলেও তথন শর্করানি ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র মন্তিকার প্রতাক্ষ হইরা থাকে। স্বভরাং ইহা স্বীকার্য্য যে, ঘট চুর্ণ হইয়া বিনষ্ট হইলেও তথন একেবারে পর্মাণ্ডালির প্রস্পর বিভাগ হয় না। অতথন ঐ সমন্ত পর্মাণ্ট্র ঐ ঘটের উপান্ধন-কারণ নহে। পর্মাণ্ডালির প্রস্পর বিভাগ হয় না। অতথন ঐ সমন্ত পর্মাণ্ট্র ঐ ঘটের উপান্ধন-কারণ নহে। পর্মাণ্ডালির প্রস্পর বিভাগ হয় না। অতথন ঐ সমন্ত পর্মাণ্ট্র ঐ ঘটের উপান্ধন-কারণ নহে। পর্মাণ্ডালির হাণ্ডালিক্রমেই ক্রমণ: ঘটের উৎপত্তি হইলা থাকে, ইহাই স্বীকার্যা। (ভূতার মন্ত, ৯৫

পুর্রা রাষ্ট্রবা )। পুরেরাক্ত বৃক্তিতে বহু পরমাণু কোন ক্রবের উপারান-কারণ হল না, ইহা দিল্প হুইলে পর্যাপুত্রের সংযোগেও কোন জ্বরাপ্তর ছয়ে না, ইহাও স্থীকার করিতে হুইরে। কারণ, প্রমাণ্ত্রেরও বহুত আছে। স্তরাং প্রথমে প্রমাণ্র্রের সংযোগেই দ্বাপুক নামক ক্রা কলো, ইহাই স্বীকার্য্য। কিন্তু ঐ ছাগুকদায়র সংবোগে কোন দ্রবাত্তরের উৎপত্তি স্থীকার করিনে ঐ ক্রবান্তর বার্থ হয়। কারণ, এ ক্রবান্তর মার একটি বাণুক্রিশেবই হয়, উহা পূর্বজাত ছাণুক হইতে স্থান হার । কারণ, উপাদান-কারণের বছর ও মহংপরিমাণাদি বাহা যাখা জ্ঞ জ্বোর স্থলত্ব বা মহৎপরিমাণের উৎপাদক হব, বাণুক্তরে তাহার কিছুই নাই। বাণুক্তরে বছত্ত নাই, মহৎপরিমাণও নাই, "প্রচয়" নামক সংগোগবিশেরও নাই। স্তরাং ভাণুক্ছবজাত জব্যাস্তরে মহন্ধ বা সুলক্ষের উৎপত্তি দস্তব না হওরার উহরে উৎপত্তি নিক্ষণ হয়। স্বাণুকের পরে আবার অপর ছাণ্কবিশেষের উৎপত্তি তাকার অনাবশ্রক। অভএব দিলান্ত এই বে, পরমাণুর্যের সংবোগে প্রথমে দ্বাপুক নামক অব্যবীর উৎপত্তি হইলে, উহার পরে ঐ দ্বাপুকক্ররের সংযোগেই "আপুক" নামক অবরবীর উৎপত্তি হয়। এইজপ স্বাণুক্তভূত্তরাদির সংযোগে "চতুরপুক" প্রভৃতি অব্যবী প্রবার উৎপত্তি হয়। স্বাধুকক্রে বছত্ব সংখ্যা থাকায় উহা হইতে উৎপন্ন ত্রাপুক বা অদরেপুর স্থপত অর্থাৎ মহৎপরিমাণ জ্যাতে পারে। সেধানে উপাদান-কারণ, ছাণুক্তারের বছত্ত দংখ্যাই ঐ মহৎপরিমাণের কারণ। শ্রীমদ্বাচস্পতি মিশ্র, উদয়নাচার্য্য, শ্রীধর ভট্ট ও ভদ্মন্ত ভট্ট প্রভৃতি পূর্বাচার্বাগণ অনেক খানে ত্রগরেগুকে "ত্রাগুক" শব্দের বারাও উল্লেখ করিয়াছেন। বস্ততঃ পর্মাণ্র ভার ছাণ্কেরও মহত্ব না থাকার ছাণুক্কেও "অণু" বনা হইরাছে। স্থতরাং তিনটি "অণু" অর্থাৎ ছাণ্ডের সংযোগে উৎপন্ন, এইরপ অর্থে "ত্রসত্তেও্"কে "ত্রাপুক"ও বলা বাম। বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতিও ঐরপ অর্গেই তাহা বলিয়াছেন। কিন্ত উহার "জনরেণ্" নামই প্রসিক। ম্বালি সংহিতাতেও ঐ নামেরই উল্লেখ আছে। কেহ কেহ "ত্রিভিঃ সহিতো রেণঃ" এই আর্থ "অবংরণ্ড" শক্ষাট নিপাতনে দিশ্ধ বলিয়া প্রমাগ্রের দহিত রেণ্ অর্থাৎ, যে রেণ্ডে অব্যবক্ষণে তিন্<mark>টি</mark> পরমাণু থাকে, তাহাই "এদরেণু" শব্দের ব্যুৎপত্তিলভা অর্থ বনিয়াছেন। কিন্তু ঐরূপ ব্যুৎপত্তিতে কোন প্রমাণ নাই। মনে হর, গবাক্ষরজ্ব গত স্থ্যকিরণের মধ্যে বে রেণ্ পুনঃ প্রমাণমন করে বলিয়া "অদ" অর্থাৎ চরিফু বা জন্ধন, তাহাকে ঐ জন্তই "অদরেণ্" বলা হইরাছে। "অদ" শব্দের জঙ্গন অর্থে প্রমাণ ও প্রয়োগ, তৃতীয় বতের ২৬৬ পূর্রায় স্তব্য। সে যাহাই ইউক, মূলকথা, পুর্বেলিক্ত অসরেণ্র অবয়ব ছাণ্ক এবং ঐ ছাণ্কের অবয়বই নিরবয়ব পরমাণ্ এবং নিরবয়বন্ধনশতঃ ঐ পরমাণু নিত্য, ইহাই ন্যায়-বৈশেষিক দক্ষাপায়ের দিন্ধান্ত। স্কুতরাং এই ফুত্রে দর্বনাম "পর" শাসের ৰারা অনরেণ্র অবহবের অবরবই মহর্বির বৃদ্ধিস্থ, ইহাই বৃত্তিতে হইবে। বিতীয় অধ্যায়ের বিতীয়

১। কারণবছরাৎ কারণমহন্থাৎ প্রচারিশেশাক্ত মহং। বেশান্তর্গনের (২৮২১১শ প্রচার) শারীরক ভাষ্যো শক্ষাচার্যের নিজ্ ত ক্যানপ্রত। কিন্তু এবন প্রচালত বৈশেষিকার্শনে ইক্ষাপ প্রচারী। ই স্থানে "কারণবছরাক্ত" (৭১১৮) এইজপ প্রচার নাম। শক্ষা মিশ্রের অনেক পুরেষ্ট আচারী শক্ষারে উক্ত পুরেষ্টিক কণ্যপ্রচার বিশ্বত ক্ষাদে, ইয়া কিন্তু প্রচার "উপকার" কেনিকাই বুকা যাইবে ।

আহিকে "নাণুনিতাহাৎ" (২৪শ) এই প্তের ছারা এবং পরবর্তী "অন্তর্মহিন্দ" ইত্যাদি বিংশ স্থ্যের স্বারা প্রমান্ত্র নিতাক্ট বে, মহর্বি গোতমের সমত, স্থতরাং মহর্বি কণাদের ক্রায় তিনিও বে, আরম্ভবাদেরই সমর্থক, ইহাও ব্বা বায় ( ৪র্গ খণ্ড, ১৫১—৬১ পূর্ভা দ্রন্তবা )। তিনি এই অধানের প্রথম আহ্নিকে "ব্যক্তাদ্বাক্তানাং প্রভাক্ষপ্রামাণ্যাৎ" ( ১১শ ) এই ক্রের দারা ভাষার নিজ সিদ্ধান্ত আরম্ভবাদের প্রকাশও করিরাছেন। স্থতরাং তাহার মতে প্রমাণ্ নে, নির্ধ্য়ব ও নিতা এবং ঐ পরমাণু হইতেই ন্বাণ্কাদিক্রমে স্টেই হয়, এ বিষয়ে সন্দেই নাই। তাহার উক্ত দিল্লাক্তার্লারেই নৈয়ায়িকসম্প্রনাম্ত্র পরমাণ্ররের সংবোগে প্রথমে দাণ্কনামক অবয়বীর উৎপত্তি এবং ঐ ছাণুক্তরের দংবোগে "অদরেণ্" বা "আণ্ক" নামক অবরবীর উৎপত্তি হব, ইহা প্রোক্তরূপ যুক্তির ছারা নির্বন্ন করিয়াছেন। রব্নাথ শিরোমণি স্বাধীন ভাবে অসরেগুতে বিশ্রাম স্বীকার করিলেও গৌতম-মতবাখ্যাতা পূর্বাচার্যাগণ তাহা করেন নাই। "এদরেণুর" ষষ্ঠ ভাগই যে প্রমাণ, এ বিষয়ে একটি বচনও পূৰ্মকাল হইতে প্ৰসিদ্ধ আছে। "ভাপ্পকোষে"ও উক্ত বচনটা উদ্ধৃত হইরাছে'। "দিদ্ধাস্থ মূকাবলী"র টীকার দাক্ষিণাতা মহাদেব ভট গ্রাক্তর গ্রত স্থাকিরণের মধ্যে দৃখ্যমান বেগুকে "দ্বাণুক" বগাই উচিত বলিয়া শোষে যে নিজ মন্তব্য প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন, তাহা নিভাষাৰ ও প্ৰমাণবিক্ত। মহাদি ঋষিগণ যে, ঐ রেপুকে "অসরেপু" বলিয়াছেন এবং তাৎপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র যে, এই স্ফোক্ত "ক্রাট"ও ত্রদরেণু একই পদার্থ বনিয়া উহার অরপবোধক যাজ্ঞবদ্যা-বচনের পূর্বার্দ্ধ উদ্ভ করিয়াছেন, ইহা পূর্বেই বলিয়াছি। "ক্রাট" শব্দের অর্থ অতিকুজ, ইহা অভিধানেও কথিত হইবাছে। তথ্যুদারেও দৃশ্ব পদার্থের মধ্যে বাহা দর্বাণেকা কুজ, সেই অসরেণুকেও "ক্রাট" বলা নাম। কিন্তু বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি পূর্ব্বাচার্যাগণ বিশেষ করিয়া ঐ ত্রদরেগুকেই "ক্রটি" বলিয়াছেন। রঘুনাধ শিরোনশি ও অভাত নৈয়ায়িকও ত্রদরেণু অর্থেই "ক্রটি" শক্ষের প্রয়োগ করিছা গিমাছেন। প্রীনদ্ভাগবতের তৃতীয় স্কক্ষের একাদশ অধ্যায়ে যে ''এসরেণ্'র পরে "ক্রটি"র উরেথ হইয়ানে, তাহা কালবিশেষের সংজ্ঞা। অর্থাৎ দেখানে কালবিশেষকেই ত্রদরেণু তির "ক্রটি" নামে প্রকাশ করা হইয়াছে। স্কৃতরাং উহা পূর্কোক্ত দিল্লান্তের বিরোধী भएक ।

মূলকথা, নংবি এই প্তে "ক্রাট" শব্দের থারা নিরবরৰ স্বতীন্ত্রির পরমাণ্র স্থিতি পূর্বোক্তরূপ যুক্তি প্তনা করিয়া, ঘটাদি স্বর্মবী যে, ঐ পরমাণ্পুঞ্জমান্ত্র নহে—কারণ, তাহা হইলে উহার
প্রতাক্ষ হইতে পারে না, প্রতাক্ষ না হইলেও পূর্বপক্ষবাদীর পূর্বক্ষিত "র্ভিপ্রতিবেং"ও সম্ভব
হয় না, স্তরাং উহার বারা স্বর্মবীর স্বভাব দন্ধন করাও সম্ভবই হয় না, ইহাও প্তনা করিয়া
গিরাছেন। তিনি বিতীয় স্বধায়ে সম্ভ প্রবক্ষে স্বর্মবীর স্বন্ধির বিষয়ে নাধক মুক্তি প্রকাশ করিলেও
তিনিব্রে স্থান্ত বাধক যুক্তির থওন বাতীত উহা দিয় হইতে পারে না। স্থপ্রাচীন কাল হইতেই
স্বর্মবীর স্বন্ধির বিষয়ে বিরাদ হইয়াছে। যোগদর্শনের বাাদ-ভাষোও স্বব্যবীর স্বন্ধির বিষয়ে বিচার

ছালপুর্বাদরীটিক্স বং ক্রন্তান কুলতে বলং।
 ভণ্ড বর্তনা ভাগা প্রসাধু দ উচাতে।

ও সমর্থন দেখা বার। বিষ্ণুপ্রাণেও (৩)১৮) বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদের উল্লেখ দেখা বার। স্থতরাং অবরবীর অন্তিব বিবাদগ্রন্ত বা সন্দিশ্ধ হইণেও মহর্থি পূর্ব্বোক্ত তৃতীর হুত্রে অবরবিবিদ্যে অভিমানকে রাগাদি দোষের নিমিন্ত বলিয়া উপদেশ করিতে পারেন না। তাই তিনি ঐ হুত্রের পরেই এখানে এই প্রকাশের আরম্ভ করিয়া অবরবিবিদ্যে বাধক যুক্তির উল্লেখপূর্ব্বক উহার থওন হারা আবার অবরবীর অন্তিব সমর্থন করিয়াছেন এবং পরবর্ত্তী প্রকরণের হারা নিরবয়ব নিতা গরমাণ্র অন্তিবের বাধক যুক্তির খণ্ডনপূর্বক উহার প্রকাশ্ব অন্তিবের বাধক যুক্তির খণ্ডনপূর্বক তাঁহার পূর্ব্বোক্ত অবরবীর অন্তিব স্থান্ন দিরবয়ব নিতা গরমাণ্র অন্তিবের বাধক যুক্তির খণ্ডনপূর্বক তাঁহার পূর্ব্বোক্ত অবরবীর অন্তিব স্থান্ন দিরবয়ব নিতা গরমাণ্র মান্তিবের বাধক যুক্তির খণ্ডনপূর্বক তাঁহার পূর্ব্বোক্ত অবরবীর অন্তিব স্থান্ন দিরবয়ব নিতা চেন।১৭।

#### व्यवद्यवीदद्रविश्रकद्वनं ममाश्र । २।

#### ভাষ্য। অবেদানীমানুপলম্ভিকঃ দৰ্বাং নাস্তীতি মন্তমান আহ—

অনুবাদ। অনন্তর এখন সমস্ত পদার্থই নাই অর্থাৎ অবয়বীর ভায় প্রমাণুও নাই, উপলব্ধিও বস্তুতঃ নাই, এই মতাবলম্বী "আকুপলপ্তিক" ( সূর্ববশূভতাবাদী ) বলিতেছেন—

#### সূত্র। আকাশব্যতিভেদান্তদর্পপতিঃ ॥১৮॥৪২৮॥

অনুবাদ। (পূর্ববপক) "আকাশব্যতিভেদ" প্রযুক্ত অর্থাৎ প্রমাণুর অভ্যন্তর ও বহির্ভাগে আকাশের সহিত সংযোগ প্রযুক্ত তাহার অর্থাৎ পূর্বোক্ত নিরবয়ব প্রমাণুর উপপত্তি হয় না।

ভাষ্য। তম্মাণোর্নিরবরবম্মানুপপত্তিঃ। কম্মাৎ ? আকাশ-বাতিভেদাৎ। অন্তর্বহিশ্চাণুরাকাশেন সমাবিক্টো ব্যতিভিন্নঃ। ব্যতিভেদাৎ সাবরবঃ, সাবরবহাদনিত্য ইতি।

শসুবাদ। সেই নিরবয়ব পরমাণুর উপপত্তি হয় না। (প্রশ্ন) কেন १ (উত্তর) "আকাশব্যতিভেদ"-প্রযুক্ত। বিশদার্থ এই যে, পরমাণুর অভ্যন্তরে ও বহির্ভাগে আকাশ কর্ত্বক সমাবিষ্ট হইয়া ব্যতিভিন্ন অর্থাৎ অভ্যন্তরে ও বহির্ভাগে আকাশের সহিত সংযুক্ত। ব্যতিভেদপ্রযুক্ত সাবয়ব, সাবয়বরপ্রযুক্ত অনিত্য।

টিগ্ননী। মহবি এখন নিরবরৰ প্রমাণুর অন্তিত্বের বাধক যুক্তি খণ্ডন করিয়া, উহার অন্তিক্ত আদৃদ্য করিতে প্রথমে এই স্থতের বারা পূর্বপক্ষ বলিয়াছেন বে, পূর্বেলিক্ত নিরবরৰ পরমাণুর উপপত্তি বা সিদ্ধি হয় না। এই স্থতে "তৎ" শক্ষের বারা নিরবরৰ পরমাণুই যে মহবির বৃদ্ধিস্ব, ইয়া ভাষার এই বিচারের বারাই বৃঝা দায়। স্থতরাং পূর্ব্বস্থতে যে, তিনি নিরবরৰ পরমাণুর কথাই বলিয়াছেন, ইয়া বীকার্যা। কারণ, তাহা বলিকেই তিনি এই স্থতে "তং" শক্ষের হারা ঐ নিরবরৰ পরমাণুকেই

প্রহণ করিতে পারেন। নিরবয়র পরমাণ্ড দিন্ধি কেন হয় না ? ইহা সমর্থন করিতে পূর্ব্যপক্ষবারী হেতু বলিরাছেন —"আকাশবাতিতেলাং"। ভাষাকার উহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, গ্রমাণুর অভ্য-স্তব্ধে ও বহির্ভাগে যে আকাশের সমাবেশ অর্থাৎ সংযোগবিশেব আছে, উপ্লাই এখানে পূর্লপক বানীর অভিনত "আকাশব্যতিতেল"। এই ব্যতিতেল আছে বলিলা প্রমাণু সাব্যব, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, প্রমাণুর অভ্যন্তর ও বহিভাগ উহার অব্রবতিশ্ব। উহার সহিত আকাশের সংযোগ স্বীকার্য্য হইলে এ অবরবের অন্তিত্ব অবগ্র স্বীকার্য্য। তাহা হইলে পরমাণ্ বে সাবরব পদার্থ, ইহা স্থীকার করিতে হইবেই। অর্থাৎ পরমাণ্ স্থীকার করিতে গেলে উহারও অবয়ব স্থীকার করিতে হইবে। স্মৃতরাং উহার মনিতামও খীকার করিতে হইবে। কারণ, সাবরব এবা নিতা হইতে পারে না। স্থতরাং পূর্বোক্তরপ বাংক যুক্তিবশতঃ নিরবহব নিতা পরমাণুর সিদ্ধি হয় না। ভাষ্যকার প্রথমে উক্ত মতকে "আফুণলস্তিকে"র মত বলিলা এই পূর্বণকত্যের অবতারণা করিরাছেন। যিনি "উপগস্ত" অর্থাৎ প্রত্যক্ষাদি কোন জ্ঞানের ই বাস্তব দলা মানেন না, স্কুতরাং প্রমাণ্ড মানেন না, এতাদৃশ দর্মণ্ড তাবাদীকে "আফুগলভিক" বলা ধার। ভাষাকার "আফুপ-লম্ভিক" শব্দের প্রয়োগ করিরা পরে "দর্মাং নাজীতি নন্তমানঃ" এই বাকোর ছারা উহারই ব্যাখ্যা করিরাছেন। অর্থাৎ বিনি সর্ব্বাভাববাদী, তিনিই এখানে ভাষাকারোক্ত "আনুগলম্ভিক"। তাঁহার গুঢ় অভিদন্ধি এই বে, প্রমাণ্ড অবয়ব না থাকিলে প্রমাণ তাহার অবয়বে কিরাপে বর্ত্তমান থাকে 🖰 এইরপ প্রাঃ করা বায় না। স্তরাং প্রমাণ তাহার অবহাবে কোনরপেই বর্তমান থাকিতে পারে না, ইহা বনিরা প্রেরিক্ত "বৃত্তিপ্রতিষেণ"প্রযুক্ত পরমাণুর অভাব সিদ্ধ করা বায় ना। किंद्र यनि পরমার্থ অবলৰ আছে, ইহা निদ্ধ করা বার, তাহা হইলে ঐ যুক্তিতে তাহারও অবয়ব প্রভৃতি অবয়বপরম্পরা দিন্ধ করিরা ঐ পরমাণ্ড ও তাহার অবয়বপরম্পরা নিজ নিজ অবয়বে কোনরপেই বর্তমান থাকিতে পারে না, ইহা সমর্থন করিয়া পূর্ব্বোক্ত "বৃত্তিপ্রতিষেণ" প্রযুক্ত ঐ পরমাপু ও উহার অবয়বণরক্ষারারও অভাব সিদ্ধ করা যাইবে। তাহা হইলে আর কোন পদার্থেরই অন্তির থাকে না—"দর্মং নাত্তি" ইহাই সিদ্ধ হয়। মহর্ষি পূর্মে "দর্মমতাবঃ" ইত্যাদি (৪।১।৩৭) স্ত্রের বারা যে মতের প্রকাশ করিরাছেন, উহা হইতে এখানে এই মতের অবস্থাই বিশেষ আছে। কিব্ৰ তাৎপৰ্য্যটীকাকাৰ সেই স্থলেৰ স্থায় এখানেও "শৃক্সভাবাদে"ৰ কথাই বনিয়াছেন। এ বিৰয়ে পরে আলোচনা করিব। চতুর্থ খণ্ড—১৮৬ পূর্চা দ্রষ্টব্য ॥১৮।

#### সূত্র। আকাশাসর্বগতত্বং বা ॥১৯॥৪২৯॥

অমুবাদ। পক্ষান্তরে অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত "আকাশব্যতিভেদ" নাই, ইহা বলিলে আকাশের অসর্ববগতর (অসর্বব্যাপির) হয়।

ভাষ্য। অথৈতমেব্যতে—পরমাণোরন্তর্নান্ত্যাকাশমিত্যসর্বাগতত্বং প্রসজ্যতে ইতি। অমুবাদ। আর যদি ইহা স্বীকৃত না হয়, তাহা হইলে প্রমাণুর অভ্যস্তরে আকাশ নাই, এ জন্ম ( আকাশের ) অসর্ববগতর প্রসক্ত হয়।

টিয়নী। পূর্ব্বপক্ষবাদী যে "আকাশবাতিভেদ"কে হেত্ করিয়া পরমাণ্র সাবয়বদ্ধ দমর্থন করিয়াছেন, উহা অস্থাকার করিলে ত তিনি আর নিজ মত সমর্থন করিতে পারেন না, তাই তিনি ঐ পক্ষে এই ক্রের নারা পরেই বলিয়াছেন যে, তাহা হইলে আকাশের সর্ব্বগত্ত দিল্লাপ্ত বাহত হয়। অর্থাৎ আমরা আকাশাদি কিছুই না মানিলেও তোমরা যখন আকাশকে সর্ব্বগত বলিয়াই স্থাকার করিয়াছ, এবং পরমাণ্কেও মূর্ভ জরা বলিয়া স্থাকার করিয়াছ, তখন পরমাণ্র অভ্যন্তরেও আকাশের সংযোগ তোমাদিগের স্থাকার বিরাহি, তখন পরমাণ্র অভ্যন্তরেও আকাশের সংযোগ তোমাদিগের স্থাকার করিয়ার করিয়াছ, তথা পরমাণ্র সভান্তরের সহিত আকাশের মংযোগ না থাকিলে উহার সর্ব্বগতত্ব থাকে না। উহার অসর্ব্বগতত্বেরই আপত্তি হয়। কিন্তু উহা স্থাকার করিলে তোমাদিগের দিলান্তর্থানি হইবে। স্কতরাং পরমাণ্র অভ্যন্তরে এবং বহির্ভাগেও আকাশের সংযোগ অবশ্রু স্থাকারি হওয়ার তোমাদিগের মতেও পরমাণ্র সাবয়বহু অনিরার্থ্য ১১৯া

## সূত্র। অন্তর্বহিশ্চ কার্য্যদ্রবাস্থ্য কারণান্তরবচনা-দকার্য্যে তদভাবঃ ॥২০॥৪৩০॥

অনুবাদ। (উত্তর) "অন্তর্" শব্দ ও "বহিন্" শব্দের ছারা জন্ম দ্রব্যের কারণান্তর অর্থাৎ উপাদান-কারণ অবয়ববিশেষ কথিত হওয়ায় অকার্য্য দ্রব্যে (নিত্যদ্রব্য পরমাণুতে) তাহার অভাব (অর্থাৎ পরমাণুর অভ্যন্তর ও বহির্ভাগ না থাকায় তাহার সহিত আকাশের সংযোগ বলাই যায় না। স্থতরাং ঐ হেতুর ছারা পরমাণুর সাবয়বন্থ সিদ্ধ করা যায় না)।

ভাষ্য। "অন্ত''রিতি পিহিতং কারণান্তরৈঃ কারণমূচ্যতে। "বহি"-রিতিচ ব্যবধায়কমব্যবহিতং কারণমেবোচ্যতে। তদেতৎ কার্য্যন্তব্যক্ত সম্ভবতি, নাণোরকার্য্যস্থাৎ। অকার্য্যে হি পরমাণাবন্তর্বহিরিত্যক্তাভাবঃ। যত্র চাক্ত ভাবোহণুকার্য্যং তৎ, ন পরমাণুঃ। যতো হি নাক্সতরমন্তি, দ পরমাণুরিতি।

অমুবাদ। "অন্তর্" এই শব্দের দ্বারা কারণাস্তরগুলির দ্বারা "পিহিত" অর্থাৎ বহির্ভাগস্থ অবয়বগুলির দ্বারা ব্যবহিত কারণ (মধ্যভাগস্থ উপাদান-কারণ অবয়ব-বিশেষ) কথিত হয়। "বহিস্" এই শব্দের দ্বারাণ ব্যবধায়ক অব্যবহিত কারণই অর্থাৎ বাহা মধ্যভাগের ব্যবধায়ক, কিন্তু অন্য কোন অবয়ব দ্বারা ব্যবহিত নহে, সেই বহির্ভাগস্থ অবয়ববিশেষই কণ্ডিত হয়। সেই ইহা অর্থাৎ পুর্বোক্ত "অন্তর্ শব্দ ও "বহিস্" শব্দের বাচ্য অবয়বরূপ উপাদান-কারণ, জন্ম দ্রব্যের সম্বন্ধে সম্ভব হয়, অকার্য্যন্থ অর্থাৎ অজন্মন্থ বা নিত্যন্থ প্রযুক্ত পরমাণুর সম্বন্ধে সম্ভব হয় না। যেহেতু "অকার্য্য" পরমাণুতে অর্থাৎ বাহার উৎপত্তিই হয় না, যাহা কোন কারণের কার্যাই নহে, আমাদিগের সম্মত সেই পরমাণু নামক নিতাদ্রব্যে অভ্যন্তর ও বহির্ভাগ, ইহার অভাব। যাহাতে কিন্তু এই অভ্যন্তর ও বহির্ভাগের "ভাব" অর্থাৎ সন্তা আছে, তাহা পরমাণুর কার্য্য অর্থাৎ পরমাণু হইতে ক্রমশঃ উৎপন্ন ছাণুকাদি জন্ম দ্রব্য, পরমাণু নহে। যেহেতু যাহা হইতে সুক্ষমতর নাই, অর্থাৎ যাহা সর্বাপেকা সুক্ষম দ্রব্য, যাহার কোন অবয়ব বা অংশই নাই, তাহাই পরমাণু।

টিম্ননী। মংর্ষি পূর্ব্বোক্ত পূর্বাপকের থণ্ডন করিতে এই সূত্রের দ্বারা বলিয়াছেন যে, "অন্তর্" শব্দ ও "বহিদ" শব্দ জন্তু-দ্রবোর উপাদান-কারণ অবয়ববিদেয়েরই বাচক। স্নতরাং নিতা ভাবা প্রমানুতে "অঙ্কু" শব্দ ও "বহিনু" শব্দের বাচ্য সেই উপানান-কারণ থাকিতে পারে না। প্রমাণুর সম্বন্ধে "অন্তর" শব্দ ও "বহিনৃ" শব্দের বর্ধার্থ প্রয়োগই হইতে পারে না। স্থান্ত "অন্তর" ও "বহিন" এই ছুইটি অধ্যয় শব্দের হারা মহর্ষি ঐ ছুইটি শব্দকেই এখানে প্রকাশ করিয়াছেন এবং কুত্রত্বৰতঃই উহার পরে তৃতীয়া বিভক্তির লোপ হইয়াছে, ইহা বুঝা থায়। উত্তরবাদী নহর্ষির ভাৎপর্যা এই বে, পূর্ব্ধপক্ষবাদী পরমাণুর সাব্যবস্থ সাধন করিতে বে "আকাশব্যভিভেদ"কে হেতু বলিরাছেন, উহা অসিদ্ধ। কারণ, প্রমাণুর অভ্যন্তর ও বহির্ভাগের সহিত আকাশের সংযোগই ষ্ঠাহার অভিমত "আকাশব্যতিভেদ"। কিন্তু প্রমাণ্ড্র অভ্যন্তরও নাই, বহির্ভাগ্ত নাই। ক্লভরাং ভাষার সহিত আকাশের সংযোগ সম্ভবই নহে। বাহা নাই, বাহা অলীক, ভাষার সহিত সংযোগও অলীক। স্নতরাং উহার ছারা প্রমাণ্ডর দাব্যবহু দিল্ধ হইতে পারে না। প্রমাণ্ডর জভান্তর ও বহির্ভাগ নাই কেন ? ইহা বুঝাইতে মহর্ষি এই স্থতের ছারা বলিয়াছেন বে, প্রমাণ্ জ্জাধ্য অৰ্থাৎ নিতাদ্ৰব্য, তাহার কোন কারণই না থাকায় "অস্তর্" শব্দ ও "বহিদ" শব্দের বাচ্য যে উপাদানকারণবিশেষ, তাহাও নাই। ভাষাকার মহর্ষির তাৎপর্যা ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, অভান্তর ও বহির্ভাগ, জন্ম দ্রব্যের সম্বন্ধেই সন্তব হয়। কারণ, জন্মদ্রবার অবস্থব আছে। ঐ সমস্ত অবয়বই তাহার উপাদান বা সমবায়িকারণ। তন্মধ্যে বাহা বাহ্য অবয়বের ছারা আছ্যাদিত বা ব্যবহিত, তাহাই "অভর্" শব্দের বাচা, তাহাকে মধ্যাবয়ব বলা বায়। আর বাহা ঐ মধ্যাবরবের বাৰধারক বা আচ্ছাদক, এবং অন্ত অবহবের ছারা বাবহিত বা আচ্ছাদিত নতে, তাহাই "বহিন্" শক্তের বাচ্য, তাহাকে বাহাব্যব বলা হায়। স্বতরাং "অস্তর্" শব্দ ও "বহিদ্" শব্দের বাচ্য যে প্রের্নাক উপাদানকারণ, বাহাকে অভ্যন্তর ও বহির্ভাগ বলা হয়, তাহা নিত্যন্তর পর্নাপুর সম্বন্ধে কোনকপেই সম্ভব ধইতে পারে না। বাহাতে উহা আছে, তাহা পরমাণুর কার্যা দ্বার্থক প্রান্ত সাবরব জন্তজ্ঞবা, তাহা ত পরমাথ নহে। কারণ, বাহা সর্বাক্ষেপা হক্ষ অর্থাৎ বাহার আর অবরব নাই, ভাহাই পরমার।

বার্ত্তিককার এথানে বিশন বিচারের জন্ম ধনিরাছেন বে, যিনি "আকাশব্যতিতেন"প্রযুক্ত প্রমাণু অনিতা, ইহা বলিতেছেন, তাঁহাকে ঐ "হাতিজেন" কি, তাহা জিজাতা। বহি প্রমাণু ও আকাশের সম্বন্ধমাত্রই "আকাশবাতিতেদ" হয়, তাহা হইলে উহা প্রমাণুর অনিতাতার সাধ্ক হয় না। আর যদি দথর বা দংবোগমাত্রই প্রমাধ্র অনিত্যতার দাদক হর, তাহা হইলে "আকাশ"শ্বের প্রব্যোগ বার্থ। পরত্ত পরে "দংবোগোপপতেক" এই স্থতের বারা উহা কথিত হওরায় এখানেও আবার উহাই বলিলে পুনক্তি-লোষ হয়। স্থতরাং প্রমাণ্ ও আকাশের সম্মান্ত অথবা সংযোগ-মাত্রই "আকাশবাতিতেন" নহে। বদি বল যে, পরমার্থ্য অভ্যস্তরে সম্বন্ধ অথবা প্রমার্থ্য অবস্তবের সহিত আকাশের সম্বন্ধই "আকাশবাতিভেদ", কিন্তু তাহাও বলা বার না। কারণ, প্রমাণু নিত্যস্তব্য, ভাহার অবয়ব নাই। যদি বল, প্রমাণ্র অব্যবসমূহের বিভাগই "আকাশবাতিভেদ" অর্থাৎ আকাশ পরমাপুর অবরবগুলিকে ভেদ করিয়া উহাদিগের যে বিভাগ জন্মার, তাহাই "আকাশব্যতি-ভেদ"—কিন্ত ইহাও সম্ভব নহে। কারণ, পরমাণু নিতাদ্রবা, তাহার অবরবই নাই। জন্ম জবোর অবয়ব থাকার তাহারই বিভাগ হইতে পারে। পরত্ত পরমাণুর অবয়ব স্বীকার করিলেও ত আকাশ তাহার বিভাগের কারণ হর না। কারণ, ঐ বিভাগ কর্মজন্ত। তাহাতে আকাশ নিমিত্ত নহে। यদি বল, অভ্যস্তবে যে ছিন্তা, তাহাই ''বাতিডেল"; কিন্তা ইহাও এখানে বলা যায় না। কারণ, সাবয়ব যে জবোর মধ্যে অবয়ব নাই, সেই জবোর মধাস্থানকেই ছিজ বলে। কিন্তু প্রমাণুর অবরব না থাকার তাহার ছিত্র সম্ভবই হয় না। ফলকথা, পূর্নপক্ষবাদী তাঁহার কথিত "আকাশবাভিভেদ"কে যাহাই বলিবেন, তাহাই তাঁহার সাধাসাধক হব না। কারণ, বাহা বাভি-চারী বা অসিষ্ক, তাহা কথনও সাধাসাধক হয় না। বার্তিককার শেষে বলিরাছেন বে, পূর্কপক্ষ-বাদী "সর্ব্ধগতত্ব" শব্দের অর্থ না ব্ঝিয়াই পকান্তরে আকাশের অসর্ব্ধগতত্বের আগত্তি বলিয়াছেন। কিন্তু ঐ আপত্তিও হইতে পারে না। কারণ, সমস্ত মুর্ত্ত জবোর সহিত সংবাগই সর্বাগতত্ব। মুর্ত্ত দ্রবা প্রমাণুর সহিতও আকাশের সংযোগ থাকার তাহার সর্বগতত্ব অব্যাহতই আছে। প্রমাণ্র অভ্যন্তরে ঐ সংবোগ না থাকার আকাশের সর্বগতত্ব থাকে না, ইহা বলা যায় না। कादन, भद्रमाभूत अञाखदरे नारे। याश नारे, गांहा अनीक, जांहात्र महिल पररवांग अमस्यत, अवर অনীক পদাৰ্থ দৰ্মশক্ষের বাচাও নহে। স্কুতরাং যে সমস্ত মূর্ন্ত দ্রব্যের সন্তা আছে, তাহাই "দর্বা"শব্দের দারা এহণ করিতে হইবে। তাহা হুইলে আকাশের সর্বাগতত্বের কোন খানি হুইতে পারে না। উদয়নাচার্য্যের "আত্মবিবেকে"র টাকায় নবানৈয়াত্রিক রখুনাথ শিরোমণিও উদয়নের ভাৎপর্য্য ব্যাখ্যার ঐক্রণ কথাই লিখিয়াছেন । তিনি আকাশের সহিত পরমাণ্ডর অভান্তরে সংযোগকেই "আকাশবাতিতেদ" বলিয়া ব্যাখ্যা করিয়া প্রমাণ্র অভ্যন্তর অলীক বলিয়াই উহা সম্ভব নহে, ইহা বলিবাছেন। উদবনাচার্য্য দেখানে পূর্ম্বপক্ষবাদীর "পর্যাণ্ড দাব্রবঃ" এই

১। আকাশেন প্রমাণোবাঁতিভের অভায়রে সংযোগ্য, অভায়রাভারাদের অসম্বরী। সর্বলেভরত বিভূনাং
সর্বন্ত্রিসংবাগিতামানাং। নিরব্যবক্ত অংগাঃ পত্রাপৃশকার্থছার "পরমাণুঃ" সাব্যবং" ইতি প্রতিজ্ঞাপরয়োণাখাত
ইতার্থঃ ।—আয়তহ্বিবেকনীবিতি।

প্রতিজ্ঞাবাকো "পরমাণ," এবং "সাবরবং" এই পদক্ষের বে বাাঘাত বলিয়াছেন, তাহা বুঝাইতে রঘুনাথ শিরোনশি বলিয়াছেন বে, যিনি পরমাণ মানেন না, তিনি উহাকে পক্ষরণে গ্রহণ করিতেই পারেন না। আর দি তিনি পক্ষহণের অহরোধে বাধা হইয়া উহা ছীকার করেন, তাহা হইলে "সাবরবং" এই পদের বারা উহাকে সাব্যব বলিতে পারেন না। কারণ, নিরবর্গ অণ্ট পরমাণ্ শক্ষের অর্থ। স্থতরাং পূর্ব্বপক্ষবাদী এরপ প্রতিজ্ঞাই ক্রিতে পারেন না। জন্তান্ত কথা পরে ব্যক্ত হইবে। ২০।

#### সূত্ৰ। শব্দ-সংযোগ-বিভবাচ্চ সৰ্বগতং ॥২১॥৪৩১॥

অনুবাদ। শব্দ ও সংযোগের "বিভব" অর্থাৎ আকাশে সর্ববত্র উৎপত্তিবশতঃই ( আকাশ ) সর্ববগত।

ভাষ্য। যত্র কচিত্ৎপদাঃ শব্দা বিভবন্ত্যাকাশে তদাশ্রমা ভবন্তি।
মনোভি: পরমাণুভিস্তৎকার্য্যেশ্চ সংযোগা বিভবন্ত্যাকাশে। নাসংযুক্তমাকাশেন কিঞ্চিন্মূর্ভদ্রব্যমুপলভ্যতে, তন্মান্নাসর্বগতমিতি।

অনুবাদ। যে কোন প্রদেশে উৎপন্ন সমস্ত শব্দই আকাশে সর্বত্র উৎপন্ন হয় (অর্থাৎ) আকাশান্ত্রিত হয়। সমস্ত মন, সমস্ত পরমাণু ও তাহার কার্যাক্রব্য-সমূহের (দ্যাণুকাদি জন্ম ক্রব্যের) সহিত সংযোগও আকাশে সর্বত্র উৎপন্ন হয়। আকাশের সহিত অসংযুক্ত কোন মূর্ত্ত ক্রব্য উপলব্ধ হয় না। অতএব আকাশ অসর্ববগত নহে।

টিপ্রনী। পূর্ব্বপক্ষরাধী পঞ্চান্তরে আকাশের বে, অদর্ব্বগত্তের আপত্তি বলিয়াছেন, তাহা পরিহার করিতে মহর্ষি পরে এই স্ত্তের ধারা বলিয়াছেন বে, শব্দ ও দংলাগের বিভবশত্তাই আকাশ সর্ব্বগত, ইহা সিদ্ধ হয়। "বিভব" শব্দের অর্থ এখানে বিশিষ্ট উৎপত্তি অর্থাৎ সর্ব্বের উৎপত্তি। অর্থাৎ বে কোন প্রদেশেই শব্দ উৎপন্ন হইলে ঐ শব্দ আকাশেই সর্ব্বের উৎপত্ত হয়। আকাশই সর্ব্বের শব্দের সমবামিকারণ বলিয়া আশ্রয়। তাই শব্দমাত্রই আকাশাশ্রিত হয়। ভাষাকার "বিভবত্তাাকাশে" এই বাকা বলিয়া উহারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন—"ভদাশ্রয়া ভবন্তি"। সেই আকাশ বাহার আশ্রয়, এই অর্থ বছরীহি সমাসে "ভদাশ্রর" শব্দের ধারা ব্যাখ্য় আকাশ আছে, ইহা সিদ্ধ হয়। কারণ, আকাশ হাতীত কুরাপি শব্দ জন্মিতে পারে না। সর্ব্বের আকাশেই শব্দের সমবান্ধিক বারণ বলিয়া আশ্রয়। স্তেরাং সর্ব্বের্জন ব্যাখ্য বারণাপ্রী বলিয়াই খীকার করা হইছাছে। "আকাশ্বং সর্ব্বগত্তক নিত্যঃ" এই শ্রুভিবাকোর ধারাও আকাশের সর্ব্বগত্তক ও নিত্যক সিদ্ধান্ত-রূপেই বুঝিতে পারা বায়। (চতুর্থ গুড়, ১৬১—৬৪ পূর্হা ক্রইরা)।

এইরপ শব্দের স্তার সংযোগের "বিভব"বশতঃও আকাণের সর্বগতর নির হা। ভারাকার ইহা বুঝাইতে জীবের সমস্ত মন এবং পার্থিবাদি সমস্ত প্রমাণু এবং উহার কাণ্টা ব্যুহাদি জন্ম প্রবাদমূহের সহিত সংযোগকে স্তেমাক্ত "সংযোগ" শক্তের হারা এইশ করিবা বলিয়াছেন বে, ঐ সমস্ত মুর্ত্ত দেবের সহিত সমস্ত সংযোগও আকাশে সর্বার উৎপন্ন হর। আকাশের দহিত সংযুক্ত নহে, এমন কোন মূর্ত্ত দ্বোর উপগন্ধি হয় না। অতথ্য আকাশ অনুর্বাগত হইতে পারে না। তাৎপর্যা এই বে, সমস্ত মুর্ত্তসারের সহিত সংযোগই দর্মগতর। নববিধ জ্বোর মধ্যে পার্থিবাদি পরমাণু এবং তাহার কার্যা জণুকাদি দমস্ত জন্ম এবং মন, এই গুলিই মূর্ভন্তবা। ঐ সমন্ত মূর্ভন্তব্যের সহিত সর্ব্বভাই আকাশের সংযোগ থাকার আকাশের সর্ব্বগতত্ত্বের হানি হয় না। পরদাণ্র অভ্যন্তর ও বহির্ভাগ অনীক বলিয়া উহার সহিত সংযোগ অসম্ভব। বিস্ত পরমাণুর দহিত আকাশের সংযোগ অবগ্রাই আছে। অতএব আকাশের অদর্বগতত্ত্বের আপত্তি হইতে পারে না। বার্ত্তিককারের মতে এখানে "সর্কাদংযোগশন্ধবিভরাক্ত সর্বাগতং" ইহাই স্ত্রপাঠ। সমস্ত মূর্ত্তজবোর সহিত সংযোগই তিনি "সর্বানংযোগ" শব্দের দারা ব্যাথ্যা করিয়াছেন। কিন্তু ভাষা-কারের ব্যাখ্যার হারা তাঁহার মতে "শব্দগংবাগবিভবাচত" এইরূপই স্ত্রপাঠ ব্রা বার। জীমন্-বাচস্পতি মিশ্রের "ভারস্চীনিবন্ধ" এবং "ভারস্থ্রোদ্ধারে"ও "শন্দণংগোগবিভবাচ্চ" এইরূপই স্ত্র-পাঠ আছে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও ঐরূপই প্রপাঠ গ্রহণ করিয়া ব্যাথ্যা করিয়াছেন যে, শব্দ ও সংবোগের বে "বিভব" অথবা শব্দজনক সংযোগের যে বিভব, অর্থাৎ দার্কত্রিকত্ব, তৎপ্রযুক্ত আকাশ দর্ব্বগত, ইহা দিন্ত হয়। অর্থাৎ দর্বদেশেই শংকর উৎপত্তি হওয়ায় দর্বদেশেই শব্দ-জনক সংযোগ ত্রীকার্যা। স্তরাং আকাশের সর্জমূর্ত্তনংযোগিত্রণ সর্বগতত দিল্ল হর। রাধা-মোহন গোস্থামিতটাচার্যাও বৃত্তিকারের পূর্ব্বোক্তরূপ দিবিধ ব্যাখ্যারই অনুবাদ করিয়া গিরাছেন। আকাশের ও আত্মার দর্কগতত্ব সমর্গনে বৈশেষিক দর্শনে মহর্ষি কণাদ স্কুত্র বলিয়াছেন,— "বিভবান্মহানাকাশতথাচাত্মা (৭) ১/২২)। শক্তর মিশ্র এই স্থ্রোক্ত "বিভব" শক্তের অর্থ বলিরাছেন, সমস্ত মূর্বজনোর সহিত সংবোগ। কিন্তু মহর্বি গোতনের এই স্থতো "বিভব" শব্দের পুর্বের্ব "সংবোদ" শব্দের প্রবোদ থাকায় "বিভব" শব্দের ঐক্রণ অর্থ বুঝা যায় না। তাই বৃত্তিকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"বিভবঃ দার্ব্বত্রিকত্বং" (২১)

# সূত্র। অব্যহাবিফস্ত-বিভুত্বানি চাকাশধর্মাঃ ॥২২॥৪৩২॥

অমুবাদ। কিন্তু অবৃাহ, অবিষ্টপ্ত ও বিভূত আকাশের ধর্মা [ অর্থাৎ কোন সক্রিয় জব্যের দারা আঘাত করিলেও আকাশের আকারাস্তরের উৎপত্তি ( বৃাহ ) হয় না এবং আকাশের সহিত সংযোগবশৃতঃ কোন সক্রিয় জব্যের ক্রিয়ানিরোধও ( বিষ্টপ্ত ) হয় না। স্থতরাং আকাশের বিভূত্ব ও ( সর্বব্যাপির ) সিদ্ধ হয় ]।

ভাষ্য। সংদর্পতা প্রতিঘাতিনা দ্রব্যেণ ন ব্যুহ্নতে—বথা কার্চে-

নোদকং। কক্ষাৎ ? নিরবয়বস্থাৎ। সংসপচ্চ প্রতিঘাতি দ্রব্যং ন বিষ্টভাতি, নাস্ত ক্রিয়াহেতুং গুণং প্রতিবগ্নতি। কক্ষাৎ ? অস্পর্শস্থাৎ। বিপর্যায়ে হি বিষ্ঠস্ভো দৃষ্ট ইতি – স ভবান্ স্পর্শবিতি দ্রব্যে দৃষ্টং ধর্ম্মং বিপরীতে নাশক্ষিতুমইতি।

অমুবাদ। সম্যক্ ক্রিয়াবিশিক্ট অর্থাৎ অতিবেগজন্ম ক্রিয়াবিশিক্ট প্রতিবাতিদ্রব্য কর্ত্বক (আকাশ) বৃহহিত হয় না অর্থাৎ আকারান্তর প্রাপ্ত হয় না, বেমন কান্ত
কর্ত্বক জল বৃহহিত হয়। (প্রশ্ন) কেন ? (উন্তর) নিরবয়বরপ্রযুক্ত (অর্থাৎ)
আকাশের অবয়ব না থাকায় উহা বৃহহিত হইতে পারে না এবং (আকাশ) সম্যক্
ক্রিয়াবিশিক্ট প্রতিবাতি দ্রব্যকে বিক্টর্ন করে না। (অর্থাৎ) ঐ দ্রব্যের ক্রিয়ার কারণ
গুণকে (বেগাদিকে) প্রতিবন্ধ করে না। (প্রশ্ন)—কেন ? (উন্তর) স্পর্ণশূর্যতাপ্রযুক্ত। (অর্থাৎ আকাশের স্পর্শ না থাকায় আকাশ কোন সক্রিয় দ্রব্যের ক্রিয়ার
কারণ বেগাদি রুদ্ধ করিতে পারে না)। যেহেতু বিপর্যয়র থাকিলে অর্থাৎ অস্পর্শবের
অভাব (স্পর্শবন্তা) থাকিলে বিক্টম্ভ দেখা য়ায়। সেই আপনি অর্থাৎ পূর্ববপক্ষরাদী
স্পর্শবিশিক্ট দ্রব্যে দৃষ্ট ধর্ম্মকে (বিক্টম্ভকে) বিপরীত দ্রব্যে অর্থাৎ স্পর্শন্ত্র দ্রব্যে
আশঙ্কা করিতে পারেন না।

টিপ্পনী। আপত্তি হইতে পারে যে, আকাশ বদি সর্বগেত হয়, তাহা হইলে যেমন জলমণ্ডা কান্তাদি নিঃক্ষেপ করিলে অথবা নৌকাদি আনিলে ঐ জলের বাহন হয়, তজ্ঞপ সক্রিন্ন প্রতিখাতি স্থানিকামাতেরই সংযোগে সর্বাত্ত আকাশের বাহন কেন হয় না ? এবং আকাশ সর্বাত্ত গমনকারী মন্থ্যাদির গমনক্রিরার কায়ণ বেগাদি কদ্ধ করিয়া ঐ গমনক্রিয়া কদ্ধ করে না কেন ? তাৎপর্যাতী কাকার এইরপ আপত্তির নিবারক বলিয়াই এই স্থত্রের অবতারণা করিয়াছেন । তিনি পূর্ব্বের "ব্যহনে"র বাংখা। করিয়াছেন বে, পূর্ব্বোৎপর ক্রেরের আরম্ভক সংযোগে নাই করিয়া অব্যাজ্রেরের আরম্ভক সংযোগের উৎপাননই ব্যহন । (তৃতীয় থণ্ড, ১২৬ পূর্চা দ্রান্তার)। যেমন জ্বনমধ্যে কান্তাদি নিঃক্রেপ করিলে তথন নেই জলের আরম্ভক অবয়বদংযোগে নাই হয় এবং তথন সেই জলের অবয়বেই পরক্ষার অন্ত সংযোগ উৎপর হয় ; তজ্জন্ত দেখানে তজ্জাতীয় অন্ত জলেরই উৎপত্তি হয় । সেখানে ঐ কান্তাদি কর্ত্বক দেই অন্ত জলের আরম্ভক অবয়বদংযোগের যে উৎপানন, উহাই ব্যহন । কির্ব আকাশে উহা হয় না । অর্থাৎ আকাশে কান্তাদি নিঃক্রেপ করিলেও তাহার কোন অংশে কিছুনাত্র আকাশে উহা হয় না । অর্থাৎ আকাশে কান্তাদি নিঃক্রেপ করিলেও তাহার কোন অংশে কিছুনাত্র আকাশে উহা হয় না । তাবাকার "ন ব্যহতে" এই বাক্যের হারা উহাই প্রকাশ করিয়াছেন । এবং পরে "যথা কান্তেনোদকং" এই বাক্যের হারা ব্যত্তিরেক দুল্লান্ত প্রত্নানর প্রস্তিক বা আপত্তি হয় না । তাই ভালকার বলিয়াছেন,—"সংস্পতা প্রতিঘাতিনা ক্রব্যেণ" । "সং"পূর্বক "স্পশ"

ধাতুর অর্থ দন্যক্ গতি। স্কতরাং উহার ছার। অতিবেগন্ধ ক্রি।বিশেষ্ পুরু। ঘাইতে পারে। তাহা হইলে "দংদৰ্পং" শব্দের স্বারা ঐকপ ক্রিয়াবিশিষ্ট, ইহা ব্ঝা বার। পরমাণু প্রভৃতি ফল্ল জব্যে অভিবেগজ্ঞ ক্রিয়াবিশেষ উৎপন্ন হইলেও উহার সংযোগে আকাশে ব্রাহনের আপত্তি করা যায় না। কারণ, ঐক্নপ স্ক্ষদ্রধ্য প্রতিবাতী এবা নহে। কার্চাদি প্রতিবাতী এবা কর্তৃক আকাশে বাহন কেন হয় না ? এতত্ত্তরে ভাষাকার বলিয়াছেন,—"নিরবরবতাৎ"। অর্থাৎ আকাশের অবয়ব না থাকার তাহাতে বৃাহন হইতে পারে না। জবাাস্তরের জনক অব্যবদংবোগের উৎপালনরূপ বুছন নিরবর্ব জব্যে সম্ভবই নহে। স্তরাং "অব্যহ" আকাশের স্বাভাবিক ধর্ম। এবং আকাশ, পূর্ব্বোক্তরণ প্রতিবাতী কোন জরোরই বিষ্টস্ত করে না। স্থতরাং "অবিষ্টস্ত"ও আকাশের স্বাভাবিক ধর্ম। অবিষ্টক্ত কি ? ইহা ব্রাইতে ভাষাকার পরে নিজেই উহার লাখ্যা করিরাছেন যে, ঐ প্রবোর ক্রিয়ার কারণ বেগাদি গুণের অপ্রতিব্রুই 'অবিষ্ঠম্ভ'। ভাষাকার তৃতীয় অধ্যায়ে ইহাকে "অবিযাত" নামে উরেথ করিরা দেখানেও ঐরপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষাকারের তাৎপর্ব্য দেখানেই ব্যক্ত হইরাছে (তৃতীয় খণ্ড, ১২০-২৪ পৃষ্ঠা দ্রন্তব্য)। মৃদ কথা, আকাশ ভিত্তি প্রভৃতি দাররব জব্যের ভার মন্থ্যাদির গমনাদিক্রিয়ার কারণ বেগাদি ক্রন্ত করিয়া ঐ পমনাদিক্রিয়া ক্রন্ত করে না। কেন করে না ? এতছ্বরে ভাষ্যকার হেতু বলিয়াছেন "অস্পর্শকাৎ"। পরে তিনি উহা সমর্থন করিতে বণিয়াছেন বে, অম্পর্শন্থের বিপর্যায় ( অভাব ) ম্পর্শব্র থাকিলেই বিষ্টস্ত দেখা যায়। অর্থাৎ ভিত্তি প্রভৃতি স্পর্নবিশিষ্ট প্রবাই মন্থবার্নির গণনাদির ক্রিরার কারণ বেগাদি কল্ক করিয়া ঐ ক্রিয়া ক্ষ করে, ইহাই প্রত্যক্ষদিদ্ধ। স্কুতরাং পূর্বাণক্ষবাদী স্পর্শবিশিষ্ট দ্রব্যেই যে বিষ্টস্ত দুট হয়, নিঃম্পর্শ দ্রব্য আকাশে তাহার আপত্তি করিতে পারেন না। বার্ত্তিক কার এখানে "গ ভবান্ সাবয়বে স্পর্শবতি দ্রবো" এইরূপ পাঠ লিখিয়াছেন। ভাষাকারেরও ঐরূপ পাঠ হইতে পারে। কিন্তু বার্দ্ধিক-কার অনুম্ ও অবিষ্ঠন্ত, এই উত্যা ধর্ম সমর্থন করিতেই "অম্পর্নতাং," এই একই হেতৃবাকোর প্রয়োগ করিরাছেন। তিনি প্রথমে ভাষাকারের ভাগ "নিরবরবস্তাৎ" এই হেত্রাকা বলেন নাই। ভাষাকার যে ক্রিয়া হেতু গুণ বলিয়াছেন, তাহা প্রশত্তপাদোক গুরুত্বাদি গুণের মধ্যে কোন গুণী। পূর্বোক "অবৃহ" ও "অবিষ্ঠিত" আকাশেঃ স্বাভাবিক ধর্ম বলিয়া দিল্ল হওয়ায় আকাশের বিভূত্বও নির্বিবাদে দিল হয়। আকাশ পূর্ব্বোক্ত ধর্মব্রেবিশিষ্ট বলিয়াই প্রমাণসিদ্ধ হওয়ার ভাষার সম্বন্ধে কাহারও স্বেড্ছারুগারে নিয়োগ এবং প্রতিষেধ্য উপপন্ন হয় না (তৃতীয় অধ্যায়, প্রথম আহ্নিকের ৫১শ সূত্র জন্তব্য।) এই স্থান্তের "5" শন্ধটি "তু" শন্ধের সমানার্থ।

ভাষ্য। অণুবয়বস্যাণুতরত্ব-প্রসভাদণুকার্য্যপ্রতিষেধঃ। সাবয়বজে চাণোরণুবয়বোহণুতর ইতি প্রসভাতে। কম্মাৎ ? কার্য্য-

ভালক অবক-বেগ-প্রবর্গ ধর্ম নতেরাগবিদেশঃ ক্রিরাহেতবং ।—প্রশানভাগ, কানী সংস্করণ, ১০১ পৃত্ত
প্রতিয় ।

কারণ-দ্রব্যাঃ পরিমাণভেদদর্শনাং। তথ্যাদ্ব্রয়বস্থাণুতরহং। যস্ত সাবয়বোহণুকার্যাং তদিতি। তথাদণু চার্যাদিনং প্রতিষিধ্যত ইতি।

কারণবিভাগান্ত কার্যস্থানিত্যত্বং নাকাশব্যতিভেদাৎ। লোকস্থাবয়ব-বিভাগাদনিত্যত্বং নাকাশদনাবেশাদিতি।

অনুবাদ। (উত্তর) পরমাণুর অবয়বের অণুতরত্ব-প্রবন্ধতঃ অণুকার্য্যর অভাব, অর্থাৎ পরমাণুরপ কার্য্য নাই। বিশ্বার্থ এই যে, পরমাণুর সাবয়বত্ব হইলে পরমাণুর অবয়ব অণুতর অর্থাৎ ঐ পরমাণু হইতেও ক্ষুদ্র, ইহা প্রদক্ত হয়। (প্রশা) কেন ? (উত্তর) যেহেতু কার্য্যন্তব্য ও কারণ দ্বোর পরিমাণ-ভেদ দেখা যায়। অতএব পরমাণুর অবয়বের অণুতরত্ব (প্রসক্ত হয়)। কিন্তু যে পদার্থ সাবয়ব, তাহা পরমাণুর কার্য্য অর্থাৎ পরমাণু হইতে উৎপন্ন ছাণুকাদি দ্রব্য। অতএব এই অণুকার্য্য অর্থাৎ পূর্ববপক্ষরাদীর অভিমত্ত পরমাণুরপ কার্য্য প্রতিষিক্ষ হইতেছে।

পরস্ত কারণের বিভাগপ্রযুক্ত কার্য্যের অনিত্যক সিদ্ধ হয়, "আকাশব্যতিভেদ"-প্রযুক্ত নহে। (যথা) লোট্টের অবয়ববিভাগ-প্রযুক্তই অনিত্যক সিদ্ধ হয়, আকাশের সমাবেশপ্রযুক্ত নহে।

টিপ্লনী। পূৰ্বপক্ষবাদী শেষে বলিতে পারেন বে, প্রশাণু নিতা হইতে পারে না। কারণ, লগতে পৰাৰ্থ থাকিলে দেই সমস্ত পৰাৰ্থই কাৰ্যা অৰ্থাৎ জন্ম হইবে। স্তবাং প্ৰমাণ্ থাকিলে উহাও কাহা। তাহা হইবে "প্রমাণ্বনিতাঃ কাহাত্বিবং" এইজ:প 'অসুমান ছারা প্রমাণ্ব অনিত্যক্ষ সিদ্ধ হইবে 🏲 ভাষাকার ইহা মনে কৰিছা পরে এখানে উক্তরণ অনুমানের থওন করিতে খলিরাছেন যে, পরমাণু কার্য। হইতে পারে না। পরমাণ্রণ কার্যা নাই। স্তরাং পরমাণুতে কাৰ্যাত্ত তেতুই অসিক হওৱাৰ উক্তকণ অনুমানের হারা প্রমাণ্য অনিতার সিক হইতে পারে না। ভাষো "অনুকাৰ্যাপ্ৰতিবেধঃ" এবং "অনুকাৰ্যামিনং" এই ছই স্থান "অপুকাৰ্যা" শ্ৰন্থট কৰ্ম্বারম দ্মান। "অপুকার্যাং তং" এই ছলে ব্রীতংপুরুষ দ্মান। ভাষো এখানে প্রমণ্ তাং-পূর্বেট্ট "এবু" শব্দ প্রযুক্ত হইরাছে। পরমাণুক্ত কার্যা নাই কেন, ইহা যুক্তির ঘারা দমর্থন করিতে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, বদি প্রমাণু কার্বা হয়, তাহা হইলে অবশ্র উহার অবয়ব স্থীকার করিয়া সেই অব্যবকে প্রমাণ্র উপাদান বা সমবায়িকারণ বলিতে হইবে। কিন্তু ভাষা হইলে দেই সম্বাহি-कांद्रन व्यद्यद त व्यन्त्वत, व्यर्गार के शहमान् इहेराव क कुछ, हेहा चीकार्या। कांद्रन, मर्सवहे कार्यान রূপ স্তব্য ও কারণরূপ ক্রব্যের পরিমাণ্ডেদ দেখা বার। কার্য্যন্তব্য অপেকার তাহার কারণ্ডব্য বে অব্যব, তাহা কুদ্রই হুইয়া থাকে। স্থতরাং প্রমাণ্ডরপ কার্য্যের অব্যব বে উহা হুইতে কুদ্রই इहेर्द, ইहा স্বীকার্যা। কিন্তু তাহা স্বীকার করিলে সেই অবহরের অবহর এবং তাহার অবহর, ইত্যাদিরণে অনস্ত অব্যবপরম্পরা স্বীকার করিয়া স্কু পরিমাণের কুঞাপি বিশ্রাম নাই, দর্ব্যাপেকা

স্থল কোন দ্রব্য নাই, ইহাই স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে অনবস্থা-দোব এবং স্থমেরুপর্মত ও সর্যপের তুলাপরিমাণাপত্তি-দোষ অনিবার্যা। পরস্ত তাহা হইলে "পরমাণু" শব্দের প্রয়োগই হইতে পারে না। কারণ, বাহা অপুর মধ্যে সর্জাপেকা কল্প, তাহাকেই পরমাণু বলা হইলা থাকে। নচেৎ "পরম" এই বিশেষণ-পদের প্রারোগ কার্য। কিন্তু বদি সমত অণুরই অবরব থাকে, তাহা হইলে শেই সমস্ত অব্যবহ তাহার কার্য। অণু হইতে অণুতর হইবে। সর্বাপেকায় অণু অর্থাৎ বাহা হইতে আর অপুতর নাই, এমন কিছুই থাকিবে না। তাহা হইলে পূর্ব্বপক্ষবাদী কাহাকে পর্যাপু বলিবেন ? তিনি "প্রমাণ্" শব্দের দারা বাহাকেই পক্ষরূপে প্রহণ করিবেন, তাহাই তাঁহার মতে ধখন সাব্রব, তথন তাহা ত দর্বাপেকায় অণু হইবে না ? দর্বাপেকায় অণু না হইলেও আমরা তাহাতে "প্রমাণু" শব্দের মুখ্য প্রয়োগ স্বীকার করিতে পারি না। কুত্রাপি মুখ্য প্রয়োগ দম্ভব না হইলে গৌণ প্রয়োগও বলা যায় না। ভাষ্যকার "অগুতরত্বপ্রসঙ্গাৎ" এই বাক্যের হারা পূর্ব্বোক্তরণ অনুপপত্তিরও স্থচনা করিয়াছেন। মুলকথা, পরমাণুজপ কার্যা নাই, উহা হইতেই পারে না। যাহা পরমাণু, তাহা অবশ্রাই নিরবরব। স্থতরাং তাহা উৎপন্ন হইতেই পারে না। অতএব তাহাতে কার্যাত্ত হেতুই অসিদ্ধ হওয়ায় ঐ হেতুর ছারা প্রমাণুর অনিতাত সিদ্ধ হইতে পারে না। পরস্ক প্রমাণুত্ব হেতুর দ্বারা সমস্ত পরমাণুতে নিরবয়বত্ব দিল্ধ হওরার নিরবয়ব জবাত্ব হেতুর দ্বারা পরমাণুর নিতাছই সিদ্ধ হইতে পারে। কারণ, বাহা পরমাণ, তাহা সাবয়ব হইতেই পারে না। বাহা সাবয়ব, তাহা পরমাগুর কার্য্য ছাণুকাদি জবা। ভাষাকার "বস্ত সাব্যবঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা উক্তরূপ অভ্যানেরও হচনা করিরাছেন বুরা যায়। অর্থাৎ যাহা নিরবয়র নছে, তাহা প্রমাণু নছে—বেমন দ্বাপুকাদি, এইরূপে ব্যতিরেকী উদাহরণের বারা পর্নাগ্রন্থ হেতুতে নিরবয়বদ্বের ব্যাপ্তি-নিশ্চরবশতঃ "প্রমাণুনিরবয়বঃ প্রমাণুভাহ" এইরূপে প্রমাণুতে নিরবয়বত্ত দির হয়। সম্ভ প্রমাণুতে নিরবধবন্ধের অন্তমানে পরমার্থার ও ছেতু হইতে পারে।

ভারাকার শেবে পরমাণ্র বিনাশিষরণ অনিতারও যে দিন্ধ হয় না, ইংগ বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, কারণের বিভাগপ্রাক্তই কার্য্য প্রবার বিনাশিষরণ অনিতার দিন্ধ হয়। আকাশব্যতি-তেনপ্রাক্ত উহা দিন্ধ হয় না। যেমন গোষ্টের অব্যববিভাগপ্রাক্তই উহার বিনাশিষ্করণ অনিতার দিন্ধ হয়, লোইনথো আকাশ-সমাবেশ-প্রযুক্ত উহা দিন্ধ হয় না। তাৎপর্য্য এই যে, যেমন বিনষ্ট লোষ্টের অব্যবরূপ উপানান-কারণের বিভাগ হওয়ার উহার বিনাশ স্বীকার করা যার, লোইন্যথো আকাশ-সমাবেশ আছে বলিয়াই বে উহার বিনাশ দিন্ধ হয়, তাহা নহে। এইরূপ প্রমাণ্যত আকাশসমাবেশ আছে বলিয়াই বে উহার বিনাশ দিন্ধ হয়, তাহা নহে। এইরূপ প্রমাণ্যত আকাশসমাবেশ আছে বলিয়া বে উহার বিনাশ দিন্ধ হয়, তাহা বলা যাম না। অর্থাৎ প্রমাণ্যত আকাশসমাবেশ সাছে বলিয়া বে উহার বিনাশিত্য দিন্ধ হয়, তাহা হইলে উহা প্রমাণ্যত অবস্তই আছে। কিন্তু উহার বারা প্রমাণ্য বিনাশিত্য দিন্ধ হয় না। প্রমাণ্য অব্যব না থাকায় অব্যব-রূপ কারণের বিভাগ সন্তব না হওয়ার লোষ্টের ভায় উহার বিনাশিত্য দিন্ধ হইতে পারে না। নিরব্যব প্রমাণ্যবিরোধী পূর্জপক্ষরানীদিনের অন্তান্ত বিশেষ কথা ও তাহার উত্তর পরবর্ত্তী তিনটি পুত্রে পারেমা বাইবে। হথা

## সূত্র। মূর্ত্তিমতাঞ্চ সংস্থানোপপত্তেরবয়ব-সদ্ভাবঃ॥ ॥২৩॥৪৩৩॥

অনুবাদ। (পূর্ব্বপক) কিন্তু, মূর্ত্ত অর্থাৎ স্পর্শবিশিষ্ট পরিচ্ছিন্ন দ্রব্যসমূহের "সংস্থান" অর্থাৎ আকৃতির সতা থাকার (পরমাণুসমূহের) অবয়বের সতা আছে।

ভাষ্য। পরিচ্ছিন্নানাং হি স্পার্শবিতাং সংস্থানং ত্রিকোণং চতুরব্রং সমং পরিমগুলমিত্যুপপদ্যতে। যত্তৎ সংস্থানং দোহবয়বসন্নিবেশঃ। পরিমগুলাশ্চাণবস্তম্মাৎ সাবয়বা ইতি।

অমুবান। স্পর্শবিশিষ্ট পরিচ্ছিন্ন দ্রব্যসমূহের অর্থাৎ পৃথিব্যাদি ভূতচতুইন্তের ত্রিকোণ, চতুরস্ত্র, সম, পরিমণ্ডল, এই সমস্ত "সংস্থান" আছে। সেই যে "সংস্থান," তাহা অব্যবসমূহের সন্নিবেশ অর্থাৎ বিলক্ষণ-সংযোগরূপ আফৃতি। প্রমাণু-সমূহ কিন্তু "পরিমণ্ডল" অর্থাৎ পরিমণ্ডলাকৃতিবিশিষ্ট, অতএব সাব্যব।

টিপ্লনী। মহর্ষি পরমাণ্ডর দাব্যবন্ধ-লাকনে পূর্ব্বোক্ত হেতু (আকাশবাতিতের) বণ্ডন করিয়া এখন এই প্তের খারা অপর হেতুর উল্লেখপূর্কক পুনর্কার পূর্কাপকরণে প্রমাগুসমূহের দাব্যকঃ দমর্থন করিয়াছেন। "দংস্থানে"র উপপত্তি অর্থাৎ সংস্থানবভা বা আহতিমভাই বেই অপর হেতু। "সংস্থান" বলিতে অব্যবসমূহের সনিবেশ অর্থাৎ পরস্পর বিলক্ষণ-সংযোগ। নেমন বছের উপাদান-কারণ স্ত্রসমূহের যে পরস্পার বিলক্ষণ-সংযোগ, যাহা ঐ বছ্রের অসমবান্ত্রি কারণ বলিয়া কথিত হইয়াছে, তাহাই ঐ ব্যন্তর "সংস্থান"। উহাকেই আরুতি বলে। উহা গুণ গলার্থ। হত্তে "উপপত্তি" শব্দের কর্থ এখানে সতা। পরমাধ্যমূহে সংস্থানের সতা আছে। অতএব অবয়বের দভাব অর্থাৎ দত্তা আছে। কারণ, অবয়ব না থাকিলে পুর্ব্বোক্ত সংস্থান বা আফতি থাকিতে পারে না, ইহাই পূর্ব্বপক্ষবাদীর বক্তব্য। প্রমাণুসমূহে বে সংস্থান আছে, তাহা কিনপে বুঝিব ? তাই হতে বলা হইবাছে বে, মূর্ত্ত ক্রব্যমাত্রেরই সংস্থান আছে। বে পরিমাণ কোৰ পরিমাণ হইতে অপক্লষ্ট, তাহাকে "মূর্বি" ও "মূর্ব্বত" বলা হইয়াছে। সর্বব্যাপী আকাশ, কাল, নিক্ ও আত্মা ভিন্ন পৃথিবাদি সমস্ত জব্যেই ঐ মূর্ত্তি বা মূর্তত্ব আছে। কিন্ত ভাষাকার এথানে মনকে ত্যাগ করিয়া স্পর্শবিশিষ্ট মূর্ব্ধ প্রবা অর্থাৎ পৃথিব্যাদি ভূতচতুইয়কেই সুবোক্ত "মূর্তিদং" শব্দের দ্বারা গ্রহণ করিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"পরিচ্ছিন্নানাং হি স্পর্শবতাং"। কারণ, মূর্ত্তত্ব বা পরিচ্ছিন্নৰ হেতু স্পর্শপৃত্ত মনেও আছে। তাহাতে ব্যতিচার প্রদর্শন করিলে পূর্ব্বপক্ষবাদীর উহাতেও সংস্থানবতার সাধন করিতে ইইবে। কিন্ত তাহা অনাবশ্বক। কেবল স্পর্শবত্ত হেতৃ গ্রহণ করাই তাহার কর্তন্য; উহাতে লাখনও আছে, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্য্য মনে হর। স্থানাক্ত "মূর্ত্তি"বিশিষ্ট বা মূর্ত্ত জব্যকেই পরিজিয়ে জবা বলে। ভাষাকার বলিয়াছেন যে, স্পর্শবিশিষ্ট

পরিচ্ছির জবাদমূহের মর্থাৎ পৃথিবী, জল, তেজঃ ও বাছু, এই ভৃতচভূষ্টরের ত্রিকোণ, চভূরত, দম, ও পরিমণ্ডল অর্থাৎ বর্ত্তুল, এই সমন্ত "সংস্থান" আছে ৷ পরমাণ্সমূহে "পরিমণ্ডল" নামক দংস্থান আছে। তাই পরে পরমাণ্দমূহকে পরিমণ্ডল বলিয়াছেন। যদিও পুর্বেরাক্ত বিকোণ প্রভৃতি সংস্থানেরই প্রকারবিশেষ। স্থতরাং ত্রিকোণর প্রভৃতি ঐ সংস্থান বা আরুতিরই ধর্ম। কিন্তু ঐ আন্নতিবিশিষ্ট ত্রবাকেও "ব্রিকোন" প্রভৃতি বলা হয়। অর্থাৎ যে ত্রব্যের সংস্থান ত্রিকোণ, তাহাতে ঐ ত্রিকোণ্ড ধর্মের গরম্পরা সম্বন্ধ গ্রহণ করিয়া, দেই স্ববাকেও ক্রিকোণ বলা হর। এবং বে জবোর বংস্থান "পরিমণ্ডল", ভাহাকেও পরিমণ্ডল বলা হয়। সেধানে 'পরিমণ্ডল' শব্দের অর্থ পরিমণ্ডলাক্ষতিবিশিষ্ট। ভাষাকার ঐ অর্থেই পরে পরমাধ্নমূহকে পরিমণ্ডল বলিয়াছেন এবং তজ্জন্তই ঐ স্থলে প্ংলিক "পরিমণ্ডন" শব্দের প্রান্তাগ করিয়াছেন। কারণ, ঐ স্থলে "পরি-মণ্ডল" শব্দ পরমাপুর বিশেষণবোধক। মুলকথা, পূর্বপকবানী পরমাপুতে পরিবওলাক্ততি আছে, ইহা বলিয়াই প্রমাণুরও দাব্যবন্ধ দমর্থন করিয়াছেন। উদ্যোতকর কিন্ত এখানে স্ত্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে লিথিয়াছেন,—"দাবহরাঃ পরমাণবো মৃর্তিমত্বাদিতি, সংস্থানবর্গাচ্চ দারববা ইতি"। অর্থাৎ তাহার মতে পরমাণ্সমূহের সাবরবত্ব-সাধনে মৃতিন্ত্র অর্থাৎ মৃত্তিহ বা পরিচ্ছিল্ল প্রথম হেতৃ, এবং সংস্থানবৰ বিতীয় হেতৃ, ইহাই এখানে পূৰ্বাণক্ষমণ্ডি মহৰ্ষির তাৎপৰ্যা। কিন্তু সূত্ৰণাঠ ও ভাষ্যকারের ব্যাখ্যার ছারা সবগভাবে ইহা বুঝা যায় ন।। ভাষ্যকার পূর্বপক্ষ-ব্যাখ্যায় সংস্থানবন্ধ হেতুর বারাই প্রমাগুনমুংহর সাব্যব্র সাধন করিলাছেন। প্রমাগুনমুহের ঐ সংস্থানের নাম "পরিমণ্ডল"। ভার-বৈশেষিকমতে পরমাণ্র যে অতি হল্ম পরিমাণ, তারাকেই "পরিমণ্ডল" বলা হইয়াছে। বৈশেষিকনর্শনে মহর্ষি কণাদ "নিতাং পরিমন্তগাং" (গাসাহত) এই স্থানের দারা পরমাণুর পরিমাণকেই "পরিমণ্ডল" বলিরা নিতা বলিরাছেন। প্রাত্তীন বৈশেষিকাভাষ্য প্রশস্ত-পান ও ভারকন্দনীকার শ্রীধরভট্ট প্রভৃতি উহাকে "পারিমাওল্য" বলিরাছেন। কণাদহত্ত্রোক্ত "পরি-মণ্ডল" শব্দের উত্তর স্বার্থে তদ্ধিত প্রত্যায়ে ঐ "পারিমাণ্ডলা" শব্দের প্রয়োগ হইনাছে। তাৎপর্য্য-টীকাকার এই হত্তে "চ" শব্দকে "তু" শব্দের সমানার্থক বলিয়া পুর্বোক্ত দিদ্ধান্তের নিবর্তক বলিয়াছেন ।২০া

#### সূত্র। সংযোগোপপতে চ ॥২৪॥৪৩৪॥

অমুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) এবং সংযোগের উপপত্তিপ্রযুক্ত অধীৎ পরমাণু-সমূহে সংযোগের সভা বা সংযোগবভাপ্রযুক্ত (পরমাণুসমূহের) অবয়বের সভা আছে।

ভাষা। মধ্যে সলশুঃ পূর্বাপরাভ্যামণ্ভ্যাং সংযুক্তভারোব্যবধানং কুকতে। ব্যবধানেনাকুমীয়তে পূর্বভাগেন পূর্বেণাণুনা সংযুদ্ধতে, পরভাগেন পরেণাণুনা সংযুজাতে। যৌ তৌ পুর্বাপরো ভাগো তা-বস্থাবয়বো। এবং সর্বতঃ সংযুজামানস্থ সর্বতো ভাগা অবয়বা ইতি।

অমুবাদ। মধ্যস্থানে বর্ত্তমান পরমাণু পূর্ববি ও অপর অর্থাং ঐ পরমাণুর পূর্ববিদেশস্থ ওপশ্চিমদেশস্থ পরমাণুরয় কর্ত্ত্বক সংযুক্ত হইয়া, দেই পরমাণুলয়ের ব্যবধান করে। ব্যবধানের দ্বারা অমুমিত হয়—(ঐ মধ্যস্থ পরমাণু) পূর্ববভাগে পূর্ববপরমাণু কর্ত্ত্বক সংযুক্ত হয়। সেই য়ে, পূর্ববভাগে অপর পরমাণু কর্ত্ত্বক সংযুক্ত হয়। সেই য়ে, পূর্ববভাগে ও অপরভাগ, তাহা এই পরমাণুর অবয়ব। এইরূপ সর্বব্র অর্থাং অধঃ ও উর্ক প্রস্তৃতি দেশেও (অত্য পরমাণুর কর্ত্ত্বক) সংযুক্তামান হওয়ায় সেই পরমাণুর সর্বব্র ভাগ (অর্থাং) অবয়বসমূহ আছে।

টিপ্লনী। মহবি পরে এই স্ত্তের দারা পূর্বপক্ষবাদীর চরম হেতুর উল্লেখ করিয়া পূর্ব্বোক্ত পৃথি-পক্ষ সমর্থন করিয়াছেন। পূর্বাস্ত্র হইতে "অবহবসভাবঃ" এই বাকোর অন্তর্ভী এখানে মহর্ষির অভিপ্ৰেত বুৰিতে হইবে। তাহা হইবে "সংযোগোগণভেশ্চাব্যুব্যভাবঃ" ইহাই মহর্ষির বিব্যক্তিত বাকা ব্ৰা বাল। "উপপত্তি" শক্তের অর্থ এখানে সভা বা বিদ্যানতা। তাহা হইনে সংযোগিত্বই এখানে পূর্ব্বপক্ষবাদীর অভিমত হেতৃ বুঝা যার। তাই বার্ত্তিককার প্রথমেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন,— "দাবরবন্ধং দংযোগিতাদিতি ক্তার্থঃ"। পরে তিনি বলিয়াছেন যে, পূর্কক্তে "দংজান" শক্ষের দারা সংযোগবিশেষই হেতুরূপে গৃহীত হইয়াছে। কারণ, অবয়ব-সংযোগবিশেষই "সংস্থান" শক্ষের অর্থ। কিন্তু এই স্তত্তে "দংযোগ" শব্দের দারা সংযোগনাত্রই হেতুক্তপে গৃহীত হইয়াছে। স্থতরাং পুনক্তি-দোষ হব নাই। বস্ততঃ এই স্ত্তের ধারা সরগভাবে পূর্বাণক বুঝা বায় তে, যে ছেতু প্রমাণতে সংযোগ জ্যো, —কারণ, প্রমাণুবাদীদিগের মতে প্রমাণুভ্যের সংযোগে ভাণুক নামক অবয়বীর উৎপত্তি হব, অত এব পরমাণু দাবহব। কারণ, নিরবয়ব জ্রব্যে সংযোগ জ্বিতে পারে না। সংযোগ জ্মিলেই কোন অব্ধব্বিশেষের সহিত্ই উহা জ্যে। স্থ এরাং প্রমাণুর অব্ধব না থাকিলে তাহাতে সংবোগোৎপত্তি হইতেই পারে না। "পরমাণুকারণবাদ" খণ্ডন করিতে শারীরকভাষ্যে ভগবান শব্দরাচার্যাও উক্ত যুক্তির হারা নিরবয়ব পরমান্ত্র সংযোগ খণ্ডন করিয়া উক্ত মতেরই পণ্ডন করিয়াছেন। কিন্তু ভাঁহার বহু পূর্কেই ভাইদর্শনে পূর্কপক্ষরণে প্রমাণ্ড সাব্যবস্থ সমর্থন ক্রিত এই স্ত্রে উক্ত মুক্তির উল্লেখ হইয়াছে। পরে বিজ্ঞানবাদী ও দর্মশৃত্যবাদী থৌদ্ধসম্প্রাদার নানারণে উক্ত যুক্তির কাথ্যা ও সমর্থন করিয়া উহার খারা পরমাধুর সাবরবন্ধ দাধন করিতে বহু প্রয়াস করিলা গিরাছেন। তদমুদারে ভাষ্যকার বাৎস্তারন এখানে পূর্ব্বপঞ্চের দম্বর্থন করিতে বলিয়াছেন বে, কোন একটি প্রমাণ্ মধাস্থানে বর্তথান আছে, এমন সময়ে তাহার পূর্ব্ধ ও পশ্চিম-স্থানস্থ অর্থাৎ বামস্থ ও দক্ষিণস্থ জুইটি পরমাপু আসিলা তাহার সহিত সংযুক্ত হুইলা, প্রারমাপুর

বাবধান করে। ঐ ব্যবধানের হারা অবগ্রই অহ্বান করা বাব বে, সেই মধ্যত্ব প্রমাণ্ তাহার পূর্বভাগে পূর্বত্ব প্রমাণ্র দহিত সংযুক্ত হয়, এবং পরভাগে পশ্চিবত্ব পরণাণ্র দহিত সংযুক্ত হয়। তাহা হইলে সেই মধ্যত্ব পরমাণ্র পূর্বভাগ ও অপর ভাগকে তাহার অবরবই বলিতে হইবে। এইরপ সেই মধ্যত্ব পরমাণ্র পরমাণ্র করেই বলিতে হইবে। এইরপ সেই মধ্যত্ব পরমাণ্র অবর ও উর্জ্ব প্রভৃতি স্থানত্ব পরমাণ্র দহিত্ব তাহার সংযোগ হওয়ার উহার সর্বভই 'ভাগ' অর্থাৎ অবয়ব আছে, ইহা অহ্বানিনিক্ক হয়। অত্যব পূর্বোক্ত রূপে সমস্ত পরমাণ্ডেই ঐকপে অক্তান্ত পরমাণ্র সংযোগ হওয়ার বেই সংবোগবহু হেতুর হার। সমস্ত পরমাণ্ডি সাবরব, অর্থাৎ সমস্ত পরমাণ্ডি নানা অবরব আছে, ইহা দিক্ক হয়।

পুর্ব্বোক্ত যুক্তি বুঝাইতে "ক্রারবার্তিকে" উদ্দোতকর "বট্কেন যুগপদ্রোগাৎ" ইত্যাদি বৌদ্ধ কারিকা উদ্ধৃত করিরা উহার তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, একটি পরমাণ্ একই সময়ে ছয়টি প্রমাণুর সহিত সংযুক্ত হওরার ষড়ংশ, ইহা স্থাকার্যা। কারণ, একই স্থানে ছরটি সংবোগ হইতে পারে না। ভিন্ন ভিন্ন কেশেই ভিন্ন ভিন্ন সংযোগ হইরা থাকে। আর যদি ঐ পরমাণ্র একই প্রদেশে ছয়টি পরমাণুর ছয়টি দংবোগ জ্যো, ইহা স্বীকার করা বার, তাহা হইলে "প্রিও: আদণ্-যাতকঃ" অর্থাৎ জৈ সাত্টি প্রমাণুর প্রস্পাঃ সংযোগে বে পিণ্ড উৎপন্ন হইবে, ভাছা প্রমাণুমাত্রই হয়, অর্থাৎ উহাস্থা হইতে পারে না। স্কুতরাং দুখা হইতে পারে না। কারণ, প্রমাণুর তির তির প্রদেশ থাকিবেই তাহার সহিত অভাত প্রমাণুণ দংবোগ্রশতঃ উৎপর জবোর প্রথিমা বা বিস্তৃতি হইতে পাৰে। কিন্তু পৰমাণ্ড কোন প্ৰান্তৰ না থাকিলে তাহা হইতে পাৰে না। একই প্রদেশে বহু পর্মাণুর সংযোগ হইলেও তাহা হইতে পারে না। বস্তুতঃ একই প্রদেশে অনেক সংযোগ জনি এই পারে না এবং পরমাণ ৷ কোন প্রদেশ বা অবহব না থাকিলে তাহার সহিত বছ প্রমাণুর সংযোগই জ্বাতে পারে না। কিন্তু মধাস্থানে বর্ত্তমান একটি প্রমাণুর চতুম্পার্থ এবং অধঃ ও উদ্ধি, এই ছর দিক হইতে ছরটি প্রমাণু আদিয়া যুগণৎ অর্থাৎ একই সময়ে বধন ঐ প্রমাণুর নিকটবর্ত্তী হয়, তথন দেই ছয় প্রমাণুর দহিত দেই প্রমাণুর মুগপ্থ সংযোগবশতঃ উহার य इवि अः भ व अववव अरह, देश श्रीकार्य।। छारे वना हरेशाह, "विहासन यूर्णभन्यांगांद পরমাণোঃ ষড়ংশত। বগ্রং সমানদেশত ২ পিগুঃ ভাদপুমাতকঃ।" -

উদ্যোতকর এথানে "অন্তমেবার্গ্য কারিকরা গীনতে" এই কথা বলিরা বিজ্ঞানমাত্রবাদী বৌদ্ধানির বস্থবদ্ধর "বিজ্ঞপ্রিমাত্রতাদিদ্ধি" প্রস্তের "বিংশতিকা" কারিকার অন্তর্গত উক্ত কারিকাই উদ্ভূত করিরাছেন সন্দেহ নাই। ঐ প্রস্তে উক্ত কারিকার ভূত হৈ পাদে "বহাং সমানদেশত্রং" এইরাপ পাঠ আছে। ঐ পাঠই বে প্রকৃত, ইহা বস্থবদ্ধ নিজের ব্যাখ্যার বারাও নিঃসন্দেহে বৃদ্ধা যার। স্তরাং এখানে "জ্ঞারবার্ত্তিক" পুস্তকে মুক্তিত "ব্যাং সমানদেশত্রে" এইরাপ পাঠ এবং "সর্ব্ধদর্শনিসংগ্রহে" (বৌদ্ধদর্শনে) মাধ্যাচার্য্যের উদ্ভূত ঐ কারিকার "তের্যামণ্যেকদেশত্বে" এইরাপ পাঠ প্রকৃত নহে। স্থারবার্ত্তিকে পরে উদ্যোতকরের "ব্যাং সমানদেশত্বাদিতিবাক্যং" এইরাপ উক্তিও দেখা যায়। স্কৃত্রাং তাহার পূর্বের্যান্ত,ত কারিকায় অন্তর্গ্য পাঠ, সংশোধকের অনবধানতামূলক সন্দেহ নাই। উদ্যোতকর

পরেও বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিতে বস্থবন্ধ "বিংশতিকা কারিকা"ৰ অন্তর্গত তৃতীয় কারিকার' প্রতি-পানা বিষয়ের খণ্ডন পূর্বাক সপ্তম কারিকার পূর্বার্ন উভ্তত করিয়া উহার ব্যাখ্যা প্রকাশপূর্বাক নিজ দিছাত্তে লোব পরিহার করিবাছেন। স্থতরাং উল্যোতকর যে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য বস্তুবন্ধুর "বিংশতিকা কারিকার"ও প্রতিবাদ করিয়া নিজমত সমর্থন করিয়াছিলেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। এই বস্তবজ্ বিজ্ঞানবাদের প্রধান আচার্য্য অসকের কনির্ন্ন সংখাদর। তিনি প্রথমে হীন্যান বৌদ্ধনন্ত্রের অন্তর্গত দর্নাতিবাদী বৈভাবিকসম্প্রদায়ে প্রবিষ্ট থাকিয়াও পরে জ্যেষ্ঠ অনক কর্ত্তক বিজ্ঞানবাধী বোগাগারণতে দীক্ষিত হইয়া মহাবানসম্প্রদায়ে প্রবিষ্ট হন। প্রবাত বৌশ্ধনৈয়াহিক দিঙ্নাগ তাঁহারই প্রধান শিয়া। তিনিও প্রথমে নাগদন্তের শিয়াত্ব প্রহণ করিরা হীনবানদন্তানারেই প্রবিষ্ট ছিলেন। পরে বস্তবন্ধর পাণ্ডিত্যাদি-প্রভাবে মহাবান-সম্প্ৰদানেৰ অপূৰ্ব অভাননে তিনিও তাহাৰ শিবাৰ এহণ কবিবা বিজ্ঞানবালেরই সমর্থন ও প্রচার করিলা গিরাছেন। হীনবাননম্প্রাধের প্রবর্ত্তক সৌত্রান্তিক ও বৈভাষিক বিজ্ঞান ভিন্ন বাহ্ন প্ৰাৰ্থের সভা সম্প্ৰন করিয়া ঐ বাহ্ন প্ৰাৰ্থকে প্রমাণুপুঞ্মাত বনিতেন। বস্থংখ "বিংশতিকা কারিকা"র বারা বিজ্ঞানবাদ সমর্থন করিতে প্রমাণু গণ্ডন করিয়া উক্ত মত খণ্ডন ক্রিয়াছেন এবং পরে "ত্রিংশিকা-বিক্সপ্তিকারিকা"র দারা বিজ্ঞানবাদ সমর্থন করিয়াছেন। বৌদ্ধাচার্য্য স্থিরমতি উহার ভাষা করিয়া বিশ্বদভাবে বিজ্ঞানবাবের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বৈজ্ঞাধিক বৌদ্ধসম্প্রনায়ের সহিত বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য বস্থবন্ধ প্রভৃতির তৎকালে অতি প্রবদ বিবাদ ঘটিলাছিল, ইহা তাঁহাদিগের ঐ সমস্ত প্রস্তের দারাই স্পষ্ট বুঝা যায়। বৈভাষিক বৌদ্ধ-সম্প্রধারের দশ্মত বিজ্ঞানাতিরিক্ত বাহ্ বিষয় খণ্ডন করিতে বস্থবন্ধ বনিরাছেন যে, ঐ সমস্ত বিষয় বৈশেষিকাদি মতাত্বদারে অব্যবিদ্ধণ একও বলা হার না; অনেক প্রমাণ্ড বলা বার না; সংহত অর্থাৎ প্রীভৃত বা নিলিত প্রমাণুন্মটিও বলা নায় না। কারণ, প্রমাণুই দিছ হয় না। কেন দিছ হর না ? তাই পরে "ষ্ট্রেকন যুগপদ্যোগাৎ" ইত্যাদি কারিকার দার। নিরবর্ব পরমাগ্র অদিছি সমর্থন করিলাছেন। হীন্যান্সম্প্রানায়ের সংরক্ষক কাম্মারীর বৈভাষিকগণ প্রমাণ্র সংঘাতে সংবোগ থীকার করিল। নিজমত সমর্থন করিলাছিলেন। অর্গাৎ তীহালিগের মতে সংহত বা পুজীভূত প্রমাণুদমূহে সংবোগ হইতে পারে। বহুবলু পরে উক্ত মতেরও থাওন করিতে "প্রমাণো-ব্রসংবাগে" ইত্যাদি কারিকার হারা বলিরাছেন খে, বখন প্রত্যেক প্রমাণুতেই সংযোগ অবস্তব, তখন উহার সংখাতেও সংযোগ হইতে পারে না। কারণ, উক্ত মতে ঐ সংখাত বা সমষ্টিও নিরবয়ব প্রত্যেক প্রমাণু হইতে কোন পৃথক পদার্থ নহে। বস্থবদ্ধ পরে "দিগ্ভাগতেদো কান্তি" ইত্যাদি কারিকার

লেশাবি নিছনঃ বিজ্ঞা কর্ত্তাবং প্রেক্তবং পুনঃ।
 শস্তানানিছনঃ সক্রেই প্রন্ত্যাধিকর্থনে ॥৩।—বিংশতিকা কারিকা।।

কর্মপ্রা বাসনাক্তর ক্লাবক্তর ক্লাকে।
 ক্রাক্রব বেশতে বত্র বাসনা কিং ক্লাক্রশং । । — বিংশতিকা কারিক। ।

ছারা পরমাপুর একত্ব যে সম্ভব হয় না এবং প্রমাণ্ নির্বর্ব হইলে ছারা ও আব্রুণ সম্ভবই হয় না, ইহাও বলিয়াছেন'। পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

বস্থবন্ধর অনেক পরে সম্ভবতঃ খুটীয় অষ্ট্রন শতাকীতে তাঁহার সম্প্রদায়রক্ষক বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাতার্যা শান্ত রক্ষিতও "তব্দংগ্রহ" পুস্তকে প্রমাণ্থগুনে বস্থবন্ধ যুক্তিবিশেষের সমর্থন করিয়াছেন'। পরে তিনি তাঁহার মূল যুক্তি বাক্ত করিয়াছেন যে, যাহা একস্বভাবশৃক্ত এবং

ন তবেশং ন চানেকং বিবয়ঃ পরমাণুশঃ। নচ তে সংহতা যক্ষাং পরমাণুর্ন নিয়ভি ॥১১

বট্কেন বুলপ্বলোগাং পরমাণোঃ বয়শতাঃ। বয়াং সমানবেশয়াং বিজ্ঞা আদপুমান্তকঃ ॥১২॥

পরমাণোরসংলোগে তবসংবাতেহন্তি কল সঃ। ন চানবয়বলেন তবসংবোগো ন নিয়াতি ॥১৩॥

বিশ্বভাগতেশো বজাতি তবৈজকরং ন বুজাতে। ছায়ারতী কবং বাহরো ন পিওকের তজ তে ॥১৪॥

—বয়বয়ৢকুত বিশ্বভিকাকারিকা॥

ৰক্তো বিগ্ৰাং বড় জি: পৰমাণ্ডিৰ্গণন্বেগে সতি প্ৰমাণোঃ ৰড়ংশত। আপ্লোডি। একজ যো দেশস্তৱান্ত-ভাসস্তবাং। অব বত্ত তৈকজ প্ৰমাণোৰ্ফেণঃ স এব বঙাং ?—তেন সংক্ৰিং সমান্দেশতাং সক্ষা পিতং প্ৰমাণ্যাত্ত জাৎ প্ৰশোধান্তিকোলিতি ন কলিং পিজো মুখ্য জাং। নৈব ছি প্ৰমাণতঃ সংযুক্তান্ত, নিবৰস্কাংৰ ১২২৪

মাকুদেৰ দোৰ প্ৰসন্ধঃ, সংহতান্ত পৰিপানং সংযুক্তন্ত ইতি কান্মীববৈভাবিকান্ত ইবং প্ৰষ্টনাঃ, যঃ প্ৰমাণুনাং সংখাতো ন ম তেন্তোহাৰ্যন্তিবনিতি প্ৰমাণোৱসংখালে "তৎসংখাতেহন্তি কক্ত সং" সংবোগ ইতি বৰ্ততে। "ন চানবৱৰত্বন তৎসং-যোগো ন সিধাতি" (২০)। অৰ সংঘাতা অপাক্তোন্তং ন সংযুক্তান্তে, ন তৰি প্ৰমাণুনাং নিবৰৱৰত্বাৎ সংযোগো ন সিধাতীতি বক্তবাং, সাৰৱৰক্তাপি হি সংযাতক্ত সংযোগানক্সপাগ্ৰমাৎ। তত্মাৎ প্ৰমাণুৱেকং ক্তবাং ন সিধাতি, বনিচ প্ৰমাণুগঃ সংযোগ ইবাতে শহি বা নেয়তে ৪২৩ঃ

সংস্কং দ্রনেশহং দৈরগুর্বাবাহিতং।
 একান্তিব্ধা রূপং কাপং দরপোম বাবাহিনা ।
 অপুরারাতিম্বোন তারেং বলি করাতে।
 অচারো ভূধরালীনামেবং সতি ন গুলাতে।
 অপুরারাতিম্বোন রূপকেবল্পবিবাতে।
 কথা নাম তারেংকঃ প্রমাণুর্খা সতি।

—"তব্দ গ্রেহ", গাইকোয়াড় ভরিবেন্টাল দিবিক, ৫৫৬ পূঠা।

অনেকসভাবশূক্ত, অর্থাৎ বাহা একও হইতে পারে না, অনেকও হইতে পারে না, তাহা দৎ পরার্থ নতে। তাহা অন্থ—বৈষদ গগনপ্য। প্রমাণ, একস্বভাবত নতে, অনেকস্বভাবত নতে। স্তুতরাং উহা গগনপরোর ভাষ অসং?। প্রমাণুবাদীদিগের মতে কোন প্রমাণুই অনেক নহে। কিন্তু কোন পরমাধু একও হইতে পারে না। শাস্ত রক্ষিত ইহা সমর্থন করিতে বস্থবদুর জার প্রত্যেক পরমাণুরই যে অধঃ ও উর্জ প্রভৃতি দিগুভাগে ভেদ আছে, স্থতরাং উহার একস্ব সম্ভব নতে, ইহা বুঝাইরাছেন। শাস্ত রক্ষিতের উপযুক্ত শিষা মহামনীয়ী কমলশীল "তত্ত্বসংগ্রহ-পঞ্জিকা"র বছ বিচার করিয়া শাস্ত রুক্তিতের যুক্তি সমর্থন করিয়া থিয়াছেন। তিনি সেখানে পরমাণু-বাদী বৈভাষিক্দপ্রদায়ের মধ্যে মতত্র্য প্রকাশ করিয়াছেন বে, প্রমাণ্দমূহ পরস্পার সংযুক্তই থাকে, ইহা এক সম্প্রনারের মত। অগর সম্প্রনারের মত এই মে, পরমাগুদমুহ সতত সাভরই बाक अर्थाव कान नवमानुष्टे अनव नवमानुक मार्ग करत ना। अस मन्त्रानासव वर धरे स, भवमाधूनभृष्ट नथन निवस्तव दव, अर्थाः, छेहानिराव मरमा वावधान थारक ना, जथन छेहानिराय "ल्लुहे" এই সংস্কা হয়। তন্মধো ভদস্ত ওচ গুপ্ত প্রথমোক্ত মতের সমর্থক। পরমাণুসমূহের পরস্পার শরি-ধান হুইলেও দংযোগ জন্মে না, কোন প্রমাণুই অপর প্রমাণুকে স্পর্শ করে না, এই দিতীয় মতটা অমরা অনেক দিন হইতে শুনিতেছি। কিন্ত উহা কাহার মত, তাহা কমলশীলও ব্যক্ত করিয়া বলেন নাই। তৃতীয় মতও দ্বিতীয় মতের অনুরূপ। পূর্বোক্ত মতপ্রয়েই মধ্যবর্তী পর্মাণ্ অভান্ত বছ পরমাণুর ছারা পরিবেষ্টিত হইলে দিগ্ ভাগে দেই পরমাণুর ভেন স্বীকার্য। নচেৎ প্রচয় বা প্রনতা হইতে পারে না। কারণ, পরমাপুরাধীদিগের মতে পরমাপুর অংশ বা অবয়ব নাই। শান্ত রক্ষিতের কারিকার ব্যাখ্যার দারা কমন্দীণ ইহা বিশনরূপে বুঝাইরাছেন এবং উহা সমর্থন করিতে বস্তবন্ধুর "দিগুভাগভেদে। বস্তাতি তত্তিকত্বং ন যুদ্দতে" এই কারিকার্ছত দেখানে উদ্ধৃত করিয়াছেন। পুর্বে তিনি উক্ত বিষয়ে ভদ্ত ভাভ ওপ্তের সমাধানের উল্লেখ করিয়াও খণ্ডন করিয়াছেন। পরে অতি সুক্ষ প্রদেশই পর্মাণ্ড, উহার অবয়ব করনা করিলে সেই সমস্ত অব্যবও অতি সৃক্ষই হইবে, অনবস্থা হুইলেও ক্ষতি নাই, ইহাও অপর সম্প্রদায়ের ১৩ বলিয়া প্রকাশ করিয়া শান্ত রক্ষিতের কারিকার দারা উক্ত মতেরও থওন করিয়াছেন। অনুশক্তিত্ব তাঁহার অপূর্বে এছ "তত্নংএছ-পঞ্জিক।" পাঠ কবিলে প্রমাধুবাদী বৈভাবিক বৌদ্ধসম্প্রদায়ের আচার্যাগণ কত প্রকারে যে প্রমাণুর অতিত্ব সমর্থন করিয়াছিলেন এবং তাঁহাদিগের সহিত বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসম্প্রাদানের দীর্ঘকাল বাবং কিরুপ বিবাদ চলিয়াছিল, নানা দিক্ হইতে মানা প্রকারে সর্কান্তিবাদের প্রবল প্রতিবাদে হীনবান-সম্প্রদার ক্রমণঃ কিরাপে হীন হইরাছিলেন, তাহা বুঝিতে পারিবেন। বিজ্ঞানবাদের প্রচারক মহাবান-সম্প্রানারের পত্তিতার্ণ প্রমাধুর অব্যব দমর্থনে আরও আনক হেতুর উল্লেখ করিয়াছেন। তার-বাতিকে উন্দোতকর ভাহারও উল্লেখ করিরাছেন। উন্দরনাচার্য্যের "আত্মভব্বিবেকে"র চীকার নবানৈরাধিক রঘুনাথ শিরোমণির উদ্ধৃত "বট্কেন যুগপদ্বোগাৎ" ইত্যাদি কারিকার পরার্ছে অক্তান্ত

হেত্রও উল্লেখ দেখা যায় : পরে তাহা ব্যক্ত হইবে। ফলকখা, বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধদশুলার নানা হেত্র ধারা পরমাধুর সাব্যবহু সাধন করিয়াছেন। দর্ব্ধাতাব্বাদীও ঐ সমস্ত হেত্র ধারা পরমাধুর সাব্যবহু সমর্থন করিয়াছেন। পরমাধুর অব্যবপরস্পরা দিন্ধ হইলে দেই সমস্ত অব্যবহু তাহার অব্যবহু কেনাল্লে বর্ত্তমান হইতে পাবে না, স্তেরাং পরমাধু নাই, এইজপে পূর্ববিৎ বিচার করিয়া পরমাধুর অভাব দাখন করাই বিজ্ঞানবাদীর ভার দর্ব্যাভাববাদীরও গৃঢ় উদ্দেশ্য। অতঃপর পরমাধুর পূর্ব্বাক্ত বাধক মুক্তিসমূহের খণ্ডন পাওয়া ঘাইবে।

ভাষ্য। যত্তাবং মূর্ব্তিমতাং সংস্থানোপপত্তেরবয়বসন্তাব ইতি, অত্যোক্তং, কিমুক্তং বিভাগেংল্পতরপ্রসঙ্গদ যতো নাল্লীয়ন্তত্র নির্বত্তে ৪,—অণ্বয়বস্য চাণুতরত্ব-প্রসঙ্গাদণুকার্য্য-প্রতিষেধ ইতি।

যং পুনরেতং "সংযোগোপপত্তেশ্চে" তি—

স্পর্শবিত্তাদ্ব্যবধানমাশ্রয়স্য চাব্যাপ্ত্যা ভাগভিজিঃ, উজ্জ-ধণাত্র। স্পর্শবিদ্যা স্পর্শবিতারণে । প্রতিঘাতাদ্ব্যবধারকো ন সাবরবন্ধার। স্পর্শবিদ্ধান্ত ব্যবধানে সভ্যপুদংযোগো নাশ্রয়ং ব্যাগ্রোতীতি ভাগভিজিভ্রতি ভাগবানিবায়মিতি। উজ্জ্ঞাত্র—''বিভাগেইল্লতর-প্রসঙ্গস্য যতো নাল্লীয়স্তত্রাবস্থানাৎ" তদ্বয়বস্য চাণুতরত্ব-প্রসঞ্জাদণুকার্য্যপ্রতিষেধ ইতি।

অমুবাদ। (উত্তর) মূর্ত জব্যসমূহের সংস্থানবন্ধপ্রযুক্ত (পরমাণুর) অবয়ব আছে, এই যে (পূর্ববিপক্ষ কথিত হইয়াছে), এ বিষয়ে উক্ত হইয়াছে। (প্রশ্ন) কি উক্ত হইয়াছে। (উত্তর) "বিভাগ হইলে ক্ষুদ্রতর প্রসঙ্গের যাহা হইতে ক্ষুদ্রতর নাই, তাহাতেই নির্ভিপ্রযুক্ত" এবং "পরমাণুর অবয়বের অণুতরত্বপ্রসঙ্গবনতঃ পরমাণুরপ কার্য্য নাই," ইহা উক্ত হইয়াছে।

আর এই যে, সংযোগনত্ব-প্রযুক্ত (পরমাণুর) অবয়ন আচে, ইহার (উত্র)—
স্পর্শনব্যপ্রযুক্ত ব্যবধান হয় এবং আশ্রয়ের অব্যান্তিবশতঃ ভাগভক্তি হয়। এই
বিষয়েও উক্ত হইরাছে।

বিশাদার্থ এই বে, স্পর্শবিশিক্ট পরমাণু স্পর্শবিশিক্ট পরমাণুষয়ের প্রতিঘাত-প্রযুক্ত বাবধায়ক হয়, সাবয়বহপ্রাযুক্ত ব্যবধায়ক হয় না। এবং স্পর্শবহৃপ্রকু ব্যবধান হইলে পরমাণুর সংযোগ আগ্রয়কে (পরমাণুকে) ব্যাপ্ত করে না, এ ক্রক্ত ভাগভক্তি আছে ( অর্থাৎ ) এই পরমাণু ভাগবিশিষ্টের ভায় হয়। এ বিষয়েও ( পূর্বের ) উক্ত হইয়াছে—"বিভাগ হইলে কুদ্রতর প্রসদ্ধের যাহা হইতে কুদ্রতর নাই, তাহাতে অবস্থানপ্রযুক্ত" এবং "সেই পরমাণুর অবয়বের অণুতরকপ্রসন্থবশতঃ পরমাণুরপ কার্য্য নাই।"

টিপ্লনী। পূর্বোক্ত "মূর্ত্তিগভাঞ্চ" ইত্যাদি হত্ত এবং "সংসোগোপপত্তেশ্চ" এই হুত্তের হারা মহর্ষি পরে আবার বে পূর্বাপক্ষের সমর্থন করিয়াছেন, পরবন্তী স্থতের হারা তিনি তাহার খণ্ডন করিরীছেন। ভাষাকার পূর্বেই এখানে স্বতমভাবে ঐ পূর্বেপক্ষের উত্তর বলিয়াছেন। ভাষ্যকার আরও অনেক স্থলে স্বতমভাবে পূর্বাপকের উত্তর বলিয়া, পরে নহর্বির উত্তরস্থত্তের অবতারনা করিরাছেন। ভাষ্যকার এথানে প্রথমে প্রথমোক্ত "মূর্ত্তিমতাঞ্চ" ইত্যাদি (২০শ) সূত্রোক্ত পূর্ব্বপক্ষের উল্লেখ করিয়া তহুত্তরে বলিয়াছেন বে, এ বিষয়ে পুর্বেষ্ট উক্ত হইয়াছে। কি উক্ত হইয়াছে ? এই প্রশ্নের উত্তরে ভাষ্যকার পূর্ব্বোক্ত যোড়শ হুত্র এবং ধাবিংশ হুত্রের ভাষ্যশেষে প্রমাণুর নিরবয়বন্ধ-সাধক বে বুক্তি বলিয়াছেন, তাহাই বথাক্রমে প্রকাশ করিয়াছেন। যোড়শ স্কভাব্যে ভাষাকার পরমাণুর নিরবয়বত্বসাধক যুক্তি বলিয়াছেন বে, জন্ত ভ্রবোর বিভাগ হইলে সেই বিভক্ত ভ্রবাগুলি ক্রমণ: কুক্রতর হয়। কিন্তু ঐ কুক্রতর প্রসঙ্কের অবস্তাই কোন স্থানে অবস্থান বা নিবৃত্তি আছে। স্কুতরাং যাহা হইতে আর কুদ্র নাই, বাহা সর্বাপেক্ষা কুল, তাহাতেই তাহার নিবৃত্তি স্বীকার্যা। তাহা হুইলে সেই দ্রব্য যে নিরব্যব, ইহাও স্বীকার্য্য। কারণ, সেই দ্রব্যেরও অবরব থাকিলে তাহাতে কুমতরপ্রদক্ষের নিবৃত্তি বলা যায় না। কিন্ত কুমতরপ্রদক্ষের কোন স্থানে নিবৃত্তি স্বীকার না করিলে অনবস্থাদি দোষ অনিবার্যা। ছাবিংশ স্থানের ভাষ্যে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, পরমান্তর অবয়ব স্বীকার করিলে ঐ অবয়ব ঐ পরমাণ্ড হইতে অবশু ক্ষুত্তর বনিয়াই স্বীকার করিতে হইবে। কিন্ত তাহা স্বীকার করিলে আবার সেই অবরবেরও অবরব উহা হইতেও কুদ্রতর বলিয়াই স্বীকার ক্রিতে হইবে। এইরূপে অনস্ত অব্যবপরম্পরা স্বীকার করিয়া পর্মাণুর কার্য্যন্ত বা জন্তন্ত স্বীকার করা বার না। কারণ, তাহা হইলে কোন পদার্থকৈই পরমাণ বলা বার না। বাহা সর্ব্ধাপেকা অণু, অর্থাৎ বাহা হইতে আর অর্থ বা কল্ম নাই, তাহাই ত "পরদার্" শব্দের অর্থ। স্কুতরাং বাহাকে প্রমার্থ বলিবে, তাহার আর অব্যব নাই। স্নতরাং তাহা কার্য্য অর্থাৎ অন্ত কোন অব্যবস্থন্ত পদার্থ নতে, ইহাই স্বীকার্যা। ফলকথা, পূর্ব্বোক্তরূপ স্থদু চু যুক্তির দারা বর্থন প্রমাণুর নিরবয়বত্ব দিল্ধ ক্টয়াছে, তখন প্রমাণ্ডর যে সংস্থান নাই, ইহাও সিদ্ধ হইরাছে। স্থতরাং প্রমাণ্ডতে সংস্থানবত্ত হেতই অদিক হওবায় উহার বারা প্রমাণ্র সাব্যব্য দিল হইতে পারে না, ইহাই এথানে ভাষ্যকারের চরম ভাৎপর্যা।

ভাষ্যকার পরে "যথ প্রব্রেতথ · · সংযোগোপপজেশ্চেতি" ইত্যক্ত সন্দর্ভের স্থারা সংযোগবক্প্রযুক্ত পরমাণ্ড্র অবয়ব আছে, এই শেষোক্ত পূর্ব্বপক্ষ গ্রহণ করিয়া "ম্পর্শবন্ধাদ্বাবধানং" ইত্যাদি "উক্তঞ্চাত্র" ইত্যক্ত সন্দর্ভের স্থারা উহারও উল্লয় বনিরাছেন। পরে ভাষ্যলক্ষণাম্বারে "ম্পর্শবান্ধঃ" ইত্যাদি

নন্দর্ভের দ্বারা তাঁহার পূর্ব্বোক্ত কথারই তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিদ্নাছেন। পূর্ব্বোক্ত নন্দর্ভের পরে "উক্তঞ্চাত্ৰ" এই কথার হারা বাহা তাঁহার বিবক্ষিত, পরে "উক্তঞ্চাত্ৰ" ইত্যাদি সন্দর্ভের দ্বারা উহাই প্রকাশ করিয়াছেন এবং উহা প্রকাশ করিবার জন্তুই পরে তাঁহার পূর্মোক্ত "উক্তঞ্চাত্র" এই কথার পুনকরেথ করিতে হইরাছে। ভাষাকার "নংবোগোপতত্ত-চ" এই স্থত্তোক্ত পূর্বপক্ষের বাাখ্যা করিতে বেরূপ যুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, তনহুদারে উহার খণ্ডন করিতে এখানে বলিয়াছেন যে, মধাস্থ পরমাণু বে, তাহার উভয় পার্যন্থ পরমাণুদ্ধের ব্যবধারক হয়, তাহা ঐ পর্যাপুত্ররের স্পর্শবন্ধ-প্রযুক্ত, সাবয়বছপ্রযুক্ত নহে। অর্থাৎ পরমাণুর স্পর্শ থাকায় মধ্যস্থ পরমাণুতে উভর পার্যস্থ পরমাণুর প্রতীবাত বা সংবোগবিশের জন্ম। তৎপ্রযুক্তই ঐ মধ্যন্থ পরমাণু সেই পার্মন্ত্ররের ব্যবধান করে। ঐ ব্যবধানের স্বারা ঐ পরমার্থর যে অবয়ব আছে, ইহা অভ্যানসিদ্ধ হয় না। कांत्रन, के दावधान भवववक्षवृक्त नहर । अववव ना शांकित्वव स्वर्भववक्षवृक्तरे के दावधान रहेरज পারে এবং ঐ স্থলে তাহাই হইয়া থাকে। অর্থাৎ স্পর্মবিশিষ্ট জবোর উভর পার্ষে ঐরপ জব্যবন উপস্থিত হইলেই ভাহার ব্যবধান হইরা থাকে। স্কুতরাং প্রমাণুর অবয়ব না থাকিলেও ম্পাৰ্শ আছে বলিয়া তাহারও ব্যবধান হয়। কিন্তু অক্সান্ত সাবয়ব দ্ৰব্যের সংযোগ যেনন তাহার আত্রয় জন্যকে ব্যাপ্ত করে না, ভজ্জপ প্রমাণুর সংবেগিও প্রমাণুকে ব্যাপ্ত করে না। সংযোগের স্বভাবই এই যে, উহা কুত্রাদি নিজের আশ্রয়কে ব্যাপ্ত করে না, এ জন্ত পরমাণ্র ভাগ অর্থাৎ অংশ বা অবয়ব না থাকিলেও উহাতে ভাগের "ভক্তি" আছে। অর্থাৎ পরমাণু ভাগবান ( সাবয়ব ) জবোর সদৃশ হয়। বে পদার্থ তথাভূত নহে, তাহার তথাভূত পদার্থের সহিত সাদৃশ্র থাকিলে ঐ সামুগুৰিশেষই "ভক্তি" শব্দের দারা কৃথিত হইরাছে। উদ্যোতকর পূর্বের ঐ "ভক্তি" শব্দের ঐরপই অর্থ বলিয়াছেন ( হিতীয় খণ্ড, ১৭৮ পৃষ্ঠা স্রাষ্টবা )। বৈশেষিক দর্শনে মংর্ষি কণাদও (পাষাচ ফ্রে) "ভক্তি" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। ঐ "ভক্তি" শব্দ হইতেই "ভাক্ত" শব্দ দিন্ধ হইরাছে। ভারদর্শনেও ( ২।২।১৫ হতে ) "ভাক্ত" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। মূলকথা, অভাত সাব্যব প্লার্থের সংবোগ বেমন তাহার আশ্রহকে ব্যাপ্ত করে না, তক্রপ প্রমাণ্ডর সংযোগও প্রমান্তে ব্যাপ্ত করে না। এইরূপ সাল্ভাবশতঃই প্রমাণ্ সাবয়ব না হইলেও সাবয়বের ভার ক্ষিত হয়। পূর্ব্বোক্তরূপ সাদৃশ্রই উহার মূল। ভাষাকার প্রমাণ্র পূর্ব্বোক্তরূপ সাদৃশ্রকেই তাহার "ভাগভক্তি" বলিয়াছেন ৷ অর্থাৎ ভাগ (অংশ) নাই, কিন্তু ভাগবান্ পদার্থের সহিত ঐরপ সাদুখ্য আছে, উহাকেই বলিয়াছেন "ভাগভক্তি"। ভাষাকার পরে তাঁহার পূর্ব্বোক্ত যুক্তি প্রকাশ করিবার জন্ম "উক্তঞ্চাত্র" ইত্যাদি দলভেঁর হারা তাঁহার পুর্ব্বোক্ত "উক্তঞ্চাত্র" এই কথারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষাকারের তাংপর্যা এই যে, পূর্ব্বোক্ত বোড়ৰ হতের ভাষো এবং বাবিংশ হতের ভাষো পূর্বেধ পরমাণুর নিরবয়বস্থদাধক যে যুক্তি ব্লিয়াছি, তপ্যারাই পরমাণ্র নিরবয়বস্থ সিদ্ধ হওয়ায় এবং পূর্মপঞ্চবাদী দেই পূর্মোক্ত যুক্তির খণ্ডন করিতে না পারায় জার কোন হেতুর বারাই পরমাণ্র দাব্যবত্ব দিন্ধ হইতে পারে না। কারণ, পূর্বোক্ত যুক্তিতে যথন জন্ত প্রব্যের বিভাগের কোন এক স্থানে নিবৃত্তি স্বীকার করিতেই হইবে, কোন ভ্রথকে সর্ম্নাপেকা কুত্র খলিতেই

হইবে, তখন আৰু তাহার অবয়ব স্বীকার করাই যাইবে না। স্কতরাং তাহাকে কার্য্য বলাও যাইবে না। অতএব পরমাধু নিরবয়ব হইবেও তাহাতেও সংযোগোৎপত্তি স্বীকার করিতে হইবে। সংযোগবহুপ্রবৃক্ত তাহার নাবয়বহু সিদ্ধ হইতে পারে না।২৪৪

ভাষ্য। ''মূর্ত্তিমতাঞ্চ সংস্থানোপপতেঃ'' ''সংযো-গোপপত্তেশ্চ'' পরমাণ্নাং সাবয়বন্ধমিতি হেন্ধোঃ—

## সূত্র। অনবস্থাকারিত্বাদনবস্থারুপপতেশ্চাপ্রতিষেধঃ॥ ॥২৫॥৪৩৫॥

জনুবাদ। (উত্তর) মূর্ত জব্যসমূহের সংস্থানবরপ্রযুক্ত এবং সংযোগবন্ধ-প্রযুক্ত পরমাণুসমূহের সাবয়বন্ধ,—এই পূর্ববপক্ষে হেতৃদ্বয়ের অনবস্থাকারিববশতঃ এবং অনবস্থার অনুপপত্তিবশতঃ (পরমাণুসমূহের নিরবয়বন্ধের) প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। যাবমাূর্ত্তিমদ্যাবচ্চ সংযুক্তাতে, তৎ সর্ববং সাবয়বমিত্যনবস্থা-কারিণাবিমৌ হেতু। সা চানবস্থা নোপপদ্যতে। সত্যামনবস্থায়াং সত্যো হেতু স্থাতাং। তম্মাদপ্রতিষেধােহয়ং নিরবয়বস্বস্থেতি।

বিভাগস্থ চ বিভজামানহানিমে পিপদ্যতে — তস্মাৎ প্রলয়াস্ততা নোপপদ্যত ইতি।

অনবস্থায়াঞ্চ প্রত্যধিকরণং দ্রব্যাবয়বানামানন্ত্যাৎ পরিমাণভেদানাং গুরুত্বক্ত চাগ্রহণং, সমানপরিমাণত্বঞ্চাবয়বাবয়বিনোঃ পরমাণুবয়ব-বিভাগাদূর্দ্ধনিতি।

অনুবাদ। যত বস্তু মূর্ব্তিবিশিক্ট অর্থাৎ মূর্ত্ত এবং যত বস্তু সংযুক্ত হয়, সেই সমস্তই সাবয়ব, ইহা বলিলে এই হেতুহয় অনবস্থাকারী অর্থাৎ অনবস্থাদোষের আপাদক হয়। সেই অনবস্থাও উপপন্ন হয় না। অনবস্থা "সতী" অর্থাৎ প্রামাণিকী হইলে (পূর্বেবাক্ত) হেতুবয় "সত্য" অর্থাৎ পরমাণুর সাবয়বহুসাধক হইতে পারিত। অতএব ইহা (পরমাণুর) নিরবয়বহের প্রতিষ্থে মহে।

বিভাগের সম্বন্ধে কিন্তু "বিভজ্যমানহানি" অর্থাৎ বিভাগাধারদ্রব্যের অভাব উপপন্ন হয় না। অতএব বিভাগের প্রলয়াস্ততা উপপন্ন হয় না। অনবস্থা হইলে কিন্তু প্রত্যেক আধারে দ্রব্যের অবয়বের অনস্তভাবশতঃ পরিমাণভেদের এবং শুরুত্বের জ্ঞান হইতে পারে না এবং পরমাণুর অবয়ববিভাগের পরে অবয়ব ও অবয়বীর তুল্য-পরিমাণতা হয় ।

টিগ্ননী। সহবি শেষে এই প্রের দারা তাহার পূর্বোক্ত "মূর্ডিমতাঞ্চ" ইত্যাদি প্রোক্ত এবং "সংযোগোপপত্তেক্ত" এই স্ত্রোক্ত হেতুবর বে পরমাণ্র সাব্যবহের সাধক হইতে পারে না, স্ক্তরাং উহার দারা পরমাণ্ড নিরবরবন্ধ দিলান্তের প্রতন হয় না, ইহা বলিয়া তাঁহার নিজ দিলান্ত সমর্থন করিরাছেন। তাই ভাষ্যকারও প্রথমে "হেছোঃ" ইতান্ত সন্দর্ভের অধ্যাহার করিয়া মহর্ষির এই শিদ্ধান্তস্থতের অবতারণা করিয়াছেন। ভাষাকারের "হেছোঃ" এই বাকোর সহিত স্থতের প্রথমোক্ত 'অনবস্থাকারিবাৎ" এই বাকোর যোগই তাঁহার অভিপ্রেত ব্যিতে ছইবে এবং স্থানের শেরোক্ত "অপ্রতিবেদঃ" এই বাক্যের পূর্বে "প্রমাণুনাং নিরব্যবন্ধ্য" এই বাক্যের অধ্যাহার করিয়া সুত্রার্থ বুৰিতে হইবে। তাহা হইলে মহর্ষির বক্তব্য বুঝা খার বে, বেহেতু পুরেষ্কাক্ত "সংস্থানবত্ত" ও "সংযোগবন্ধ" এই হেতুরঃ অনবস্থালোলের আপাদক এবং ঐ অনবস্থাও প্রামাণিক বলিয়া স্থীকার্য্য নতে, অভ এব উহার ধারা প্রমাপুর মুহের নিরব্যবছের প্রতিধের অর্থাৎ সাক্ষরত সিদ্ধ হব না ৷ ভাষাকার পরে হুত্রার্থ ব্যাথ্যার দারা ইহা ব্যাইতে বলিয়াছেন বে, মত বস্ত মুর্স্ত এবং মত বস্তু সংযোগ-বিশিষ্ট, দেই সমন্তই সাব্যব, এইরূপ বাণ্ডি স্বীকার করিরা মূর্তত্ব অথবা সংস্থান্তর এবং সংবোগ-বন্ধ হেতুর দারা পরমাপুর সাবধবন্ধ সিদ্ধ করিতে গেলে উহার দারা পরমাপুর অবধবের অবয়ব এবং তাহারও অবহব প্রভৃতি অনম্ভ অবয়বণরম্পরার দিদ্ধির আপত্তি হওয়ায় অনবস্থা-দোষ অনিবার্য্য। স্তত্তাং উক্ত হেতৃত্ব অনবস্থাকারী হওয়ার উহা পরমাণুর সাব্ধবত্বের সাধক হইতে পারে না। অবশ্র অনবস্থা প্রমাণ ছারা উপপর হইলে উহা নোম নহে, উহা স্বীকার্য্য। কিন্তু এখানে ঐ অনবস্থার উপপত্তিও হর না। তাই নহবি পরে এই স্বরেই বলিয়াছেন,—"অনবস্থামুপপত্তেশ্চ।" ভাষ্যকার মহর্বির তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বলিগছেন বে, অনবস্থা "দতী" অর্থাৎ প্রমাণসিদ্ধ হইলে উক্ত হেতৃত্বয় "সত্য" অৰ্থাৎ সাধ্যসাধক হইতে পারিত। কিন্তু উহা প্রমাণসিদ্ধ হয় না। এখানে মহর্ষির ঐ কথার ছারা প্রমাণদিদ্ধ অনবস্থা যে দোব নহে, উহা খীকার্য্য, এই দিদ্ধান্তও স্থৃতিত হইরাছে। তাই পূর্মাচার্যাগণ প্রামাণিক অমবস্থা দোষ নছে, ইহা বণিয়া অনেক স্থলে উহা স্বীকার্ড করিয়া গিয়াছেন। নবানৈয়ায়িক জগণীশ ভর্কাল্কার প্রামাণিক অনবস্থাকে অনবস্থানোবই বলেন নাই। তিনি এ জন্ত অনবস্থার লক্ষণবাক্যে "অপ্রামাণিক" শক্ষের প্রয়োগ করিরাছেন (ছিতীয় খণ্ড, ৮৯ পृष्ठी खंडेवा )।

পূর্ব্ধপক্ষবাদী অবশ্রই বলিবেন বে, আমরাও বিভাগকে অনন্ত বলি না। আমাদিগের মতে বিভাগ প্রবার । অর্থাৎ বল্ল ক্রবের বিভাগ করিতে করিতে যেখানে প্রবার বা দর্ব্বাভার হইবে, আর কিছুই থাকিবে না, দেখানেই বিভাগের নিবৃত্তি হইবে। স্কুতরাং পরমাণ্র অবহবের ভার তাহার অবহব প্রভৃতি অনন্ত অবহবেপরস্পারার দিন্ধি হইতে পারে না। কারণ, পরমাণ্র বিভাগ করিতে গোলে যেখানে আর কিছুই থাকিবে না, দেখানে আর অবহবদিন্ধি সন্তবই হইবে না। ভাষ্যকার এ ক্রভ তাহার পূর্বক্ষিত অনবস্থা সমর্থনের ক্রন্ত পরে বলিয়াছেন যে, বিভাগ প্রকর্মন্ত,

ইহা উপপন্ন হয় না। কারণ, বাহার বিভাগ হইবে, দেই বিভাগ্যমান জব্য বিদামান না থাকিবে ঐ বিভাগ থাকিতে পারে না। বিভাগ্যমান জব্যের হানি (অভাব) হইবে দেই চরম বিভাগের আধার থাকে না। স্ত্তরাং বিভাগ কোথায় থাকিবে ? অতএব বিভাগ স্বীকার করিতে হইবে উহার আধার দেই জবাও স্বীকার করিতে হইবে। স্ততরাং দেই জব্যেরও বিভাগ গ্রহণ করিয়া ঐক্তপে বিভাগকে অনস্তই বলিতে হইবে। তাহা হইবে অনবস্থা-দোষ অনিবার্ষ্য।

প্ররূপক্ষরাদী যদি বলেন বে, এ অনবস্থা স্বীকারই করিব ? উহা স্বীকারে দোন কি ? এতজ্বরে ভাষাকার পরে বলিরাছেন বে, অনবস্থা স্বী করি করিলে প্রত্যেক আধারে জবোর অবরব অনস্ত হওরার ঐ সমস্ত ক্রব্যের পরিমাণ-ভেদ ও গুরুত্বের জ্ঞান হইতে পারে না। অর্থাৎ জন্ত জব্যে যে নানাবিধ পরিমাণ ও গুরুত্ববিশেষ আছে, তাহা ঐ দমস্ক জবেরের অব্যবপরস্পরার नामाधिका या मध्यावित्नायत निर्वत्र बाताहे त्या यात्र । किन्न यमि धे ममन्त्र अस्तात व्यवप्रव-পরস্পরার অস্তই না থাকে, তাহা হইলে উহার পরিমাণবিশেষ ও ওরুত্ববিশেষ বুরিখার কোন উপায়ই থাকে না। ভাষ্যকার শেষে আরও বলিয়াছেন যে, প্রমাণুর অবহব স্বীকার করিলে ঐ অবয়ববিভাগের পরে অবরব ও অবরবীর তুলাপরিমাণতেররও আপত্তি হয়। তাৎপর্য্য এই যে, প্রমাণুর অবহর স্থাকার করিয়া, সেই অবয়বেরও বিভাগ স্থাকার করিলে অর্থাৎ অনস্ত অবহর-পরম্পরা স্বীকার করিলে ঐ সমস্ত অব্যবকে অব্যবীও বলিতে হইবে। কারণ, যাহার অব্যব আছে, তাহাকেই অবধৰী বলে। তাহা হইলে ঐ সমস্ত অবহব ও অবস্থবীকে তুলাপরিমাণ বলিমাই স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, ঐ সমস্ত অবয়বেরই অনস্ত অবয়বপরম্পরা স্বীকৃত হইয়াছে। বদি व्यवश्य ७ व्यवतारी, উভग्रहे व्यवसायत्वत इत्र, टाहा इहेरन के छेज्यत्वहे छुनाभतिमानच चौकार्या। কিন্তু ভাষা ত স্বীকার করা যায় না। কারণ, অবধবী হইতে ভাষার অব্যব কুদ্রপরিমাণ্ট হইয়া থাকে, ইহা অন্তত্ত প্রত্যক্ষসিদ্ধ। স্থতরাং প্রমাণুর অব্যব স্বীকার করিলে ঐ অব্যব প্রমাণু হইতে কুল্ল, এবং তাহার অববৰ উহা ১ইতেও কুল্ল, ইহাই স্বীকার্যা। কিন্ত পূর্ব্বোক্ত অনবস্থা স্বীকার ক্রিলে উহা সম্ভবই হর না। কারণ, সমস্ত অবয়বেরই অনস্ত অবয়ব থাকিলে ঐ সমস্তই তুলাপরিমাণ হয়। মূল কথা, পুর্ব্বোক্ত অনেক দোষবপতঃ পুর্ব্বোক্তরণ অনবস্থা কোনরপেই উপপর না হওরার উঠা খীকার করা যায় না। স্কতএব প্রমাণতেই বিভাগের নিবৃত্তি স্বীকার করিতে হইবে। ভারা হুইলে উহার নিরবরবত্বই দিল হওয়ার আর কোন হেতুর ধারাই উহার দাবরবত্ব দিল হুইতে পারে না। উহাতে দাবলবছের অহমানে দমত হেতুই ছ'ছ, ইহাই এথানে মহযির মূল তাৎপর্যা। মহর্ষি পূর্ব্বপ্রকারণ "পরং বা ক্রটে:" এই দেব হুতে "ক্রটি" শব্দের প্রয়োগ করিয়া যে যুক্তির হুচনা করিরাছেন, এই প্রকরণের এই শেষ হুতের বারা সেই যুক্তি বাক্ত করিয়াছেন। মহর্ষির এই হুত্রানুসারেই ভারবৈশেষিক সম্প্রদারের সংবৃক্ষক আচার্যাগণ পর্মার্থুর সাব্ধবন্ধ পক্ষে অনুবস্থাদি দোষের উল্লেখপুর্জক প্রমাধুর নিরবর্ত্তর দিল্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন।

বার্ত্তিককার উদ্বোভকর পরমাণুর নিরবরবহনাধক প্রের্ডিক মুক্তি বিশ্বভাবে বুঝাইবার জন্ত এখানে বলিয়াছেন যে, জন্ত জবোর বিভাগের করে বা নিতৃত্তি কোথায় গৃ ইছা বিচার করিতে গোলে

ঐ বিভাগ (১) পরমাধন্ত অধবা (২) প্রলহান্ত অধবা (৩) অনন্ত, এই পক্ষার ভিন্ন আর কোন পক্ষ গ্রহণ করা ধার না। কারণ, উহা ভিন্ন আর কোন পক্ষই নাই। কিন্তু ধদি ঐ বিভাগকে "প্রলয়াও"ই বলা যায়, তাহা হইলে প্রলয় অর্থাৎ একেবারে সর্ব্যভাব হইলে তথন বিভজামান কোন ত্রব্য না থাকার ঐ চরম বিভাগের কোন আধার থাকে না; বিভাগের অনাধারবাপত্তি হয়। কিন্তু অনাধার বিভাগ হইতে পারে না। স্কুতরাং "প্রালয়ান্ত" এই পক্ষ কোনরূপেই উপপন্ন হয় না। বিভাগ "অনস্ত" এই তৃতীয় পক্ষে অনবস্থা-দোষ হয়। তাহাতে অসরেপুর অমেরজা-পত্তি ও তন্মুলক স্থমেক ও সর্বপের তুলাপরিমাণাপত্তি নোব পূর্ব্বেই ক্ষিত হইয়াছে। স্কুতরাং বিভাগ "পরমাণস্ত" এই প্রথম পক্ষই দিদ্ধান্তক্তপে গ্রহণ করিতে হইবে। অর্থাৎ পরমাণতেই বিভাগের নিবৃত্তি হয়। পর্মাণ্র আর বিভাগ হয় না। স্কুতরাং পর্মাণ্য যে অব্যব নাই, ইহা অবশ্ৰ স্বীকাৰ্য্য। তাহা হইলে আর কোন হেতুর বারা পরমাণুতে সাবরবন্ধ সাধন করা যায় না। কারণ, নিরব্যব প্রমাণ, স্বীকার করিয়া তাহাকে দাবছব বলাই থাইতে পারে না। স্থতরাং "পরমাণ: দাব্যব:" এইরাণ প্রতিজ্ঞাবাকো ছুইটি পদই বাহত হয়। "আত্মতব-বিবেক" প্রস্তে উদয়নাচার্য্যও শেষে ঐ কথা বলিয়াছেন। উদ্দোতকর "দাবয়ব" শব্দের কর্য ব্যাখ্যা করিয়া পূর্ব্বোক্ত প্রতিজ্ঞাবাকেঃ পদহরের ব্যাঘাত ব্রাইতে বলিয়াছেন যে, পরমাণু সাবরব, ইহা বলিলে পরমাণুকে কার্য্যবিশেষই বলা হর। কিন্তু কার্য্যন্ত ও পরমাণ্ডু পরস্পার বিক্তন্ত। বাহা পরমাণ্, তাহা কার্য্য হইতে পারে না। উদ্দোতিকর পরে বলিয়াছেন বে, যদি বল, প্রত্যেক পর্মাণ্ তৎপূর্বজাত অপর পর-মাণুর কার্য্য। প্রতিক্ষণে এক পরমাণ হইতেই অন্ত এক পরমাণুর উৎপত্তি হয়। কিন্তু ইহা বলিলেও কোন পরমাণ্ডকই সাবরব ববিতে পারিবে না। পুর্বোক্ত ঐ প্রতিজ্ঞা পরিত্যাগই করিতে হইবে। কারণ, বাহার অবয়ব অনেক, তাহাকেই দাবরব বলা হয়। বদি বল, প্রমাণুর কার্য্যন্তই আমাদিগের দাঘ্য, পর্মাণু-জন্তত্বই হেতু। কিন্তু ইহাও বলা ধার না। কারণ, এক্মাত্র কারণজ্ঞ কোন কার্যোর উৎপত্তি হব না। কার্যা জন্মিতেছে, কিন্ত তাহার কারণ একটিমাত্র পদার্থ, ইহার কোন দৃষ্টান্ত নাই। পরস্ত তাহা হইলে দর্মনাই পরমাণ্র কারণ যে কোন একটি পরমাণ্ থাকায় দর্মনাই উহার উৎপত্তি হইবে। কোন সময়েই উহার প্রাগভাব থাকিবে না। কিন্তু বাহার প্রাগভাবই নাই, তাহার উৎপত্তিও বলা বার না। স্কুতরাং পূর্বোক্ত প্রকারেও পরমাণুর কার্য্যন্থ সিদ্ধ হইতে পারে না। পরস্ত যদি এক পরমাণুকেই পরমাণুর কারণ বলিয়া এবং ঐ কারণকেই অবরব বলিয়া পরমাণুকে সাবরৰ বল, তাহা হইলে বক্তব্য এই বে, তোমাদিগের মতে কোন পনার্থ ই এক কণের অধিক কাল স্থায়ী না হওয়ার কার্যা পরমাণ্ডর উৎপত্তিকালে পূর্বাঞ্চাত দেই কারণ-পরমাণ্ডট না পাকার তোমরা জ পরমাণ্ডক দাব্যব বলিতে পার না। কারণ, বাহা অব্যব দহিত হইল।বিনামান, ভাহাই ভ "সাবরব" শব্দের অর্থ। পরমাধুর উৎপদ্ধিকালে তাহার অবরব বিনষ্ট হইলে তাহাকে সাব্যব বলা বার না। অতএব তোমাদিগের মতে "দাবহব" শব্দের অর্থ কি ? তাহা বক্তবা। কিন্তু তোদরা তাহা বলিতে পার না। উদ্দ্যোতকর পরে "মুর্ত্তিমত্বাৎ সাধ্যবং পরমাণ্ডা" এই বাক্যবাদীকে প্রশ্ন করিয়াছেন বে, তোমার মতে পর্মাণ বছরারা মূর্ত্তিমান, ঐ মূর্ত্তিপদার্গ কি ? এবং উহা কি

প্রমাণ হইতে ভিন্ন অথবা অভিন পরার্থ ? যদি বল, জ্ঞপানিবিশেষই মূর্ত্তি, তাহা হইলে তুমি প্রমাণুকে মূর্ত্তিমান্ বলিতে পার না। কারণ, তোমার মতে সর্বাপকর্মপ্রাপ্ত রূপাদিই প্রমাণ্। উহা হইতে ভিন্ন কোন পরমাণ তুমি জাকার কর না। তাহা হইলে পরমাণু মুর্ত্তিমান, ইহা বলিলে রূপাদি ক্লপানিবিশিষ্ট, এই কথাই বলা হয়। কিন্ত তাহাও বলা নায় না। পরস্ত তাহা বলিলে ঐ "মূর্ভি" শক্ষের উত্তর "মতুপ্" প্রতায়ও উপপন্ন হয় না। কাগুণ, ভিন্ন পনার্থ না হইলে "মতুপ্" প্রতায় হর না। ফলকথা, পরমাণুর মূর্তি বে, পরমাণু হুইতে পুথক্ পলার্থ, ইহা স্বীকার্য্য। তাহা হইলে ঐ মূর্ত্তি কি ? তাহা এখন বক্তবা। উল্লোতকর পূর্বে পরিছিল জবোর অপু, মহৎ, দীর্ঘ, ক্রম, পরমক্রম ও পরম অণু, এই ধট প্রকার পরিমাণকে "মূর্ত্তি" বলিয়াছেন। তল্মধ্যে পরমক্রমত্ব ও পরমাগুর পরমস্ক জবোই থাকে। তাৎপর্যাদীকাকার ইহা বনিয়া আকাশাদি দর্মব্যাপী জবো প্রমাহর ও প্রমদীর্ঘত, এই প্রিমাণ্ডর এহণ করিয়া অইবিধ প্রিমাণ বলিয়াছেন। শেষোক্ত পরিমাণদ্ব "মৃত্তি" নতে, ইহাও তিনি সমর্থন করিরাছেন। প্রাচীন বৈশেবিকাচার্য্য প্রশন্তপাদ কিন্তু উদ্দোতিকরের পরিদাণ-বিভাগে স্থাকার না করিয়া অণু, মহৎ, দীর্ঘ, দ্রস্থ, এই চকুর্বিধ পরিমাণই বলিলাছেন। সাংখ্যস্তাকার তাহাও অস্বীকার করিব। ( ৫ম অ:, ১০ সূত্রে ) পরিমাণকে ছিবিধই বলিয়াছেন। বে হাহা হউক, পরিচ্ছির জারার যে প রিমাণ, উহাই মুর্ত্তি বা মুর্তত্ব বলিয়া 🕖 ভাষ-বৈশেষিকদম্পানার পরমাণু ও মনেও উহা স্বীকার করিবাছেন। কিন্ত উহা তাঁহাদিগের মতে সাৰমবাদের সাধক হর না। কারণ, মুর্ত জবা হইগেই যে তাহা সাবন্ধৰ হইবে, এমন নিরম নাই। উদ্যোতকর পরে বলিরাছেন বে, "দংস্থানবিশেবরত্ব" হেতু পরবার্তে অদিছ। কারণ, সংস্থান-বিশেববন্ধ ও দাবরবন্ধ একই পদার্থ। স্কৃতরাং উহার ছারাও পরমাণ্র দাবন্ধক দিন্ধ হইতে পারে না। যদি বল, পরিচ্ছিন্ন জব্যের পূর্ব্বোক্ত পরিমাণই "সংস্থান" শব্দের অর্থ। কিন্ত তাহা হইলে প্রথমে "মূর্ত্তিনবাৎ" এই বাকোর হারাই ঐ হেতু কথিত হওয়ায় আবার "সংস্থানবিশেষবদ্বাচচ" এই হেতুবাকোর পৃথক প্রয়োগ বার্থ হয়। স্নতরাং "মুর্ত্তি" ও "সংস্থান" যে ভিন্ন পদার্থ, ইহা স্থাক্রতই হওয়ায় পরে আবার উহা অভিন পদার্থ, ইহা বলা যায় না।

8২০, ২২০

উদ্যোত্ত্বর পরে পরমাণ্র নিরবরবন্ধনাধক মূল যুক্তির প্নকরেখপূর্বক "হট্কেন যুগপদ্ধোগাৎ" ইত্যাদি কারিকার উদ্ধার ও তাৎপর্যার্যাখ্যা করিরা উদ্ধারণক যুক্তি থঞান করিতে রাহা বলিরাছেন, তাহার নার মর্ম্ম এই বে, মধায় পরমাণ্র উদ্ধা, ক্ষাং এবং চতুপ্পার্শবর্ত্তা ছবটা পরমাণ্র সহিত যে সমস্ত সংযোগ জন্মে, তর্মেখ ছই চুইটা পরমাণ্ গ্রহণ করিয়া বিচার করিলে বক্তবা এই বে, সেই মধাস্থ পরমাণ্টার পূর্বন্ধ পরমাণ্র নহিত যে সংযোগ জ্যাে, উহা কেবল দেই ছইটা পরমাণ্ডেই জ্যাে, পশ্চিমস্থ পরমাণ্ডের ক্ষােম, পশ্চিমস্থ পরমাণ্ডের ক্ষােম, পশ্চিমস্থ পরমাণ্ডের জ্যােন, গ্রহাও কেবল দেই উত্তর পরমাণ্ডেই জ্যােন, পূর্বান্থ পরমাণ্র সহিত জ্যাে না। এইরপ্রে স্থলে সমস্ত সংযোগই ভিন্নদেশস্থ হওয়ার সমানদেশস্থ বনিয়া বে আপত্তি করা হইয়াছে, তাহা করা বায় না। আর বদি ঐ স্থলে দেই মধাস্থ পরমাণ্ডেই যুগপৎ ছয়টি পরমাণ্র সংবােগ স্বীকার করা বায়, তাহা হইলেও সেই মধাস্থ পরমাণ্ড প্রিমাণ্ড বা বিভিন্ন অবরব সিদ্ধ হইতে পারে না।

কারণ, ঐরূপ স্থলে সেই এক পরমাণতেই ঘটপুরমাণুর সংযোগ একই স্থানে স্বীকার করা বার। তাহাতে ঐ সংবোগের সমানদেশত্ব স্থাকার করিলেও ঐ পরমাণ্সমূহের সমানদেশত সিদ্ধ না হওরার পূর্বেনিক্ত আপত্তি হইতে পারে না। বস্তুতঃ যে দিকে পরমাণ্ডত অপর পরমাণ্ডর সংযোগ জ্যে, সেই দিক্কেই ঐ পরমাণ্র প্রদেশ বলিয়া করন। করা হয়। কিন্ত প্রমাণুর অবয়ব না থাকায় তাহার বাস্তব কোন প্রদেশ থাকিতে পারে না। কারণ, হুয়া দ্রবোর উপানান-কারণ অবয়ব-রূপ দ্রবাই "প্রদেশ" শব্দের মুধ্য অর্থ। মহর্ষি নিজেও দ্বিতীর অধ্যাত্তে "কারণদ্রবাস্তা প্রদেশ-শব্দেনাভিধানাৎ" (২০১৭) এই স্থন্তের দারা ভাষা বলিয়াছেন। স্থতরাং পূর্বোক্ত স্থনে পরমাণুর সম্বন্ধে কল্পিত প্রদেশ গ্রহণ করিলা তাহার সাব্যবত্ব দিন্ত করা যায় না। উদ্বোতকর পরে "দির্গ-দেশভেদো ম্প্রান্তি তক্তৈকত্বং ন যুজাতে" এই কারিকার্দ্ধ উদ্ধৃত করিবা, তত্ত্তরে বলিয়াছেন যে, আমরা ত পরমাণ্র দিগ্দেশভেদ স্বীকার করি না। পরমাণ্র পূর্বানিকে এক প্রদেশ, পশ্চিমনিকে অপর প্রবেশ, ইত্যাদিরতে পরমাগ্তে দিগদেশতের নাই। দিকের সহিত পরমাণ্র সংযোগ থাকার ঐ সমস্ত সংযোগকেই পরমাণুর দিগ্দেশভেদ বলিরা করনা করিয়া পরমাণুর দিগ্দেশতেদ বলা হর। কিন্তু মুখ্যতঃ প্রমাণ্র দিগ্দেশতেদ নাই। দিকের সহিত প্রমাণ্র সংবোগ থাকিলেও প্রমাণ্র সাবয়বত্ব সিদ্ধ হইতে পারে না। কারণ, উহাতে অবয়বের কোন অপেকা নাই। পূর্ব্বোদ্ধৃত বস্থবন্ধুর (১৪শ) কারিকায় কিন্তু "দিগ্ভাগভেদে। বতান্তি" এইরুপ পাঠ আছে। বস্তুবন্ধ উক্ত কারিকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, পরমাণুর পূর্বনিগ্ভাগ, অধোনিগ্ভাগ প্রভৃতি ভিন্ন ভিন্ন দিগ্ভাগ আছে। স্করাং তৎস্বরূপ পরমাণ্ডর একত্ব সম্ভব নহে। যদি প্রত্যেক প্রমাণুত্রই দিগ্ভাগভেদ না থাকে, তাহা হইলে সূর্য্যোদরে কোন স্থানে ছানা এবং কোন স্থানে আতপ কিরপে থাকে ? কারণ, উহার অন্ত প্রদেশ না থাকিলে দেখানে ছায়া থাকিতে পারে না এবং দিগভাগভেদ না থাকিলে এক প্রমাণুর অপর প্রমাণুর দারা আবরণও হইতে পারে না। কারণ, প্রমাণুর কোন অপর ভাগ না থাকিলে সেই ভাগে অপর প্রমাণুর সংযোগবশতঃ প্রতিঘাত হুইতে পারে না। প্রতিযাত না হুইলে সমস্ত প্রমাণুর্ই সমানদেশস্বর্শতঃ সমস্ত প্রমাণুসংঘাত পরমাগুমাত্রই হয়, উহা স্থুন পিও হইতে পারে না। ফলকথা, প্রত্যেক পরমাধুরই বনি দিগ্ভাগভেন অর্থাৎ ছব্ন দিকে দংবোগবশতঃ ব্যক্তিতেন স্বীকার করিতে হব্ন, তাহা হইলে উহাকে ছব্নটী পরমার্থই বলিতে হয়। স্বভরাং কোন পরমাণুরই একস্ব থাকে না। তাৎপর্য্যানীকাকারও ঐরপই তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিরাছেন। তদস্পারে উন্দ্যোতকর বে, "দিগ্ভাগভেদো যক্ষান্তি" এইরূপ পাঠই উদ্ভূত করিয়াছিলেন, ইহা বুঝা যাব। তবে তিনি ঐ স্থলে পরমাণুর দিগদেশভেদ খণ্ডন করিয়াও নিজমত সমর্থন করিয়াছেন এবং ছায়া ও আবরণকেও প্রমাণুর সাব্যবহের সাধকরণে উলেথ করিয়া গওন কৰিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন বে, মূর্তত্ব ও স্পর্শবর্প্রযুক্তই ছারা ও আবরণ হইরা থাকে, উহাতে ব্দরবের কোন অপেকা নাই। স্পর্শবিশিষ্ট মূর্ত দ্রবাই অন্ত দ্রব্যকে আয়ত করে, ইহাই দেখা বার। ঐ আবরণে তাহার অবয়ব প্রবোজক নহে। কোন জবো অপর জবোর সম্বন্ধের প্রতিষেধ করাই "আবরণ" শব্দের অর্থ। যেখানে অৱসংখ্যক তৈজদ গরমান্ত্র আবরণ হয়, সেখানে ছায়া বোধ হইরা থাকে। উদ্যোতকর পরে ইহাও ব্লিরাছেন বে, বেখানে অল্ল তেজঃপদার্থ থাকে, অর্থাৎ সর্ব্বতঃ সম্পূর্ণরূপে আলোকের অভাব থাকে না, দেই স্থানীয় দ্রব্য, গুণ ও কর্ম "ছারা" বলিরা কথিত হয়, এবং বেখানে তেজ্ব পদার্থ দর্বতো নিবৃত্ত অর্থাৎ প্রত্যক্ষের বোগ্য বিশিষ্ট আলোক বেখানে কুরাপি নাই, দেই স্থানীয় দ্রবা, গুণ ও কর্মা "অন্ধকার" নামে কথিত হয়। তাৎপর্যা এই বে, পুর্ব্বোক্তরপ জবা, গুণ ও কর্মকেই লোকে "ছারা" নামে প্রকাশ করে এবং পূর্ব্বোক্তরূপ জবা, গুণ ও কর্মকেই লোকে "বন্ধকার" নামে প্রকাশ করে। বস্ততঃ পূর্কোক্তরূপ দ্রবা, গুণ ও কর্মই যে ছালা ও বন্ধকার পদার্থ, তাহা নহে। উদ্যোতকরও এখানে তাহাই ববেন নাই। কারণ, তিনিও প্রথম অধ্যারের দ্বিতীয় আহ্নিকের মন্ত্রীয় স্থানের বার্ত্তিকে ভাষাকারের ভাষা ছোলা বে দ্রবাপদার্থ নহে, কিন্তু অভাব পদার্থ, এই সিদ্ধান্তই প্রকাশ করিরাছেন। তাৎপর্যাতীকাকার বাচস্পতি মিশ্র দেখানে ভার-বৈশেষিক্মতাসুসারে অন্ধকার বে কোন ভাব পনার্থের অন্তর্গত হর না, কিন্তু উহা তেজঃ পনার্থের অভাব, ইহা বিচারপূর্বক প্রতিপন্ন করিয়াছেন। মূলকথা, দিগদেশভেদ এবং ছাদা ও আবরণকে হেতৃ করিয়া তদ্বারাও পরমাণ্র সাবয়বত্ব দিছ হইতে পারে না, ইহাও উদ্দোতকর ব্ঝাইরাছেন। বৈশেষিকদর্শনের "অবিদ্যা" (৪।১)৫) এই হতের "উপস্থারে" শহর মিশ্রও পূর্ববিক্ষরণে পর্মাণুর সাৰ্হৰত্ব দাধনে "ছাৱাৰবাৎ" এবং "আবৃতিম্বাৎ" এই হেতুবাক্যের উল্লেখ ক্রিলাছেন। সেখানে মুদ্রিত পুতকে "আবৃত্তিমবাৎ" এই পাঠ এবং টাকাকারের "আবৃত্তিঃ স্পদনতেদঃ" এই ব্যাখ্যা ত্রম-কল্পিত। "আত্মতব্ৰিবেক" গ্ৰন্থে মহানৈৱাদ্বিক উদয়নাচাৰ্য্য লিখিয়াছেন,—"সংযোগব্যবস্থাপনেনৈব ষট্কেন যুগপদ্যোগাদ্দিগ্দেশভেদাছভায়াবৃতিভ্যামিত্যাদ্রো নির্ভাঃ"। অধীৎ নির্বয়ব প্রমাণুতে সংবোগের ব্যবস্থাপন করার তদ্ধারাই যুগ্পৎ বট পরমাপুর সহিত সংবোগ, দিগ্দেশতের এবং ছারা ও আবরণ প্রভৃতি হেতু নিরস্ত হইয়াছে। টীকাকার রগুনাথ শিরোমণি ঐ স্থলে "বট্রেন যুগপদ্বোগাৎ" ইত্যাদি যে কারিকাটী উচ্চ করিয়াছেন, ' ভাহার পরার্থ্ধ দিগ্লেশভেদ এবং ছারাও আবরণ ও পরমাণর সাব্যবত্বের সাধকরপে ক্থিত হইদ্লাছে। এবং উদয়নাচার্য্যের পূর্ব্বোক্ত দন্দভান্থদারে তৎকালে বিজ্ঞানবাদী কোন বৌদ্ধ পগুতি বে, উক্তরূপ করিবার দারাই তাঁহার বক্তব্য সমস্ত হেতু প্রকাশ করিরাছিলেন, ইহা স্পষ্ট ব্রা বার। রঘুনাথ শিরোমণি সেথানে উক্ত কারিকা উদ্ধৃত করিয়া উদয়নাচার্ব্যের উক্ত দক্তের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে ঐ সমস্ত হেতৃর দারা কেন যে পর্মাণুর "শাংশতা" বা দাবরবত বিদ্ধ হব না, তাহা ব্রাইছাছেন। তিনি বশিরাছেন বে, ষে দ্রবে। সংযোগ জন্মে, সেই দ্রবেরর স্বরূপই অর্থাৎ দেই দ্রবাই ঐ সংবোগের সমবারিকারণ। উহার

বট কেন ব্যাপন্বোলাং পরসাশোঃ কর্পেতা।
 দিগ্রেশতেরতশ্ভারারিভিত্যাক্ষাক্ত সাংলতা।

২। তবেতরিবজতি "সংযোগে"তে। বরুপনিবছন সংযোগিক নাংশমশেকতে। বুর্গল্যনেক্ত্রিয়বৈদ্ধিক কানেকবিগনক্তেবেশীবিকক্ষা। প্রাচ্যাধিবাপনেশাংশি প্রতীচ্যানাসংযোগিকে দতি প্রাচ্যাধিসংবাগিকাং। সাবহবেহপি বার্থকথাকে মধাবর্তিনমপেকা প্রাচ্যাধিব্যবহারবিবহার। ছারাপি বলি প্রাম্যাপিকা, তবা তেকোনতিপ্রতিবছক-সংযোগজেবাং। প্রতেন্তর্বাধি বাধ্যাতা — শ্লাক্তক্ত-বিবেক শ্লীবিতি।

অংশ বা অবয়ব উহাতে কারণই নহে। স্কুতরাং সংযোগ দ্রব্যের অংশকে অপেক্ষা করে না। স্কুতরাং নিরবরৰ পরমাণ্ডেও সংযোগ জন্মিতে পারে। যুগপৎ অনেক মুর্ত্ত দ্রব্যের সহিত সংযোগও ভিন্ন ভিন্ন দিগ্রিশেষে হইতে পারে। তাৎপর্য্য এই যে, সংবোগমাত্রই অরাপার্ভি, ইহা সতা। কিন্ত ভাহাতে অবয়বের কোন অপেকা নাই। কারণ, যে দিগ্রিশেষে প্রমাণুর্ক্ষের সংযোগ জ্যো, সেই দিগবিশেষাবিছিন হওয়াতেই ঐ সংবোগের অব্যাপান্তত্তির উপপন্ন হয়। কোন প্রদেশ বা অব্যববিশেষাবিচ্ছিল না হইলেই যে সংযোগ বাাগাবৃদ্ধি হইবে, ইছা ত বলা যাইবে না। ভবে আর নিরবয়ব জবো সংযোগ হইতে পারে না, ইহা কোনু প্রমাণে বলা বাইবে ? অবগ্র সাব্যব এতথ্যের সংবোগ সর্বব্রই অব্যব্ধিশেষাব্ছিন্নই হইন্না থাকে। কিন্ত তন্ধারা সংযোগ-মাত্রই অবয়ববিশেষাবচ্ছিন্ন, এইরূপ অন্ত্রমান করা বায় না। নিরবয়ব আত্মা ও মনের স্থবোগ স্বীকার্য্য হইলে ঐরপ অনুমানের প্রামাণ্যই নাই। ফণকথা, নিরবয়ব দ্রবোরও পরস্পর সংযোগ খীকারে কোন বাধা নাই। ঐ সংযোগের আশ্রয় পরমাণ প্রভৃতি জ্ববের অবয়ব না থাকায় উহা অব্যববিশ্বোবচ্ছিল হইতে পারে না। কিন্তু দিগবিশ্বোবচ্ছিল হওয়ায় উহার অব্যাপাবৃত্তিত্ব উপপন্ন হয়। বৃত্তিকার বিখনাগও এখানে এইরূপ কথাই বলিরাছেন। রগুনাথ শিরোমণি শেষে পরমার্থতে প্রাচা ও প্রতীচা প্রভৃতি ব্যবহারেরও উপপাদন করিয়া দিগদেশভেদ বে, পরমাথুর সাব্যবন্ধের সাধ্ক হয় না, ইহা বুঝাইয়াছেন এবং পরে বলিয়াছেন বে, যদি পরমাথু-প্রযুক্ত কোন স্থানে ছায়া প্রমাণ দারা সিদ্ধ হয় অথবা পরমাণুতে ছায়া প্রমাণ দারা সিদ্ধ হয়, তাহা ইইলে বলিব বে, পরমাযুতে তেজঃ পরার্থের গতিপ্রতিবন্ধক কোন সংযোগবিশেষ প্রযুক্তই ঐ ছান্নার উপপত্তি হয় এবং তৎপ্রযুক্তই আবরণেরও উপপত্তি হয়। উহাতে পরমাণুর অবয়বের কোন অপেক্ষা নাই। স্থতরাং ছারা ও আবরণ পরমাণ্র সাবধ্বত্বের সাধক হয় না। এ বিষয়ে উদ্যোতকরের কথা পূর্ব্বেই লিখিত হইয়াছে। উদ্যোতকর পরে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসম্প্রদারের মধ্যে কেছ কেছ পরমার্থতে বে, ক্রিয়াবর প্রভৃতি হেতুর ছারা দাবয়বদ্ধ দাধন করিয়াছিলেন, ঐ দমস্ত হেতুও নানা-দোষহুষ্ট, ইহা প্রতিপন্ন করিবা, যাহারা ঐ সমস্ত হেতুর হারা প্রমাত্ব অনিতাত্ব সাধন করিয়াছিলেন, তাঁহাদিগকে নিরস্ত করিতে ঐ সমস্ত হেতু অনিত্যান্তর জনকও নহে, ব্যঞ্জকও নহে, ইহা বিচারপর্স্তক শ্রতিপন্ন করিয়াছেন। সর্ন্ধশেষে চরম কথা বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বপক্ষবাদীরা পূর্ব্বোক্ত কোন পদার্থ ই প্রমাণদিদ্ধ বলিয়া না বুঝিলে তাঁহাদিগের মতে ঐ সমত্ত পদার্থেরই সন্তা না থাকার তাঁহারা পর্মত পশুনের জন্ত ঐ দমন্ত পদার্থ এছণ করিতেই পারেন না। যে পদার্থ নিজের উপলব্ধই নহে, তাহা শওনের জন্তও ত গ্রহণ করা সন্তব হয় না। আর যদি তাঁহারা ঐ সমস্ত পদার্থ প্রমাণ দারা বুঝিয়াই পর প্রতিপাদনের জন্ম এহণ করেন, তাহা হটলে ত উহা অমতদিন্ধই হইবে। ঐ সমস্ত পদার্থকে আর পরপক্ষনিদ্ধ বলা বাইবে না। বিজ্ঞানবাদী ও শুক্তবাদী বৌদ্ধদশ্রেদায় কিন্ত অপরপক্ষ-সন্মত প্রমাণাদি পদার্থ অবলঘন করিরাই বিচার করিয়াছেন এবং নিজ মত সমর্থন করিয়াছেন। জাহা-দিগোর মতে প্রমাণ প্রমের ব্যবহার বাস্তব নছে। স্থামের ও দর্যপের বিবম-পরিমাণস্থাদি ব্যবহারও কান্ননিক। অনাদি নিখা বংকারের বৈচিত্র্যবশতাই লগতে বিচিত্র নিখা। ব্যবহারাদি চলিতেছে।

স্কুতরাং তন্ত্রারা পরমাণু প্রভৃতি বন্ধ দিন্ধি হইতে পারে না। পরবন্তী প্রকরণে তাঁহাদিগের এই মূল মত ও তাহার থণ্ডন পাওলা হাইবে।

নির্বয়ব প্রমাণু সমর্থনে জাল-বৈশেষিক্দপ্রানারর সমস্ত কথার নার মর্ম্ম এই বে, প্রমাশের দত্তা বাতীত কেই কোন দিদ্ধান্তই স্থাপন করিতে পারেন না। কারণ, বিনা প্রমাণে বিপরীত পক্ষও স্থাপন করা বার। অতএব প্রমাণের সভা সকলেরই স্বীকার্য্য। প্রমাণ নারা নিরবয়র পর্মাণ্ সিদ্ধ হওৱাৰ উহার সংযোগও সিদ্ধ হইবাছে। কারণ, জন্ত জব্যের বিভাগ করিতে করিতে যে স্থানে ঐ বিভাগের নির্ভি স্বীকার করিতে হইবে, ভাহাই পরমাগু। তাহাতে সংযোগ সম্ভব না হইবে বিভাগ থাকিতে পারে না। কারণ, যে জবাদয়ের দংযোগই হয় নাই, ভাহার বিভাগ হইতে পারে না। স্তত্ত্বাং প্রমাণ্ডব্রের দংবোগও অবশ্রাই স্বীকার্যা। ঐ দংবোগ কোন প্রদেশবিশেষাবিচ্ছিন্ন না হইলেও দিগ বিশেষবিচ্ছিত্র হওয়ায় উহাও অব্যাপাবৃত্তি। সংবোগমাত্রই অব্যাপাবৃত্তি, এইরূপ নিরম সতা। কিন্তু সংযোগমাত্রই কোন প্রদেশবিশেরবিছিল, এই নিয়ম সতা নহে। কাল্পণ, নিরবন্তব আত্মাও মনের পরস্পার সংযোগ অবহা স্থীকার্য্য। কোন পরমাণ্ড চতুস্পার্থ এবং অবং ও উর্দ্ধ এই ছর দিক্ হইতে ছয়টী পরমাপুর সহিত বুগপৎ সংবোগ হইলেও ঐ সংবোগ দেই সমস্ত দিগ্রিশেষাবজ্জিনই ইইবে। তন্ত্রারা পরমাগুর ছয়টা অবয়ব দিল্ধ হয় না এবং ঐ স্থলে সেই সাতটা পরমাপুর বোগে কোন প্রথাবিশেবেরও উৎপত্তি হয় না। কারণ, বহু পরমাণু কোন জব্যের উপাদান-কারণ হর না। এ বিষয়ে বাচম্পতি মিশ্রের কখিত বুক্তি পূর্বেই লিখিত ইইরাছে। স্বতরাং "পিও: হাদপুনাত্রক:" এই কথার দারা বস্তবন্ধু বে আপতি প্রকাশ করিয়াছেন, তাহাও করা যার না। কারণ, ঐ স্থলে কোন জবাপিওই জন্মে না। দ্বাপ্কতারের সংযোগে বে অসরেণু নামক পিও ঞ্মে, তাহাতে ঐ ছাপুকত্তের বছত্ব সংখ্যাই মহৎ পরিমাণ উৎপন্ন করে। কারণ, উপাদান-কারণের বছত্বসংখ্যাও জ্ঞ জ্বোর প্রথিমা অর্থাৎ মহৎ পরিমাণের অন্তডম কারণবিশেষ। পরমাণ্-গুরের নংযোগে উৎপর স্বাণ্ক নামক জব্যে ঐ মহৎ পরিমাণের কোন কারণই না থাকায় উহা জ্যোনা। স্তরাং ঐ বাণুকও অণু বলিগাই স্বীকৃত হইরাছে। অতএব পরনাগুরুরের দংগোপ হইলেও তজ্জা জনোর প্রথিমা হইতে পারে না, এই কথাও অমূলক। প্রভ্যেক পর-মাগুরই দিগ্ভাগতেদ আছে, স্তরাং কোন পরমাগুই এক হইতে পারে না, এই কথাও অমুলক। কারণ, প্রত্যেক প্রমাণ্র নম্বন্ধে ছয় দিক্ থাকিলেও তাহাতে পরনাণ্র ভেদ হইতে পারে না। অর্থাৎ তদ্বারা প্রত্যেক প্রমাণ্ট্ বট্পরমাণ, ইহা কোনরপেই সিদ্ধ হইতে পারে না। বস্ততঃ প্রত্যেক পরমার্থ্ট এক। স্বতরাং পরমার্ একও নহে, অনেকও নহে, ইহা বলিয়া গগন-প্ৰের ভার উহার অনীকণ্ড দ্বর্থন করা করা বায় না।

পূর্ব্বোক্ত পরনার্থ বিচারে আন্তিকসম্প্রদায়ের মধ্যে অনেকেই প্রশ্ন করিবেন বে, "নাগুনিতাতা তৎকার্যাত্তমতে" (৫৮৭) এই সাংখ্যপুত্রে পরমার্থর কার্যাত্ত শ্রুতিসিন্ধ বলিয়া পরমার্থর অনিতাত্তই সম্বিত হইরাছে। স্তত্তরাং পরমার্থতে বে কার্যাত্ত হেতুই অসিদ্ধ এবং উহা বে নিতা, ইহা কিরপে বলা যায় ? বাহা শ্রুতিসিদ্ধ, তাহা ত কেবল তর্কের দারা অস্তীকার করা বাইবে না ?

এতত্ত্তরে ভার-বৈশেষিকসম্প্রারের বক্তবা এই বে, পরমাণুর কার্যান্থ বা অক্সববোধক কোন শ্রাতি-বাকা দেখা বার না। সাংখ্যস্থতের বৃত্তিকার অনিকল্প ভটের উজ্জ প্রকৃতিপুরুবাদন্তৎ দর্ম-মনিতাং" এই বাকা বে প্রকৃত শ্রুতিবাকা, এ বিহার কোন প্রমাণ নাই। সাংখাস্তরের ভাষাকার বিজ্ঞান ভিক্ষুও পরমাণ্ডর জন্তক্ষবোধক কোন শ্রুতিবাকা দেখাইতে পারেন নাই। তাই তিনি পূর্ব্বোক্ত সাংখ্যাস্ত্রের ভাষো শিখিয়াছেন যে, যদিও কালবংশ লোপাদিপ্রবৃক্ত আমরা সেই শ্রুতি দেখিতে পাইতেছি না, তথাপি আচার্য্য কপিলের উক্ত হত্ত এবং মহুস্মৃতিবশতঃ ঐ শ্রুতি অনুমের। তিনি পরে মনুসংহিতার প্রথম অধারের "অধাে মাত্রাবিনাশিকো দশার্জানাঞ্চ বাং স্মৃতাং" ( ২৭শ) ইত্যাদি বচনটি উচ্চত করিরা উক্ত বচনের ছারা বে, প্রমাণুর স্তার-বৈশেষিক শাস্ত্রদল্মত নিতাত্ব নিরাক্তত হইয়াছে, ইহা নিজ মতাত্মশারে বুঝাইয়াছেন। মলুস্থতিতে শ্রু তির সিদ্ধান্তই ক্থিত হওয়ার উক্ত মত্ব-বচনের স্মানার্থক কোন শ্রুতিরাকা অবগ্রাই ছিল বা আছে, ইহা অনুমান করিয়া প্রমাপুর কার্য্যকরেষক দেই শ্রুতিবাক্যকে তিনি অনুষেয় শ্রুতি ব্লিয়াছেন। কিন্ত ইহাতে বক্তবা এই বে, পূৰ্ব্বোক্ত মন্ত-বচনে "মাত্ৰা" শব্দের ছারা সাংখ্যাদি শান্তবর্ণিত পঞ্চতনাত্রা প্রহণ করিয়া, উহারই বিনাশিত্ব কথিত হইরাছে। এবং প্রথমে ঐ "মাত্রা"রই বিশেষণ-বোধক "অধী" শদ্ধের প্রয়োগ করিয়া উহাকে অবুপরিমাণবিশিষ্ট বলা হইয়াছে। ঐ স্থলে পরমাণ্ অর্থে "অনু" শক্ষের প্রয়োগ হব নাই। "লদ্বী মাত্রা" এইরূপ প্রয়োগের ভার "অমী মাত্রা" এই প্রব্রোগে গুণবাচক "অনু" শক্তেরই ল্লালিকে "অদী" এইরূপ প্রব্রোগ হইরাছে। স্বতরাং উহার দারা জবাাত্মক পরমাণু প্রহণ করা যায় না। মেখাতিথি প্রাভৃতি ব্যাথ্যাকারগণও উক্ত বচনের দারা বিজ্ঞান ভিক্ষুর ভাষ কোন ব্যাখ্যা করেন নাই। সাংখ্যাদি শান্তবর্ণিত পঞ্চ তন্মাত্রার বিনাশ কথিত হইলেও তদ্বারা ভাষ-বৈংশবিক-সম্মত প্রমাণ্র বিনাশির প্রতিপন্ন হর না। কারণ, স্থায় বৈশেষিক-সম্মত নিতা প্রমাণু ঐ পঞ্চন্মাতাও নহে, উহা হইতে উৎপন্নও নহে। হল কথা, উক্ত মুদুৰ্ব্তনের হারা স্তান-বৈশেষিক-সন্মত প্রমাণুর কার্যাত্ব বা জল্পহরোধক শ্রুতির অনুমান করা ধার না। পরত বিজ্ঞান ভিক্ত প্রথমে যে আচার্য্য কপিলের বাকোর ছারা ঐক্রপ শ্রুতির ক্রুমান করিরাছেন, তাহাও নির্ফিবাদে স্বীকৃত হইতে পারে না। কারণ, উক্ত দাংখ্যস্তত্ত্ৰটি যে, মহৰ্ষি কপিলেবই উচ্চাবিত, ইহা বিবাদশ্ৰস্ত । পরত যদি উক্ত কপিল-স্তত্ত্বের ছারা প্রমাণ্য অনিতাত্বোধক শ্রুতিবাকোর অনুমান করা যায়, তাহা হইলে আচার্য্য মহর্বি গোতমের স্ত্রের ছারাও প্রমাণুর নিতাত্ববোধক শ্রুতিবাক্যের অন্তমান করা যাইবে না কেন ? মহর্ষি গোত্মও দ্বিতীয় স্বধায়ে "নাণুনিতাত্বাং" (২৷২৪) এই স্থান্ত্রের দারা পরমাণুর নিতাত্ব স্পাই প্রকাশ করিয়াছেন এবং পূর্ব্বোক্ত ''কন্তর্বহিশ্চ' ইত্যাদি (২০শ) হুতে পরমাগুকে ''অকার্য্য'' বলিয়াছেন। মংবি বণাদও "সদকারণবৃদ্ধিতাং" (৪।১।১) ইত্যাদি সূত্রের ছারা প্রমাণুর নিতাম সিদান্তই প্রকাশ করিরাছেন। মহর্ষি ক্পিলের বাক্যের হারা শ্রুতির অনুমান করা বার, কিন্তু মহর্ষি গোতম ও ক্পাদের বাক্যের হারা তাহা করা যায় না, ইহা বলিতে গোলে কোন দিনই বিবাদের অবদান হইবে না। বেদ-প্রামাণ্যসমর্থক মহর্ষি গোতম ও কণাদ বুছিমাত্রকল্লিত কেবল তর্কের দারা ঐ সমস্ত অবৈদিক সিদ্ধান্তেরও সমর্থন

করিরা পিয়াছেন, ইহাও কোনকংগ বলা বাব না। কারণ, মহর্বি গোতম তৃতীর অধ্যারে "শ্রুতি-প্রামাণ্যাচ্চ" (১০০১) এই স্থাত্রের বারা শ্রুতিবিক্তন্ধ অনুমান প্রমাণই নছে, ইহা তাঁহারও দিল্লাস্তরূপে স্থচনা করিয়া পিরাছেন। ভাষাকার বাৎস্তারন প্রভৃতি ভারাচার্যা ও বৈশেষিকাচার্যাগণও শ্রুতিবিকন্ধ বন্ধবানের অপ্রামাণাই দিছান্তরপে প্রকাশ করিরাছেন। তাই মহানৈরারিক উদরনাচার্য্য 'ক্যাব-কুমুমাঞ্জি"র প্রুম তবকে জায়মতামুদারে ঈশ্বর বিষয়ে অমুমান প্রমাণ প্রদর্শন করিয়া, জাহার ঐ অন্তর্মন বে, প্রতিবিক্তম্ব নাহে, পরস্ত প্রতিস্মত, ইহা দেখাইতে খেতাখতর উপনিমনের "বিশ্বত-শ্চকুকত বিশ্বতোমুখো বিশ্বতা বাছকত বিশ্বতঃ পাৎ। সংবাছভাগে ধমতি সম্পত্তৈজ্ঞাবাভূমী জনরন্ দেব একঃ।" (০,৩) এই শ্রুতিবাক। উদ্ধৃত করিয়াছেন এবং তিনি উক্ত শ্রুতিবাকে। "প্রত্ত্ত্ত শব্দের হারা নহর্বি গোতম-স্থাত নিতা পরমাণুকেই গ্রহণ করিয়া বাাথা করিয়াংখন বে, পরমেশ্বর স্থান্টর পুর্বের ঐ নিতা পরমাণুশমূহে অধিক্রান করতঃ স্থান্টর নিমিত্র উহাদিগের বাণুকাদিজনক পরস্পর সংবোগ উৎপন্ন করেন। ঐ শ্রুতিবাকো "পতত্তৈঃ পর্মাণুভিঃ "দংজনয়ন্" সম্ংপাদয়ন্ "সংঘনতি" সংযোজয়তি" এইরূপ ব্যাথ্যা সমর্থন করিতে তিনি বলিয়াছেন বে, পরমাণ্সমূহ সভত গমন করিতেছে, উহারা গতিনীল। এ জন্ত "পতন্তি গছন্তি" এই অর্থে পত্রাত্নিপার "পত্র" শব্দ প্রমাণুর সংজ্ঞা। অর্থাৎ উক্ত শ্রুতি-বাকো "পতত্ত" শক্ষের দারা প্রমাণ্ট্ কথিত হইয়াছে। ফলকথা, উদয়নাচার্য্যের মতে উক্ত শ্রুতিবাকোর বাঙা প্রমাণ্র নিভারও দির হওয়ার উহার নিভারণাধক অল্পান শ্রুতিবিক্র নহে, পরন্ত শ্রুতিসন্মত। অবহা উন্যুনাচার্য্যের উক্তক্রপ শ্রুতিব্যাধ্যা অন্ত সম্প্রানায় স্বীকার করেন না। উহা সর্ব্ধসন্মত ব্যাখ্যা ইইতেও পারে না। কিন্ত তিনি যে, তাঁহার ব্যাখ্যাত সৌতম মতের শ্রুতিবিক্তমতা স্বীকার করেন নাই, পরস্ত উহা শ্রুতিসম্মত বলিয়াই সমর্থন করিয়াছেন, ইহা স্বীকার্যা। শ্রতিব্যাখ্যার নতভেদ চিরদিনই আছে ও চিরদিনই থাকিবে। উদরনাচার্য্য বেষন উক্ত ক্রতিবাক্যে "পত্র" শক্ষের ছারা প্রমাণ্র ব্যাখ্যা ক্রিয়াছেন, তক্রপ স্বমত সমর্থনের জন্ত অন্তান্ত দার্শনিকগণও অনেক স্থনে শুভিস্থ অনেক শক্ষের দ্বারা কষ্টকলনা করিয়া অনেক অপ্রসিদ্ধ অর্থেরও ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইহাও অস্বীকার করা ধাইবে না। তন্মধ্যে কাহার কোন্ ব্যাখ্যা প্রকৃত, কোন ব্যাখ্যা কালনিক, ইহা নির্ণয় করিতে হইলে দেই ভগবান বেদপুরুবের বছ সাধনা করা আবশ্রক। কেবল নৌকিক বৃদ্ধি ও লৌকিক বিচারের দারা নির্মিবাদে কোন দিনট উহার নির্ণয় হইতে পারে না।

এখন এখানে শ্বরণ করা আবশুক বে, ভাষ্যকার এই প্রকরণের প্রোরম্ভে "আত্রণলম্ভিক"কেই পূর্মপক্ষবাদী বলিয়া দেখানে বাহার মতে "দর্ম্মং নান্তি"অর্থাৎ কোন পদার্থেরই সন্তা নাই, তাহাকেই "আন্নপনম্ভিক" বলিয়াছেন। কিন্তু তাৎপর্য্যাটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র ঐ স্থলে আনুপনম্ভিকের মতে

১। বর্ত্তের প্রমাণুরাণ-প্রধানাবিটেয়বর,—তেহি রতিশীলারাৎ পতত্রবাপদেশাঃ,—পতন্তাতি। সং ধমতি সং অনবাহিতিচ কাবহিতোপসর্থমন্তর:। তের সংযোজয়তি সমুৎপায়য়বিরতার্থঃ।—ক্রায়কুর্যমায়বির, পঞ্চম তবক, তৃতীয় কারিকার ব্যায়্যায় বেন কাপ জইবা।

শুক্ততাই দকল পণার্থের তত্ত্ব, ইহা ধলিবাছেন এবং তিনি প্রথণ আছিকের "দর্শবসভাব:" (৪)১)০৭) ইত্যাদি প্রোক্ত মতকেও শ্অতাবাদীর মত বলির। প্রকাশ করিরাছেন। এই শ্অতাবাদের थाजीन काल नानाकरण वाला इहेग्राहित। उक्ष्मा म्याठावानीनिःगव मः १३ न व्यावादन उ মতভেদ হইয়াছিল, ইহা বুঝিতে পারা বাব। বৌদ্ধ নাগার্জ্বন শুগু বাদের বেরুণ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহাতে বুঝা বায়, কোন প্রার্থের অন্তিত্বও নাই, নান্তিত্বও নাই, ইহাই তাহার সন্মত শুক্তবাদ। স্বতরাং কোন পরার্থের অন্তিওই নাই, একেবারে "দর্মাং নাত্তি", এই মত একপ্রকার শুক্ততাবাদ নামে ক্ষিত হইলেও উহা নাগাঞ্জনের ব্যাখ্যাত শুপ্তবাদ নহে; বে মতে "দর্বাং নান্তি" উহাকে দর্মাভাববাদও বলা মাইতে পারে। এই দর্মাভাববাদিগণও বিজ্ঞানবাদীদিগের যুক্তিকে আত্রয় করিরাই পরমাণ্র অভাব সমর্থন করিরাছিলেন। তাই ভাষাকার প্রধান "আফুপনম্ভিক"কেই পূর্ব্বপক্ষবাদী বলিয়াছেন। পূর্বে "সর্ব্বনভাক" (৪।১।৩৭) ইত্যাদি স্থত্তর দারা যে দকল পদার্থের অসন্তাবাদের বিচার ও গণ্ডন হইছাছে, উহা "অসদ্বাদ" নামেও কথিত হইয়াছে। উক্ত মতে শমন্ত তাব পদাৰ্থ ই অন্থ, ইহা বাবস্থিত। অৰ্থাৎ তাবপদাৰ্থ বলিয়া যে সমন্ত পদাৰ্থ প্ৰতীত হইতেছে, উহা অভাবই, ইহাই এক প্রকার একান্তবাদ বলিয়া দেখানে ভাষ্যকার বলিয়াছেন। উক্ত मण्ड व्यमः भनार्थ्वहे वाख्य উপनिक्ष हम, हेशहे तुसा यात्र । किन्न जावाकात এडे প্রকর্মের প্রারম্ভ ধাহাকে "আতুগলন্তিক" বলিবাছেন, তাহার মতে উপলব্ধি পদার্থও বস্ততঃ নাই, ইহা ঐ "আতুপ-লম্ভিক" শব্দের ছারাও বুঝা যায়। তাহা হইলে পুর্বোক্ত মত হইতে তাহার মতে যে কিছু বিশেষ चाहि, देशेश वना गांव। स्वीशंग এ विषय श्रीनिश्त कतित्वम । शरत हेश चात्रश वाक हहेरव ।२८।

#### নিরবয়ব-প্রকরণ দমাপ্র ।৩।

ভাষ্য। যদিদং ভবান বুকীরাপ্রিত্য বুদ্ধিবিষরাঃ দন্তীতি মন্ততে, মিথাবুদ্ধর এতাঃ। যদি হি তত্ত-বুদ্ধরঃ স্থাবিধুদ্ধা বিবেচনে ক্রিয়মাণে যাথাক্সং বুদ্ধিবিষয়াণামূলভ্যেত ?

অমুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) এই যে আপনি নানা বুজিকে আশ্রয় করিয়া বুজির বিষয়সমূহ আছে, ইহা স্বীকার করিতেছেন, এই সমস্ত মিখ্যাবুজি অর্থাৎ ভ্রম। কারণ, যদি ঐ সমস্ত বুজি তত্তবুজি ( যথার্থ বুজি ) হয়, তাহা হইলে বুজির ভারা বিবেচন করিতে গোলে তখন বুজির বিষয়সমূহের বাধাজ্য ( প্রকৃত স্কর্জণ ) উপলব্ধ হউক ?

সূত্ৰ। বুদ্ধ্যা বিবেচনাত্ৰ ভাবানাং যাথাত্মাত্ৰপ-লব্ধিস্তম্বপকৰ্ষণে পটসদ্ভাবাত্ৰপলব্ধিবতদন্পলব্ধিঃ॥

1120180011

অমুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) কিন্তু বুদ্ধির ছারা বিবেচন করিলে তৎপ্রযুক্ত ভাব-

সমূহের অর্ধাৎ বৃদ্ধির বিষয় বলিয়া স্বীকৃত সমস্ত পদার্থেরই যাখান্মোর (স্বরূপের) উপলব্ধি হয় না। তন্তুর অপকর্ষণ করিলে অর্থাৎ বন্তুের উপাদান বলিয়া স্বীকৃত সূত্রগুলির এক একটি করিয়া বিভাগ করিলে বন্তের অন্তিব্বের অনুপলব্ধির স্থায় সেই অনুপলব্ধি অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সমস্ত পদার্থেরই স্বরূপের অনুপলব্ধি হয়।

ভাষ্য। যথা অয়ং তন্ত্ররয়ং তন্ত্ররয়ং তন্ত্রিতি প্রত্যেকং তন্ত্র বিবিচ্যমানেযু নার্থান্তরং কিঞ্ছিত্রপলভ্যতে যং পটবুন্ধের্কিরির: স্থাৎ। যাথাস্থ্যামুপলব্রেরসতি বিষয়ে পটবুন্ধির্গন্তী মিথ্যাবুন্ধির্গতি, এবং
সর্বত্রেতি।

অমুবাদ। যেমন ইহা সূত্র, ইহা সূত্র, ইহা সূত্র—এইরূপ বুলির ধারা প্রত্যেকে
সমস্ত সূত্রগুলি বিবিচ্যমান হইলে তথন আর কোন পদার্থ উপলব্ধ হয় না—ধাহা
বিরবুলির বিষয় হইবে। ধাথাজ্যের অতুপলব্ধিকণতঃ অর্থাৎ সমস্ত সূত্রগুলির
এক একটি করিয়া অপকর্ষণ করিলে তখন বংশ্রের স্বরূপের উপলব্ধি না হওয়ায়
অসং বিষয়ে জায়মান বস্তুব্দি মিধ্যাবুদ্ধি হয়। এইরূপ সর্বত্রই মিধ্যাবুদ্ধি
হয়।

টিয়নী। হতে "কু" শব্দের দারা প্রকরণান্তরের আরম্ভ স্টিত হইরাছে। উদ্যোতকর প্রভৃতির মতে এই প্রকরণের নাম "বাহার্যভঙ্গনিরাকরণপ্রকরণ"। অর্থাৎ তাঁহানিগের মতে জ্ঞান ভিন্ন উহার বিষর বাহু পরার্থের পদ্ধা নাই, এই বিজ্ঞানবারই প্রধানতঃ এই প্রকরণের দারা নিরাকত হইরাছে। তাই তাৎপর্যানী কাকার বাচপ্পতি মিশ্র এখানে ভাষাকারের প্রখনোক্ত "যদিদং ভবান্" ইত্যাদি সন্দর্ভের অবতারণা করিতে নিথিরাছেন,—"বিজ্ঞানবানাহ"। কিন্তু ভাষাকারের ব্যাখ্যার দারা তাঁহার মতে এই প্রকরণে বিজ্ঞানবানীই যে পূর্বপক্ষবানী, ইহা বুঝা বার । ভাষাকার তাহার পূর্ব্বোক্ত "আহুপলন্তিক" বা সর্ব্বাভাববানীই পূর্বপক্ষবানী, ইহাই বুঝা বার । ভাষাকার এখানে প্রথমে "যদিদং ভবান্" ইত্যাদি সন্দর্ভের দারা যে বুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন, উহা তাহার পূর্ব্বোক্ত "আহুপলন্তিকে"র পরিগৃহীত চরম যুক্তি বলিরাও প্রহণ করা বার । তাই ভাষাকার এখানে বিশেষ করিয়া অন্ত পূর্বপক্ষবানীর উল্লেখ করেন নাই । পরবর্ত্তা ৩৭শ স্ক্রের ভাষাটিয়নীতে ইহা ব্যক্ত হইবে।

নহবি পূর্মপক্ষ সমর্থন করিতে এই প্রে প্রথমে বলিয়াছেন বে, বুদ্ধির ছারা বিবেচন করিলে তৎপ্রযুক্ত সকল পনার্থেরই স্বরূপের অর্পলন্ধি হয়। পরে একটি দৃষ্টান্ত ছারা উহা বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, মেনন স্তর্গমূহের অপকর্ষণ করিলে ব্যন্তর অন্তিত্বের অন্তপলন্ধি, তদ্ধেপ সর্ব্বের পনার্থেরই স্বরূপের অন্তপলন্ধি। ভাষাকার স্তর্থার্থনাধাার মহর্ষির ঐ দৃষ্টান্তের ব্যাব্যা

করিতে বলিয়াছেন বে, বেমন কোন বস্ত্রের উপাদান স্থত্রগুলিকে এক একটি করিয়া ইহা স্তত্ত্ব, ইহা সূত্ৰ, ইহা সূত্ৰ, এইরূপ বুদ্ধির দারা বিবেচন করিলে সর্বাদেষে ঐ সমস্ত সূত্র ভিন্ন আর কিছুরই উপলব্ধি হয় না। স্থতরাং দেখানে "বস্ত্র" এইরূপ বৃদ্ধির বিষয় কিছুই নাই, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, বদি ঐ সমস্ত হুত হইতে ভিন্ন বল্ল বনিয়া কোন পদার্থ থাকিত, তাহা হইলে ঐ স্থলে অবগ্রাই ভাহার স্বন্ধপের উপলব্ধি হইত। কিন্তু ঐ স্থলে বত্তের স্বন্ধপের উপলব্ধি না হওয়ার ইহা স্বীকার্যা বে, বস্ত্র षप्त । षप्त विराहरे "वडा" धरेका पृक्ति काना। इष्ट ताः छेश समायक पृक्ति । धरकारे धर्म হইবে যে, পূর্ব্বোক্ত ত্থলে বস্ত্রের অরপের উপলব্ধি না হওরায় হুতা হুইতে ভিন্ন বস্ত্র বলিয়া কোন পদার্থ নাই, ইয়া খীকার করিলেও স্থান্তর ধখন অরপের উপলব্ধি হয়, তথন স্থান্তর সন্তা অবখ্য খীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে হত্তবৃদ্ধিকে মিথাবৃদ্ধি বলা ঘাইবে না। ভাষাকার এই জন্ত শেষে বলিয়াছেন, "এবং দর্বাত্ত"। ভাষাকারের তাৎপর্যা এই যে, যেমন হত্ততাহিক পূর্ব্বোক্ত-রূপ বুদ্ধির হারা বিবেচন করিলে শেষে আর বস্তের স্বরূপের উপলব্ধি হয় না, ওজ্রপ ঐ সমস্ত স্থত্তের ব্দবহুব বা ব্যংশগুলিকেও এক একটা করিয়া বৃদ্ধির হারা বিবেচন করিলে শেষে ঐ সমস্ত প্রবেষ্ট স্বরূপের উপলব্ধি হয় না। এবং দেই সমস্ত অংশের অংশগুলিকেও পূর্কোক্তরূপে বৃদ্ধির ছারা বিবেচন করিলে শেষে উহাদিগেরও হরপের উপলব্ধি হয় না। এইরপে দর্মত্রই কোন বস্তরই স্ব মণের উপলব্ধি না হওয়ায় সকল বস্তুই অসং। স্কুত্রাং সকল বস্তুবিধয়ক জ্ঞানই ভ্রম, ইছা খীকার্যা। বার্ত্তিককার পূর্ব্বপক্ষবাদীর চরম অভিসন্ধি বাক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বোক্তরূপে বজ্বের অবরব হুত্র এবং তাহার অবরব জংক্ত এবং তাহার অবরব প্রভৃতি পরমাণু পর্য্যস্ত বৃদ্ধির দ্বারা বিবেচন করিলে যেখন ঐ সমস্ত পদার্থের অরপের উপলব্ধি হয় না, তজপ পরমাধুনমূহেরও অবয়ব প্রভৃতির এরপে বিবেচন করিলে শেষে প্রালয় অর্থাৎ দর্কাভাবই হয়। স্থতরাং দকল পনার্থেরই অসভাবশতঃ দদন্ত বৃদ্ধিই ভ্রম, ইহা স্বীকার্য্য। সর্ব্বাভাববাদীও অবয়ববিভাগকে "প্রালয়ান্ত" বলিয়া পরমাণুর অভাব সমর্থন করিয়াছেন। পূর্ব্বপ্রকরণে ভাঁছার অন্ত যুক্তির সমর্থন ও খণ্ডন হইয়াছে। পরে এই প্রকরণে দকল পদার্থের অসন্তাসমর্থক পূর্ব্বোক্ত যুক্তির ছারাও পুনর্ব্বার তাঁহার উক্ত মত পূর্ব্বপক্ষরণে সমর্থিত হইয়াছে, ইহাও বার্ত্তিককারের ব্যাখ্যার দারা বুঝা বায়। তাৎপর্য্যটীকাকার, ভাষাকার ও বার্ত্তিককারের "হদিনং ভবান" ইত্যাদি প্রথমোক্ত সন্দর্ভের স্বার্থ বিজ্ঞানবাদেরই ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, বস্ত্র যদি হত্ত হুইতে ভিন্ন পদার্থ হুইত, তাহা হুইলে পুত্র হইতে ভিন্নরপেই বাস্ত্রের উপলব্ধি হইত। এইরূপ পুত্রের অবয়ব অংগু এবং তাহার অবয়ব প্রভৃতি এবং পরমাণুও পূর্ব্বোক্তরূপে বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিলে উহাদিগের পূথক্ কোন স্বরূপের উপলব্ধি না হাওয়ায় সুল বা কুল কোন বাহ্ন বস্তুই বস্তুতঃ নাই। সমস্ত বুদ্ধিই নিজের অবাহ্ন আকারকে বাহাত্তরূপে বিষয় করায় বিখ্যাবৃদ্ধি। বৌদ্ধসম্প্রদায়ের মধ্যে মহাধানসম্প্রদায়ের পরিপোষক যোগাচারসম্প্রদায় বিজ্ঞানবাদেরই সমর্থন ও প্রচার করিয়াছিলেন। তাঁহাদিগের কথা পরে ব্যক্ত ইইবে। বিজ্ঞানবাদের বাাখ্যা করিতে বৌদ্ধ এছ "লক্ষাবতারত্ত্তে"ও মহর্ষি গোতমের এই ত্ত্ত্ত্ত্তি যুক্তির উল্লেখ দেখা বার। "দর্কদর্শনসংগ্রহে" দহামনীবী মাধবাচার্য্য বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যা করিতে

"লন্ধাবতারস্থে"র ঐ শ্লোক উদ্ধৃত করিয়াছেন'। কিন্তু গৌতদ বুদ্ধের পুর্বেও ঐ দমন্ত মতের প্রচার ও নানা প্রকারে দমর্থন হইরাছে। এ বিষয়ে পরে আলোচনা করির।২৬।

#### সূত্র। ব্যাহতত্বাদহেতুঃ ॥২৭॥৪৩৭॥

228

অমুবাদ। (উত্তর) ব্যাহতত্ব প্রযুক্ত অহেতু [অর্থাৎ পূর্ববপক্ষবাদী যে সকল পদার্থের সক্ষপের অমুপলব্ধিকে তাঁহার নিজ্মতের সাধক হেতু বলিয়াছেন, এবং বুদ্ধির দ্বারা বিকেচনকে উহার সাধক হেতু বলিয়াছেন, উহা ব্যাহত অর্থাৎ পরস্পার বিরুদ্ধ বলিয়া হেতু হয় না]।

ভাষ্য। যদি বৃদ্ধা বিবেচনং ভাবানাং, ন সর্বভাবানাং যাথাজ্যানুপলব্ধিঃ। অথ সর্বভাবানাং যাথাজ্যানুপলব্ধিন বৃদ্ধা বিবেচনং।
ভাবানাং বৃদ্ধা বিবেচনং যাথাজ্যানুপলব্ধিশ্চেতি ব্যাহ্মতে। তছুক্ত"মবয়বাবয়বি-প্রসঞ্জনৈচবমাপ্রলয়া"দিতি।

অনুবাদ। যদি পদার্থসমূহের বুদ্ধির ছারা বিবেচন হয়, তাহা হইলে সকল পদার্থের স্বরূপের অনুপলির হয় না। আর যদি সকল পদার্থের স্বরূপের অনুপলির হয়, তাহা হইলে বুদ্ধির ছারা বিবেচন হয় না। (অতএব) পদার্থসমূহের বুদ্ধির ছারা বিবেচন এবং স্বরূপের অনুপলির ব্যাহত অর্থাৎ পরস্পার বিরুদ্ধ হয়। "অবয়বাবয়বি-প্রসহ সৈচবমাপ্রলহাৎ" (১৫শ) এই সূত্রের ছারা তাহা উক্ত হইয়াছে। অর্থাৎ উপলব্ধির বিষয়াভাবে উপলব্ধি না থাকিলে আশ্রয়ের অভাবে কোন হেতুই যে থাকে না, স্বতরাং কোন হেতুর ছারা অভিমত সিদ্ধি যে সম্ভবই হয় না, ইহা ঐ সূত্রের ছারা পূর্বেব ক্থিত হইয়াছে]।

টিপ্লনী। নহবি পূর্কান্টভোক্ত পূর্কাণকের খণ্ডন করিতে এই স্থের দারা বলিয়াছেন বে,
পূর্বাপক্ষরাদীর কথিত হেতু হেতুই হর না। কারণ, উহা ব্যাহত অর্থাৎ বিকল্প। তাৎপর্যা এই বে,
পূর্বাপক্ষরাদী বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিলে সকল পদার্থেরই অরুপের উপলব্ধি হব না, এই কথা বলিয়া
সকল পদার্থের অরুপের অরুপলব্ধির দাধক হৈতু বলিয়াছেন এবং বৃদ্ধির দারা
বিবেচনকে সেই অরুপলব্ধির দাধক হৈতু বলিয়াছেন। কিন্তু ঐ উভয় হেতু পরুপার বিকল্প।
ভাষাকার এই বিরোধ ব্যাইতে বলিয়াছেন বে, বদি বৃদ্ধির দারা সকল পদার্থের বিবেচন হয়, ভাহা

<sup>&</sup>gt;। তছকৰ ভাৰতা লগাৰতারে—বৃদ্ধা বিবিচামানানাং বভাবে নাৰবাহাতে।

হইলে স্বরূপের অনুপলন্ধি থাকে না। কারণ, বৃদ্ধির ছারা বিবেচন ইইলে স্বরূপের উপলব্ধিই হয়। কোন পদার্থের অরূপ না থাকিলে বৃদ্ধির ছারা বিকেচন হইতেই পারে না। অরূপের অনুপ্লবি হইলে বৃদ্ধির দারা বিবেচনও হয় না। স্কুতরাং পদার্থসমূহের বৃদ্ধির দারা বিবেচন ও অরুপের অমুপলবি একত সম্ভব না হওয়ায় উহা পরস্পর বিরুদ্ধ। ফলকথা, পূর্বপক্ষাণী পদার্থসমূহের বৃদ্ধির দারা বিবেচনকে হেতুরূপে স্বীকার করার স্বরূপের উপলব্ধি স্বীকার করিতে বাধা। স্থতরাং পদার্থের স্বরূপ স্বীকার করিতেও তিনি বাধ্য হওয়ায় তাঁহার অভিমত নিদ্ধি হইতে পারে না। তাৎপর্যাটীকাকার সিদ্ধান্তবাদী মহর্ষির গুঢ় তাৎপর্য্য বাক্ত করিয়াছেন যে, যে পদার্থকে বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিয়া তাহার অরুপের অরুপলবি সমর্থন করিবে, ঐ পদার্থকৈ কোন পদার্থবিশেষ হইতেই বিবেচন করিতে হইবে। যে পদার্থ হইতে ঐ বিবেচন হয়, তাহাকে ঐ বিবেচদের "ঋবধি" বলা হয়। ঐ "অবধি" না থাকিলে সেই বিবেচন হইতেই পারে না। স্থতরাং ঐ বিবেচন-নির্বাহের জন্ম যে পদার্থ অবশ্র স্বীকার্য্য, ঐ পদার্থেরই স্বরূপের উপলব্ধি ও সভা তাঁহার অবশ্র স্বীকার্য্য। দেই পদার্থের কোন স্থানে অবস্থান স্বীকার না করিলে অনবস্থা-দোব ও ভন্মূলক অস্তান্ত দোধ অনিবার্যা। ফলকথা, পূর্ব্বোক্তরূপে বৃদ্ধির ছারা বিবেচন স্বীকার করিতে গেলেই ঐ বিবেচনের "অবধি" কোন পদার্থ স্থীকার করিতেই হইবে। স্নতরাং বৃদ্ধির ধারা বিবেচন ও সকল পনার্থের অমুণক্ষত্তি পরস্পার বিশ্বদ। পূর্মোক্ত ১৫শ হত্তের ভাষ্যে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, উপলব্ধির বিষয় না থাকিলে উপলব্ধিরও অভাব হওরায় সেই উপলব্ধিকে আশ্রন্ধ করিয়া বে হেতু দিদ্ধ করিতে হইবে, তাহা আশ্রমের বাাবাতক হওয়ায় আস্মবাতী হয়, উহা আস্মবাত করিতেই পারে না। ভাষাকার এখানেও তাঁহার ঐ যুক্তি শ্বরণ করাইবার জন্ত শেষে পূর্ব্বোক্ত ঐ হ্যাহরও উল্লেখ করিয়াছেন। বার্ত্তিককার সর্কাশেশে ইহাও বলিয়াছেন যে, পুর্কোক্ত "সর্কাশভাবঃ" ( ৪।১।০৭ ) ইত্যাদি ফ্ৰোক্ত মতে বে দোষ বলিয়াছি, তাহা এথানেও ব্বিতে হইবে। তাৎপৰ্য্য এই বে, পুৰ্বোক্ত মতে যে ব্যাগাতচতুইর প্রদর্শন করিয়াছি, তাহা এই মতেও আছে। এই হড়োক্ত ব্যাগাতের স্থায় দেই ব্যাঘাতচত্ত্তমণ্ড এখানে পূর্বাণকবাদীর স্বমত-সিদ্ধির বাধক। বার্ত্তিক কারের পূর্বাপ্রদর্শিত সেই বাাঘাতচভুইদের বাাখ্যা চতুর্ব খণ্ডে ২০৬ পূর্চায় জইব্য ৷২৭৷

# সূত্র। তদাপ্রয়ত্বাদপৃথগ্গ্রহণং ॥২৮॥৪৩৮॥

অমুবাদ। (উত্তর) তদাশ্রিতত্বনশতঃ অর্থাৎ কার্য্যন্তব্যের কারণ-দ্রব্যাশ্রিতত্ব-বশতঃ (কারণ-দ্রব্য হইতে) পৃথক্রপে জ্ঞান হয় না।

ভাষ্য। কার্যান্তবাং কারণ-দ্রবাশ্রিতং, তৎকারণেভ্যঃ পৃথঙ্-নোপলভাতে। বিপর্যায়ে পৃথগ্গহণাৎ। যত্রাশ্রয়াশ্রিতভাষো নান্তি,

মত "সক্ষতাবো ভাবেহিতবেতরালেকসিছে"রিত্রতিখিন বাবে দেবি উত্ত স ইহালি ভটুরা ইতি।
 ভারেরাহিক।

তত্র পৃথগ্গ্রহণমিতি। বুদ্ধা বিবেচনাত্র ভাবানাং পৃথগ্গ্রহণমতী ক্রিয়েয়ণুর্। যদি ক্রিয়েণ গৃহতে তদেতয়। বুদ্ধা বিবিচামানমন্যদিতি।

অমুনাদ। কার্যাদ্রব্য কারণদ্রব্যাশ্রিত, সে জন্ম কারণ-দ্রব্যসমূহ হইতে পৃথক্রূপে উপলব্ধ প্রত্যক্ষ ) হয় না। যেহেতু বিপর্যায় থাকিলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বিপরীত স্থলেই পৃথক্রপে জ্ঞান হয়। (তাৎপর্যা) যে স্থলে আশ্রয়াশ্রিতভাব নাই, সেই স্থলে পৃথক্রপে জ্ঞান হয়। কিন্তু পদার্থসমূহের (বস্ত্রাদি পদার্থের) বুদ্ধি দ্বারা বিবেচনপ্রযুক্ত অতীন্দ্রিয় পর্মাণুসমূহ বিষয়ে পৃথক্রপে জ্ঞান হয়। (তাৎপর্যা) যাগ (বস্ত্রাদি) ইন্দ্রিয়ের দ্বারা গৃহীত হয়, তাহা এই বুদ্ধির দ্বারা বিবিচামান হইয়া অন্ত অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত পরমাণুসমূহ হইতে ভিন্ন বলিয়া গৃহীত হয়।

টিপ্লনী। পূর্লপক্ষবাদী অবস্থাই আপত্তি করিবেন বে, বস্তাদি দ্রব্য বদি তাহার উপাদান ক্রাদি হুইতে ভিন্ন পদার্থ ই হত, ভাহা হুইলে ঐ স্ত্রাদি জব্যকে বৃদ্ধির দারা বিবেচন করিলে বস্ত্রাদি জব্যের পুথক্ উপলব্ধি হউক ? কিন্তু তাহা ত হয় না। কুত্রাপি স্ত্র হইতে পূথক্রপে ব্রের প্রতাক্ষ হয় না। এতছত্তরে মহর্ষি এই স্তত্তের দারা বলিয়াছেন যে, তদাশ্রিতত্ববশতঃ পৃথক্ত্তাপে জ্ঞান হয় না। পূৰ্ব্বপক্ষবাদী যে স্থাদি জব্যকে বৃদ্ধির খারা বিবেচন করিয়া বজাদি জব্যের স্বরূপের স্মন্থলন্ধি বলিরাছেন, ঐ স্ত্রাদি প্রথাই এই স্ত্রে "তং" শব্দের দারা মহর্দির বৃদ্ধিস্থ এবং সেই স্ত্রাদি প্রবা বাহার আত্রয়, এই অর্থে বহুত্রীতি সমাদে "তদাত্রয়" শব্দের দারা তদাত্রিত, এই অর্থ ই মহর্বির বিৰক্ষিত। স্ত্ৰাদি দ্ৰব্য হইতে বজাদি দ্ৰব্যের বে পৃথক্তপে জান হয় না, মহর্ষি এই স্থতে তাহার হেতু বলিরাছেন—তদাশ্রিতত্ব। ভাষাকার মহর্বির যুক্তি বাক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, কার্যান্তব্য কারণ-জ্বাত্রিত, এই জ্ঞাই ঐ কারণ-জ্বা হইতে কার্যাজ্বের পৃথক্রণে জ্ঞান হর না। কারণ, উহার বিপরীত স্থলেই অর্থাৎ যে স্থানে উভয় জবোর আশ্রয়াশ্রিতভাব নাই, সেই স্থলেই উভয় জবোর পুথক্রণে আন হইরা থাকে। তাৎপর্যা এই বে, যে সমস্ত সূত্র হইতে বাস্তের উৎপত্তি হর, ঐ সমস্ত সূত্র নেই বত্তের উপাদান কারণন্তব্য । বত্ত উহার কার্যন্তব্য । উপাদান-কারণ-দ্রব্যেই কার্যন্তব্যের উৎপত্তি হয়। স্তরাং কার্যান্তব্য তাহার উপাদান-কারণেই সমবায় সম্বন্ধে বিদ্যমান থাকে। উপাদান-কারণই কার্যান্রবোর আত্রর হওরার হত্তসমূহ ব্যাের আত্রর আত্রর উহার আত্রিত। সূত্র ও কল্লের ঐ আশ্রাশ্রিতভাব আছে বলিয়াই সূত্র হইতে বল্লের পূর্বক্রপে জ্ঞান হয় না। কারণ, বত্রে চক্ষুংসংযোগকালে উহার আশ্রম স্ত্রেও চক্ষুংসংযোগ হওয়ার স্ত্রেরও প্রভাক্ষ হইয়া থাকে। এবং ঐ সমন্ত স্তেই বজের প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, সূত্র হইতে ভিন্ন কোন স্থানে বজের প্রত্যক্ষ হয় না। কিন্ত গো এবং অশাদি জব্যের ঐকপ আশ্রমাশ্রিতভাব না থাকার পৃথক্রপেই প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে। স্ত্ৰ হইতে ব্স্তুর অপৃথক্ প্রহণ কি ? এইরূপ প্রের করিয়া তাৎপর্যাদীকাকার এখানে কএকটা দক্ষ খণ্ডনপূর্জক বলিরাছেন বে, হত্ত হইতে ভিন্ন স্থানে বজের অদর্শনই ঐ অপৃথক্তাহণ

বলিতে হইবে। কিন্তু উহা স্থ্য ও ব্যন্তের অভেনের সাধক হর না। কারণ, বন্ধ প্র হইতে তিয় পথার্থ ইইনেও স্কর্মক আশ্রর করিলা তাহাতেই বিদ্যানান থাকে, এই জয়ই উহা হইতে তিয় হানে ব্যন্তের অনুন্দি হয়। স্কর্মাং স্থা ও ব্যন্তের ভেন স্বেও ঐরপে অপৃথক্ষাহণের উপপত্তি হওয়ায় উহার ছারা স্থা ও ব্যন্তের অভেন দির হর না। ভাষ্যকার শেষে বলিলাছেন যে, বৃদ্ধির ছারা বিকেচন করিলে স্থা হইতে ব্যন্তের পৃথক্ষাহণ না হইলেও ঐ স্থা হইতে পর্মাণ্ পর্যান্ত বিকেচন করিলে পর্মাণ্দম্থ হইতে ঐ ব্যন্তের পৃথক্ষাহণ আহাই স্থাকার্য্য। কারণ, পর্মাণ্দম্থ অতীন্তিয়। ব্যন্তের প্রত্যক্ষ হইপেও পর্মাণ্ প্র ভাক্ষ হয় না। স্বত্যাং অন্থ্যাননিম্ন সেই সমন্ত পর্মাণ্ হইতে ইন্দ্রিগ্রাহ্য বন্ধ বে ভিন্ন, ইহা অবশ্রাই ব্যা বান্ধ। তাই ভাষাকার সর্বাশেষে উহাই ব্যক্ত করিলছেন বে, বাহা ইন্দ্রিগের হারা গৃহীত হয়, তাহা পূর্ব্যাক্তরূপ ঐ বৃদ্ধির ছারাই বিকিচমান হইলা অতীন্ত্রিয় পর্মাণ্দ্র হইতে ভিন্ন বলিনাই গৃহীত হয়। পর্মাণ্ অতীন্ত্রিয় হইলেও বন্ধাদি ইন্দ্রিগ্রাহ্য পদার্থে ভাহার ভেন প্রত্যক্ষ হইতে পারে। কারণ, ভেনের প্রত্যক্ষে আধারের ইন্দ্রিগ্রাহ্য হাই সিদ্ধান্ত। ঐ তেনের প্রতিবোণীর ইন্দ্রিগ্রাহ্যতা না থাকিলেও উহার প্রত্যক্ষ হইনা থাকে, ইহাই সিদ্ধান্ত। এথানে ভাষ্যকারের শেষ কথার দ্বারাও ঐ সিদ্ধান্ত ভাহার সম্প্রত ব্যা বান্ধ। হচা

#### সূত্র। প্রমাণত চার্থ-প্রতিপত্তেঃ ॥২৯॥৪৩৯॥

অনুবাদ। (উত্তর) এবং বেহেতু প্রমাণের দ্বারা পদার্থের উপলব্ধি হয় ( অতএব পূর্ব্বপক্ষবাদীর হেতু অহেতু )।

ভাষা। বুদ্ধা বিবেচনাদ্ভাবানাং যাথাত্মোপলব্ধিঃ। যদন্তি যথাচ, যন্নান্তি যথাচ, তৎ সর্বাং প্রমাণত উপলব্ধা সিধাতি। যাচ প্রমাণত উপলব্ধিন্তদ্বৃদ্ধা বিবেচনং ভাবানাং। তেন সর্বশাস্ত্রাণি সর্ববর্দ্মাণি সর্বেচ প্রাণিনাং ব্যবহারা ব্যাপ্তাঃ। পরীক্ষমাণো হি বৃদ্ধাহ্ব্যবস্তৃতি ইদমন্তীদং নাস্তাতি। তত্র সর্ববভাবানুপপত্তিঃ।

অনুবাদ। বৃদ্ধির দ্বারা বিকেনপ্রযুক্ত পদার্থসমূহের স্বরূপের উপলব্ধি (স্বীকার্য্য)। কারণ, যে বস্তু আছে ও যে প্রকারে আছে, এবং বাহা নাই ও যে প্রকারে নাই, সেই সমস্ত, প্রমাণ দ্বারা উপলব্ধিপ্রযুক্ত সিদ্ধ হয়। যাহা কিন্তু প্রমাণ দ্বারা উপলব্ধি, তাহাই সকল পদার্থের বৃদ্ধির দ্বারা বিকেচন। তদ্বারা সর্ববশাস্ত্র, সর্ববর্ত্ম ও প্রাণিগণের সমস্ত ব্যবহার ব্যাপ্ত অর্থাৎ সর্বত্রই বৃদ্ধির দ্বারা বিকেচন থাকে। কারণ, পরীক্ষক ব্যক্তি "ইহা আছে," "ইহা নাই" ইহা বৃদ্ধির দ্বারাই নিশ্চর করে। তাহা হইলে অর্থাৎ পূর্বের্বাক্ত সত্য অবস্থা স্বীকার্য্য হইলে সকল পদার্থের অনুপ্রপত্তি (অসতা) নাই।

টিপ্রনী। পুর্ব্বোক্ত "বাহতভাবহেতু:" (২৭৭) এই স্থত হইতে "অহেতু:" এই পদের অন্তবৃত্তি এই পূত্র মহর্ষির অভিপ্রেত ব্রাবার। পূর্ব্বাক্ত ঐ প্রত্ত পূর্বপকবারীর হেতুকে মহর্ষি বিজন বলিলা অহে তু বলিলাছেন। শেল এই সূত্ৰের দারা প্রহত কথা বলিলাছেন নে, পূর্বাপকবানীর ঐ হেতুই মনিজ। সভাগে উহা অহতু। ঐ হেতু মনিজ কেন ? ইহা বুঝাইতে এই স্থেক ছারা মহর্ষি বলিয়াছেন বে, বেহেতু প্রমাণ ছারা প্রার্থের উপলব্ধি হয়। তাৎপর্য্য এই যে, পূর্ম্বপক্ষ-বালী বৃদ্ধির দারা বিবেচন প্রযুক্ত সকল পনার্থের অরপের অন্তপনন্ধিকে তাঁহার অনতের সাধক হেতৃ বলিগাছেন। কিন্তু বৃদ্ধির হারা বিবেচনপ্রবৃক্ত সকল প্রার্থের অরূপের উপলব্ধিই স্বীকার্য। হইলে ঐ হেতু তাঁহার নিজের কথানুগারেই অসিত্র হইবে। ভাষাকার প্রথমে মহর্ষির সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিব।, পরে উহা সমর্থন করিতে মংখির অভিমত যুক্তি। ব্যাখ্যা করিবাছেন বে, মে বস্ত बाह्य अवर त श्रकात वर्शर तक्षित्र विश्वतनविभिष्ठे बहुँया बाह्य, अवर बाहा नाई अवर त श्रकात অৰ্থাৎ বেক্লপ বিশেষণবিশিষ্ট হইয়া নাই, সেই সমন্তই প্ৰমাণ বাবা উপলব্ধি প্ৰযুক্তই সিদ্ধ হয়, প্ৰশাণ দারা উপলন্ধি ব্যতীত কোন বস্তুরই সভা ও মদভা প্রভৃতি কিছুই দিশ্ব হর না। পূর্মপক্ষবাদীও বুদ্ধির দারা বিবেচন স্বীকার করিয়া প্রথানের ধারা উপলব্ধি স্বীকার করিয়াছেন। कातन, श्रमान बाता एवं डेनलबि, लाहारे छ तुष्तित बाता विस्तृतन। अतर मर्समाञ्ज, मर्सकर्य अ ममख জীবব্যবহার উহার দারা ব্যাপ্ত। অর্থাৎ দর্মগ্রই বুদ্ধির দারা বিবেচন আছে। উহা ব্যতীত শাস্ত্র, কর্ম ও জীববাবহার কিছুই হইতে পারে না। পরীক্ষক অর্থাৎ তহ্ব-নির্ণরকারী ব্যক্তিও "ইহা আছে" এবং "ইছা নাই", ইছা বৃদ্ধির ছারাই নির্ণর করেন। স্মতরাং বৃদ্ধির ছারা বিবেচন সকলেরই অবক্ত স্বীকাৰ্য্য হওয়ার প্রমাণ দারা বস্তাহারপের উপলব্ধি হয় না, ইহা কেহই বলিতে পারেন না। স্তরাং দকল প্রার্থের অবভা হইতে পারে না। কারণ, প্রমাণ ঘারা বস্তুস্থরাপের যথার্থ উপন্তিই স্বীকাৰ্য্য হইলে দেই সমস্ত বন্তৰ সভাই দিন্ধ হয়। বস্তস্থরপের অমুপলন্ধি অদিন্ধ হওয়ার ঐ হেতুর ছারা দক্ষণ বস্তার অস্থা সিদ্ধ হুইতে পারে না। এখানে ভাষাকারের শেষ কথার ছারা তিনি বে डीहात शुर्त्साक मुक्ता हाववानी "बाह्मभनश्चिक" कि भूर्व्स भक्तवानिकाम अहन कतिशाहन, देश वृक्षा বার। পরবর্তী স্থত্তের ভাষোর বারা ইহা আরও স্থপান্ত বুঝা বার। ভাষাকার মহবির এই স্ফারুদারেই ভাষাারত্তে ব্লিয়াছেন,—"প্রমাণতোহর্থপ্রতিপরে)"। বার্ত্তিককার দেখানে লিখিয়াছেন বে, "প্রমাণতঃ" এই পদে তৃতীয়া ও পঞ্চমী বিভক্তির সমন্ত বচনের অর্থ প্রবাশের জ্ঞাই "তদিল" প্রত্যর বিহিত হইরাছে। বার্ত্তিককারের তাৎপর্য্য দেখানেই ব্যাখ্যাত হইরাছে। প্রথম খণ্ড, ৮ম পূর্ত্তা দ্রষ্টবা )। মহর্ষির এই প্রত্তেও "প্রমাণতঃ" এইরূপ প্রয়োগের দ্বারা বার্ত্তিককারের পূর্ব্ব-কৰিত উদ্দেশ্ৰ গ্ৰহণ করা যায় । ২৯।

# সূত্র। প্রমাণার্পপত্যপাতিভ্যাং ॥৩০॥৪৪০॥

অমুবাদ। (উত্তর) প্রমাণের সতা ও অসতাপ্রবৃক্ত (সর্ববাভাবের উপপত্তি হয় না)। ভাষ্য। এবঞ্চ সতি সর্বাং নাস্তাতি নোপপদ্যতে, কন্মাৎ ? প্রমাণানুপপত্ত পেপত্তিভ্যাং। যদি দর্বাং নাস্তাতি প্রমাণমুপপদ্যতে, সর্বাং নাস্তাত্তেদ্ব্যাহয়তে। অথ প্রমাণং নোপপদ্যতে সর্বাং নাস্তাত্যস্ত কথং দিদ্ধিঃ। অথ প্রমাণমন্তবেণ দিদ্ধিঃ, সর্ব্যস্তাত্যস্ত কথং ন দিদ্ধিঃ।

অমুবাদ। এইরূপ হইনে অর্থাৎ প্রমাণের দ্বারা বস্তুস্বরূপের উপলব্ধি স্বীকার্য্য হইলে "সমস্ত বস্তু নাই" ইহা উপপন হয় না। (প্রশ্ন) কেন? (উত্তর) প্রমাণের অমুপপত্তি ও উপপত্তিপ্রযুক্ত। (তাৎপর্যা) যদি "সমস্ত বস্তু নাই" এই বিষয়ে প্রমাণ থাকে, তাহা হইলে "সমস্ত বস্তু নাই" ইহা ব্যাহত হয়। আর যদি প্রমাণ না থাকে, তাহা হইলে "সমস্ত বস্তু নাই" ইহার সিন্ধি কিরূপে হইবে ? আর যদি প্রমাণ ব্যতীতই সিন্ধি হয়, তাহা হইলে "সমস্ত বস্তু স্বাছে" ইহার সিন্ধি কেন হয় না ?

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্ন্ধোক্ত "দর্ন্ধাভাববাদ" থণ্ডন করিতে শেষে এই ফ্রের হারা চরম কথা বিলয়াছেন বে, প্রথাণের অনুপারি ও উপারিপ্রাক্ত দমন্ত বস্তু ই নাই, ইহা উপার হয় না। ভাষাকার প্রথমে মহর্ষির বিবক্ষিত ই সাধ্য প্রকাশ করিয়া নহর্ষির স্থাবাক্যের উল্লেখপূর্বক উহার হেতৃ প্রকাশ করিয়াছেন। পরে মহর্ষির তাৎপর্য্য কাক্ত করিয়াছেন যে, সমন্ত বস্তুই নাই, অর্থাৎ জগতে কোন পদার্থাই নাই, এই বিষয়ে যদি প্রমাণ থাকে, তাহা হইলে দেই প্রমাণ-পদার্থের সন্ত্রা থাকার দকল পদার্থের অন্তরা থাকিতে পারে না। প্রমাণের সন্ত্রা ও সমন্ত পদার্থের অন্তরা থাকিতে পারে না। প্রমাণের সন্ত্রা ও সমন্ত পদার্থের অন্তরা থাকিকে পারে না। প্রমাণের দলা ও মাণ না থাকে, তাহা হইলে কিরপে উহা সিদ্ধ হইবে ও প্রমাণ বাতীত কিছু সিদ্ধ হইতে পারে না। দর্ম্বাভাববাদী যদি বলেন বে, প্রমাণ বাতীতই উহা সিদ্ধ হয়, তাহা হইলে সকল পদার্থই আছে, ইহা কেন সিদ্ধ হইবে না ও প্রমাণ বাতীত সকল পদার্থের অন্তরা সিদ্ধ হইবে, কির সন্ত্রা সিদ্ধ হইবে না, ইহার কোন কারণ থাকিতে পারে না। স্বতরাং প্রমাণের সন্ত্রা ও অসন্ত্রা, এই উত্তর পারে না। প্রমাণের উপারি কর্যাৎ সন্ত্রা এবং অন্তর্পান্ধ হিল উল্লেখ করিয়াছেন। মহর্ষি বেছ্রাস্থ্যানের প্রথমে "অন্তর্পান্তি" করের প্রমাণিত্র বাধ্যাহ করিয়াছেন হর্ষার করিয়াছ করিয়াছেন উল্লেখিক জ্বান্ত্র করিয়াছেন। । এয়াকের উল্লেখিক উল্লেখিক করিয়াছেন। । এয়াকের উল্লেখিক উল্লেখিক করিয়াছেন। । তাল

সূত্র। স্বপ্ন-বিষয়াভিমানবদয়ৎ প্রমাণ-প্রমেয়াভিমানঃ॥

মায়া-গন্ধৰ্বনগর-মূগতৃষ্ণিকাবদ্ধা ॥৩২॥৪৪২॥ অনুবাদ। (পূৰ্ববপক্ষ) স্বপ্নাবস্থায় বিষয়ভ্ৰমের ত্থায় এই প্ৰমাণ ও প্ৰমেয়-বিষয়ক ভ্ৰম হয়। অথবা মায়া, গন্ধর্বনগর ও মরীচিকা-প্রযুক্ত ভ্রমের ন্যায় এই প্রমাণ ও প্রমেয়বিষয়ক ভ্রম হয়।

ভাষ্য। যথা স্বপ্নে ন বিষয়াঃ সন্ত্যথ চাভিমানো ভবতি, এবং ন প্রমাণানি প্রমেয়ানি চ সন্ত্যথচ প্রমাণ-প্রমেয়াভিমানো ভবতি।

অমুবাদ। ধেমন স্বপাবস্থায় বিষয়সমূহ নাই অথচ "অভিমান" অর্থাৎ নানা-বিষয়ক জন হয়, এইরূপ প্রমাণ ও প্রমেয়সমূহও নাই, অথচ প্রমাণ ও প্রমেয়-বিষয়ক জন হয়।

টিপ্লনী। মহর্ষি পূর্ব্বস্থিতের যারা বে চরম কথা বলিয়াছেন, তছত্তরে পূর্ব্বপক্ষবাদীর চরম কথা এই বে, প্রমাণ বলিয়া কোন পদার্থ বস্তুতঃ নাই এবং প্রমেরও নাই। স্কুতরাং বাস্তব প্রমাণের বারা কোন বান্তব প্রমেয়সিদ্ধিও হর না। প্রমাণ-প্রমেয়ভাবই বান্তব নহে। কিন্তু উহা অনাদি সংলারপ্রযুক্ত কর্নামূলক। যেমন স্বগাবস্থার নানা বিষয়ের বে সমস্ত জ্ঞান জ্বো, তাহা ঐ সমস্ত বিষয়ের সভা না থাকায় অসন্বিষয়ক বলিয়া জন, তজপ ভাগ্রনবস্থায় "ইহা প্রমাণ" ও "ইহা প্রমের", এইরূপে যে সমস্ত জ্ঞান ল্লের, তাহাও ভ্রম। কারণ, প্রমাণ ও প্রমের সংগ্রার্থ নহে। অসৎ বিষয়ে যে সমস্ত জ্ঞান জন্মে, তাহা অবগ্রাই ভ্রম। আপত্তি হইতে পারে যে, জাঞ্জনবন্ধায় যে অনংখ্য বিষয়জ্ঞানজন্ত লোকবাবহার চলিতেছে, উহা স্থগাবস্থার বিষয়জ্ঞান হইতে অত্যন্ত বিলক্ষণ। স্থতরাং তদদুষ্টাস্থে জাগ্রদবস্থার সমস্ত বিষয়জ্ঞানকে ভ্রম বলা বায় না। এ জ্ঞা প্রান্ধ্রিক মতবাদীরা শেষে বলিয়াছেন বে, জাঞানবস্থাতেও যে বছ বছ ভ্রমজ্ঞান জন্মে, ইহাও সর্বাসন্মত। ঐক্তজালিক মাত্রা প্রয়োগ করিয়া বছ অসদবিষয়ে ক্রন্তার ভ্রম উৎপন্ন করে। এবং আকাশে গ্রন্ধর্ক-নগর না থাকিলেও কোন কোন সময়ে গন্ধর্মনগর বলিয়া ভ্রম হয় এবং মরীচিকায় জলভ্রম হয়, ইহা ত সকলেরই খীরত। স্ততাং জাঞ্জনবস্থার ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানকে দৃষ্টান্ত করিয়া সমস্ত জ্ঞানই ত্রম, স্কুতরাং প্রমাণ ও প্রমেরবিষয়ক জ্ঞানও ত্রম, ইহা অবস্তা বলিতে পারি। মহর্ষি এখানে পূর্বোক্ত ভুইটা পূত্রের দার। পূর্বাপক্ষরণে পূর্ব্বোক্ত মত প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষা ও বার্ত্তিকে "মারা-গন্ধর্ব" ইত্যাদি হিতীয় হত্তের ব্যাখ্যা দেখা বার না ; স্থতরাং উহা প্রকৃত ভারস্থত্র কি না, এ বিষয়ে সন্দেহ জন্মিতে পারে। কিন্তু তাৎপর্যাটীকাকার শ্রীমন্দ্রাচম্পতি মিশ্র এথানে পূর্ব্বোক্ত পূর্বাপক সমর্থনের হন্ত "মারা-সম্বর্ক" ইত্যাদি বাক্যের পূর্ব্বোক্তরাপ প্রভাকন বর্ণন করিয়াছেন এবং তিনি "আয়স্থচীনিবন্ধে"ও উহা সূত্রমধোই গ্রহণ করিবাছেন। মিপিলেখরসুরি নবা বাচস্পতি মিশ্রও "ভারস্থত্যোদ্ধারে" "মারাগন্ধর্ক" ইত্যাদি স্থত্র গ্রহণ করিয়াছেন। পরে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও উহা হত্ত বলিয়াই এবণ করিয়াছেন। ভাষাকারও পরবর্ত্তী ৩৫শ হত্তের ভাষো মাধা, গন্ধর্মনগর ও মুগত্কিকার বাাখ্যা করিয়া পূর্ম্পক্ষবানীর কথিত ঐ সমত্ত দৃষ্টান্ত হারা সমন্ত জ্ঞানেরই বে ভ্রমত্ব দিল্প হয় না, ইহা প্রতিপর করিরাছেন। পরে বার্তিককারও "মারাগর্জনারর-

মুগতৃষ্ণিকারা" এই বাক্যের উরেপপুর্বক পূর্বপক্ষবাদীর মুক্তি বওন করিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত নানা কারণে উহা বে, মহর্ষি গোতমেরই হতা, ইহা ব্বা যায়। স্কতরাং পূর্ব্বোক্ত "স্থাবিষয়াতিমানবং" ইতাদি হতের ভাষা হারাই ঐ দ্বিতীয় হতের কর্ষ ব্যক্ত হওরার ভাষাকার পূথক্ করিয়া আর উহার ভাষা করেন নাই, ইহাই এখানে বুরিতে হইবে। ভাষাকার তৃতীয় অধ্যানেও এক স্থানে মহর্ষি গোতমের ছইটা হতের মধ্যে প্রথম হতের ভাষা করেন নাই (তৃতীয় থও, ১৫৫ পূর্চ্চা দ্রাইবা)। এবং পরেও স্পন্তার্থ কিনা হতের ব্যাখ্যা করেন নাই এবং ব্যাখ্যা না করার পূর্ব্বোক্তরণ কারণও তিনি দেখানে ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন। পরবর্ষী ৪৮শ হতের ভাষা দ্রাইবা।

এথানে ইহা অবশ্য বক্তবা এই বে, বিজ্ঞানবাদী ও শ্রুবাদী বৌদ্ধদন্তানই বে প্রথমে উক্ত নারাদি দৃষ্টান্তের উভাবন ও উরেথ করিয়া তদ্বারা তাঁহাদিগের মত সমর্থন করিয়াছিলেন, ওদক্ষারেই পরে ন্যায়দর্শনে উক্ত শুত্রহর সনিবিশিত হইরাছে, ইহা কোনরূপেই নির্ণয় করা বায় না। কারণ, শুপ্রাচীন কাল হইতেই ঐ সমন্ত দৃষ্টান্তের দারা নানা মতের সমর্থন ও প্রচার হইরাছে। দৈত্রী উপনিবনেও চতুর্থ প্রপাঠকে দেখা যায়, "ইক্তরালমিব মান্যায়য়ই অহ ইব মিখ্যাদর্শনং" ইত্যাদি। অবৈত্তবাদী বৈদিকসম্প্রদারও প্রতি অন্ত্র্যারে কোন কোন অংশে ঐ সমন্ত দৃষ্টান্ত গ্রহণ করিয়া বিবর্ত্তবাদ সমর্থন করিয়াছেন। তবে তাঁহারা বৌদ্ধসম্প্রদারের মতান্ত্র্যারে ঐ সমন্ত দৃষ্টান্ত গ্রহণ করিয়া বিবর্ত্তবাদ করিয়াছেন। কিন্তু অবৈত্রমতনির্গ্র জার্থনিক কোন কোন শান্তক্ত পঞ্জিতও যে এখানে মহর্ষি গোতমের উক্ত ছইটী ক্রের উরেথ করিয়া, তব্বারা মহর্ষি গোতমকেও অবৈত্রমতনির্গ্র বিলিয়া খোবণা করিয়াছেন, তাহা একেবারেই অমূলক। কারণ, মহর্ষি গোতম এখানে উক্ত ছইটী পূর্ব্বপক্ষস্ত্র বিলিয়া, পরে কতিপয় স্থতের দ্বারা উহার থঙ্জনই করিয়াছেন। পরস্ত তাহার দমর্থিত অন্তান্ত সমস্ত সিদ্ধান্তও অবৈত্রমতের বিকন্ধ কি না, তাহাও প্রশিন্তমপূর্বক ব্যা আবন্তক। তৃত্যি থণ্ডে কাল্লান্ত মান্ত্রপানির ব্যামতি আবোচনা করিয়াছি। স্বধীগণ নিরপেক্তভাবে উহার বিচার করিবেন। ত্যাত্রখাত্র

### সূত্ৰ। হেত্বভাবাদসিদ্ধিঃ॥৩৩॥৪৪৩॥

অমুবাদ। (উত্তর) হেতুর অভাববশতঃ অসিদ্ধি [ অর্থাৎ অত্যাবশ্যক হেতুর অভাবে কেবল পূর্বেরাক্ত দৃষ্টান্ত দারা পূর্বেরাক্ত মতের সিদ্ধি হইতে পারে না ]।

ভাষ্য। স্বপ্নাস্তে বিষয়াভিমানবং প্রমাণ-প্রমেয়াভিমানো ন পুন-জ্ঞাগরিতান্তে বিষয়োপলব্ধিবদিত্যত্ত হেতুর্নান্তি,—হেত্বভাবাদসিদ্ধিঃ। স্বপ্নাস্তে চাসন্তো বিষয়া উপলভ্যন্ত ইত্যত্তাপি হেত্বভাবঃ।

প্রতিবোধেংরুপলস্তাদিতি চেৎ ? প্রতিবোধবিষয়োপ-লস্তাদপ্রতিষেধঃ। যদি প্রতিবোধেংরুপলস্তাৎ স্বগ্নে বিষয়া ন সন্তীতি, তর্হি য ইমে প্রতিবৃদ্ধেন বিষয়া উপলভাতে, উপলন্তাৎ সন্তীতি।
বিপর্যায়ে হি হেতুসামর্থাং। উপলন্তাৎ সদ্ভাবে সতানুপলন্তাদভাবঃ সিধাতি। উভয়থা ছভাবে নানুপলন্তক্ত সামর্থামন্তি।
যথা প্রদীপক্তাভাবাত্রপক্তাদর্শনমিতি তত্র ভাবেনাভাবঃ সমর্থাত ইতি।

স্বপ্রান্তবিকল্পে চ হেতুবচনং। "স্থাবিষয়াভিমানব"দিতি ক্রবতা স্থান্তবিকাল্ল হেতুর্বাচাঃ। কশ্চিৎ স্থাপো ভারোপসংহিতঃ, কশ্চিৎ প্রমোদোপসংহিতঃ, কশ্চিত্রভারবিপরীতঃ, কদাচিৎ স্থামেব ন পশ্যতীতি। নিমিত্রবতন্ত স্থাবিষয়াভিমানস্থা নিমিত্রবিকল্লাদ্রকল্লোপপতিঃ।

অনুবাদ। স্বপ্লাবস্থায় বিষয়ভ্ৰমের স্থায় প্রমাণ ও প্রমেয়বিষয়ক ভ্রম হয়, কিন্তু জাগ্রদক্ষায় বিষয়ের উপলব্ধির স্থায় নৃহে—এই বিষয়ে হেতু নাই, হেতুর অভাব-বশতঃ সিদ্ধি হয় না। এবং স্বপ্লাবস্থায় অসৎ বিষয়সমূহই উপলব্ধ হয়, এই বিষয়েও হেতুর অভাব।

পূর্বপক্ষ ) "প্রতিবোধ" অর্থাৎ জাগরণ হইলে অনুপলব্ধিবশতঃ, ইহা যদি বল ? (উত্তর) জাগরণে বিষয়ের উপলব্ধিবশতঃ প্রতিষেধ হয় না। বিশদার্থ এই বে, যদি জাগরণ হইলে (স্বপ্রদৃষ্ট বিষয়সমূহের) উপলব্ধি না হওয়ায় স্বপ্রে বিষয়সমূহ নাই অর্থাৎ অসৎ, ইহা বল, তাহা হইলে "প্রতিবৃদ্ধ" (জাগরিত) ব্যক্তি কর্ত্ত্ব এই বে, সমস্ত বিষয় উপলব্ধ হইতিছে, উপলব্ধিবশতঃ সেই সমস্ত বিষয় আছে অর্থাৎ সৎ, ইহা স্বীকার্যা। যেহেতু বিপর্যয় থাকিলে হেতুর সামর্থ্য থাকে। বিশদার্থ এই বে, উপলব্ধিপ্রযুক্ত সন্তা (বিপর্যয়) থাকিলে অনুপলব্ধিপ্রযুক্ত অভাব সিদ্ধ হয়। কিন্তু উভয়থা অভাব হইলে অর্থাৎ বিষয়ের উপলব্ধি ও অনুপলব্ধি, এই উভয় পক্ষেই বিষয়ের অভাব সিদ্ধ হইলে অনুপলব্ধির (বিষয়াভাব সাধনে) সামর্থ্য থাকে না। যেমন প্রদীপের অভাবপ্রযুক্ত রূপের দর্শনাভাব হয়, এ জন্য সেই স্থলে "ভাবে"র ঘারা অর্থাৎ কোন স্থলে প্রদীপের সন্তাপ্রযুক্ত রূপ দর্শনের সন্তার ঘারা "অভাব" (প্রদীপাভাবপ্রযুক্ত রূপদর্শনাভাব ) সমর্থিত হয়।

এবং "স্বপ্নান্ত বিকল্পে" অর্থাৎ স্বপ্নের বিবিধ কল্প বা বৈচিত্র্যে হেতু বলা আবশ্যক। বিশদার্থ এই যে, "স্বপ্নে বিষয়ভ্রমের হ্যায়" এই কথা যিনি বলিতেছেন, তৎকর্ত্ত্বক স্বপ্নের বৈচিত্র্যে হেতু যক্তব্য। কোন স্বপ্ন ভয়াহিত, কোন স্বপ্ন আনন্দাহিত, কোন স্বপ্ন ঐ উভয়ের বিপরীত, অর্থাৎ ভয় ও আনন্দ, এই উভয়শূন্য,—কদাচিৎ স্বপ্নই দেখে না।

কিন্তু স্বপ্নে বিষয়ভ্রম নিমিন্তবিশিষ্ট হইলে অর্থাৎ কোন নিমিন্ত বা হেতুবিশেষ-জন্ম হইলে তাহার হেতুর বৈচিত্র্যবশতঃ বৈচিত্র্যের উপপত্তি হয়।

টিপ্লনী। মংবি পূর্বোক্ত মতের খণ্ডন করিতে প্রথমে এই ক্রত্তর বারা বলিয়াছেন যে, হেতুর অভাববশতঃ সিদ্ধি হর না। অর্থাৎ পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে হেতু না থাকার তাঁহার ঐ মতের সিদ্ধি হুইতে পারে না। ভাষাকার মহর্ষি-ক্ষতিত "হেন্কভাবে"র ব্যাখ্যা করিতে বলিহাছেন বে, স্বথাবস্থার বিষয়ভ্ৰমের স্থায় প্রমাণ-প্রমেয়-বিষয়ক জ্ঞান ভ্রম, কিন্তু জাগ্রদবস্থায় বিষয়োগলন্ধির স্থায় উহা ধথার্থ নতে, এই বিষয়ে পূৰ্ব্বপক্ষবাদীর মতে কোন হেতু নাই এবং স্বগ্নাবস্থায় তা সমস্ত বিষয়ের উপলব্ধি হয়, সেই সমস্ত বিষয় যে অসৎ, এই বিষয়েও তাহার মতে কোন হেতু নাই। এবং স্বাপ্লের যে বিকর অর্থাৎ বৈচিত্রা, তাহারও হেতু বলা আবশ্রক। কিন্তু পূর্ত্বপক্ষবাদীর মতে তাহারও কোন হৈতু নাই। ভাষ্যকারের প্রথম কথার তাৎপর্য্য এই বে, স্বপ্নাবস্থার সমস্ত জ্ঞান যে ভ্রম, ইহা পরে উহার বাধক কোন জ্ঞান ব্যতীত প্রতিপন্ন হয় না। স্বতরাং ছাগ্রদবস্থার জ্ঞানকেই উহার বাধক ৰশিতে হইবে। তাহা হইলে সেই জ্ঞানকে বথাৰ্থ বলিৱাও স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, বথাৰ্থ জ্ঞান বাতীত ভ্রমজ্ঞানের বাধক হইতে পারে না। তাহা হইলে জাপ্রদবস্থার দেই যথার্থ জ্ঞানকে দুষ্ঠান্ত করিয়া প্রমাণ ও প্রমেরবিষয়ক জ্ঞান বথার্থ, ইহাও ত বলিতে পারি। কাঞ্জনবস্থার বধার্থ জ্ঞানের স্তায় প্রমাণ-প্রমেয়-বিষয়ক জ্ঞান বর্থার্থ নছে, কিন্ত অপ্যাবস্থার ভ্রমজ্ঞানের স্তায় উহা ভ্রম, এ বিষয়ে কোন হেতু নাই। ভাষো "অগান্ত" ও "জাগরিতাত্ত" শক্ষের অর্থ অপ্নাবস্থা ও লাগরিতাবস্থা। ঐ স্থলে অবস্থা অর্থে "অস্ত" শব্দের প্রয়োগ হইনাছে। তাৎপর্যাচীকাকারও ইহাই লিখিরাছেন। উপনিবদেও "অপান্ত" ও "কাগরিতান্ত" শব্দের প্রান্থোগ দেখা বার'। কিন্ত দেখানে আচার্য্য শহরের ব্যাখ্যা অন্তর্রুপ। বস্ততঃ "অর্থ" নামক ভ্রমজ্ঞানই অ্রথাবস্থা। কদাচিৎ স্বপ্নদৃষ্ট পদার্থের "ইহা আমি দেখিয়াছি" এইকপে স্বপ্নাবস্থাতেই স্নরণ হয়। উহা স্বপ্নাবস্থার স্বপ্নের অন্তে জন্ম, এ জন্ত ঐ স্মরণাত্মক জ্ঞানবিশেষ "হুপ্নান্তিক" নামে ক্থিত হইয়াছে। বৈশেষিকদর্শনে মহর্ষি কণাদ "তথা স্বপ্নঃ" এবং "স্বগান্তিকং" (নাং। গা৮) এই ছই স্থতের দারা আস্মনঃসংবোগবিশেষ ও সংস্কারবিশেষভাত "অপ্ন" ও "অপ্নাত্তিক" জলে, ইহা বলিয়াছেন। তদক্ষারে কৈশেষিকাচার্য্য প্রশস্তপান তাহার কবিত চতুর্বিধ ভ্রমের মধ্যে চতুর্থ স্বপ্তকে আত্মমনঃসংযোগবিশেষ ও সংস্কার-বিশেষজ্ঞ অবিদামান বিষয়ে মান্দ প্রভাক্ষবিশেষ বলিরাছেন। পূর্বোক্ত "অথাত্তিক" নামক জ্ঞান স্মৃতি, উহা প্রত্যক্ষ নহে। স্থতরাং উহা স্থপ্তজান নহে, ইহাও তিনি বলিয়াছেন। স্থানাচার্য্য-গণের মতেও স্বপ্নজ্ঞান জনৌকিক মানদ প্রত্যক্ষবিশেষ, উহা স্থৃতি নহে। প্রশ্বসাদ ঐ স্বপ্নকে

১। বর্ষান্তং আগরিতায়কোতে। বেনাপুগরাতি।—কটোপনিবং, চতুর্যবারী ।ত। "প্রান্তং বর্ষনাং বর্ষনিক্ষেত্র-মিতার্থঃ। তথা আগরিতায়ং লাগরিত্যবাং আগরিতবিক্ষেত্রকোতে। স্বাধিনাক্ষিত্রকো"।—শৃষ্কত্রিনা।

(১) সংখারের পটুতা বা আধিকাজন্ত, (২) ধাতুদোকজন্ত এবং (৩) অদৃষ্ট্রবিশেষজন্ত-এই ত্রিবিধ বলিয়াছেন। কামী অথবা কুছ ব্যক্তি দে সময়ে তাহার প্রিয় অথবা কেয় ব্যক্তিকে ধারাবাহিক চিন্তা করিতে করিতে নিজিত হর, তখন তাহার ঐ সমস্ত চিন্তা বা স্থতিসম্ভতিই সংস্থারের আধিকা-প্রযুক্ত প্রত্যক্ষাকার হর অর্থাৎ সেই চিস্তিত বিষর স্থপ্নজ্ঞানের জনক হর। ধাতুদোধজ্ঞ স্থপ একপ নহে। তাহাতে পূর্বে কোন চিন্তার অপেকা নাই। বেমন বাতপ্রকৃতি অথবা বাত-দূষিত ব্যক্তি অংগ আকাশ-গমনানি দর্শন করে। পিত্তপ্রকৃতি অথবা পিত্তদূষিত ব্যক্তি অংগ অগ্নি-প্রবেশ ও অর্ণপর্বাতাদি দর্শন করে। দ্বেলপ্রকৃতি অথবা দ্বেলদূবিত ব্যক্তি নদী, সমূল প্রতরণ ও হিনপর্ব্বতাদি দর্শন করে। প্রশস্তপাদ পরে বলিয়াছেন বে, নিজের অনুভূত অথবা অনুভূত বিষয়ে অসিদ্ধ পৰাৰ্থ অথবা অপ্ৰসিদ্ধ পৰাৰ্থ বিষয়ে ও ভত্ততক গজাৱোহণ ও ছত্ৰলাভাদিবিবয়ক যে স্বপ্ন জ্যো, ভাষা সমস্তই সংস্থার ও ধর্মজন্ম এবং উহার বিপরীত অভভত্তক তৈলাভাজন ও গদিভ, উট্টে আরোহণানিবিষরক যে স্বপ্ন জন্মে, তৎসমস্ত অধর্ম ও সংস্কারজন্ত। শেষে বলিয়াছেন যে, স্বতাস্ত অপ্রসিদ্ধ অর্থাৎ একেবারে অজ্ঞাত পদার্থ বিষয়ে অনৃষ্টবিশেষপ্রযুক্তই স্বশ্ন জন্ম। দার্শনিক-চূড়ামণি মহাকবি ত্রীহর্ষও নৈবধীয় চরিতে বলিয়াছেন,—"অনৃষ্টমণ্যর্থমণৃষ্টবৈভবাৎ করোতি স্বপ্তি-জ্বনদর্শনাতিথিং" (১৩৯)। দমরন্তী নলরাজাকে পূর্বে প্রত্যক্ষ না করিয়াও স্থান্ন তাঁহাকে দেখিয়াছিলেন, ইহা জীহর্ষ উক্ত লোকে "অদৃষ্টবৈভবাং" এই ছেতুবাকোর দারা সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু মহর্বি গোতমের স্থামুসারে ভাষ্যকার বাংজায়ন প্রভৃতি স্থায়াচার্যাগণ পুর্বামুভূত বিষয়েই সংস্কারবিশেবজ্ঞ স্বপ্ন সমর্থন করিয়াছেন। একেবারে অজ্ঞাত বিষয়ে সংস্কারের অভাবে স্থপ জ্বিতে পারে না। প্রশন্তপাদও স্বপ্নজানে "স্থাপ" নামক দংস্কারকে কারণ বলিয়াছেন। নগ রাজা দময়ন্ত্রী কর্ত্ত পূর্বে অনৃষ্ট ইইলেও অঞাত ছিলেন না। তছিখনে দময়ন্ত্রীর এবণাদি জ্ঞানজন্ত সংস্কার পূর্বের অবশুই ছিল। ফলকথা, একেবারে অজ্ঞাত বিষয়েও যে স্ব প্রজ্ঞান জন্মে, ইহা বাৎজারন প্রভৃতির সমত নহে। পরবর্ত্তী সূত্রে ইহা ব্যক্ত হইবে। তবে সপ্পঞ্জান বে ভ্রম, ইহা সর্বাদমত। কারণ, তথানৃষ্ট বিষয়গুলি অথকালে তেখার সমূখে বিন্যমান না থাকার অথকান অনদ্ধিররক অর্থাৎ অবিদামানবিধরক। কিন্তু পূর্বেরাক্ত পূর্ব্বপঞ্চবাদীর নতে উহা বিশ্ব হর না। কারণ, স্বগ্নন্ত বিষয়গুলি যে অনীক, এ বিষয়ে তাঁহার মতে কোন সাধক হেতু নাই। ভাষ্যকার ইহা সমর্থন করিতে পরে বলিয়াছেন যে, যদি বল, স্বয়ের পরে জাগরণ হইলে তথ্ন অগ্নদৃষ্ট বিষয়গুলির উপলব্ধি না হওয়ার ঐ সমস্ত বিষয় যে অলীক, ইহা সিন্ধ হয়। তৎকালে বিষয়ের অভাব সাধনে পরে জাগ্ৰদবস্থায় অনুপল্জিই হেতু। কিন্ত ইহা বলিলে জাগ্ৰদবস্থায় অন্তান্ত দময়ে নানা বিষয়ের উপলব্ধি হওয়ার দেই সমস্ত বিধরের প্রতিষেধ বা অভাব হইতে গারে না। দেই সমস্ত বিধরকে দং বনিয়াই স্বীকার করিতে হর। কারণ, অমুগণ বিপ্রস্কু বিদ্যের অদ্ভা দিয়া করিতে হইলে উপলব্জিপ্রবৃক্ত বিশ্বহের সত্তা অবহাই স্বীকার করিতে হইবে। ভাষাকার ইহা সমর্থন করিতে পরে বলিয়াছেন যে, যেতেতু বিপর্যায় থাকিনেই হেতুর সামর্থা থাকে। ভাৎপর্যা এই যে, পুর্ব্বপক্ষ বাদী যে অফুগনিরিপ্রযুক্ত অদতা বনিয়াছেন, উহার বিপর্যায় বা বৈপরীতা হইতেছে – উপলব্ধি-

প্রযুক্ত সন্তা। উহা স্বীকার না করিলে অনুপানির ছারা বিষয়ের অভাব দাধন করা যার না।
কিন্তু পূর্বপক্ষবাদীর মতে অপ্নের পরে অথানুই বিষরের অনুপানি অবানই আরু আরা আরানবহার অন্যান্ত
সমনো নানা বিষয়ের উপলব্ধিত্বলেও বধন দেই সমস্ত বিষয়ের অভাবই আরুত, তধন অগ্নত্বলে পরে
অনুপানি হেতুর ছারা তিনি অগ্ননুই বিষরের অসভা দিন্ধ করিতে পারেন না। তাঁহার মতে উ
অনুপানি হেতু বিষয়ের অভাব দাধনে সমর্থ নহে। কারণ, তাহার মতে উপলব্ধি ইইলেও বিষয়ের
সন্তা নাই। ভাষাকার পরে একটি দৃষ্টান্ত ছারা ইহা বৃষাইতে বিদ্যাহেন যে, যেনন অন্ধারে
প্রদীপের অভাবপ্রতুক রূপ দর্শন না হওয়ায় দেখানে প্রদীপের সভাপ্রতুক রূপ দর্শনের সন্তা
আছে বলিয়াই তন্ধারা দেই রূপদর্শনাভাব দিন্ধ হয়। তাৎপর্য্য এই যে, উক্ত স্থলে প্রদীপ থাকিলে
রূপ দর্শন হইয়া থাকে, এ জন্তই প্রদীপের অভাবপ্রকুক যে রূপদর্শনাভাব, ইহা দিন্ধ হয়। কিন্তু
যদি ঐ স্থলে প্রদীপ থাকিলেও রূপ দর্শন না হইত, তাহা হইলে প্রদীপের অভাব রূপ দর্শনাভাবের
সাধক হেতু হইত না। বস্ততঃ ঐ স্থলে প্রদীপের সভা রূপদর্শনের হেতু বলিয়াই প্রদীপের অসভা
রূপের অন্ধন্ধর হেতু বলিয়া স্বীকার করা যায়। এইরূপ জাঞ্জনবস্থায় নানা বিষয়ের উপলব্ধি
ঐ সমস্ত বিষয়ের সন্তার সাধক হইলেই স্বয়ের পরে স্বয়ন্ত্রই বিষয়ের অনুপ্রান্ধি ঐ সমস্ত বিষয়ের
অসভার সাধক হইতে পারে। কিন্তু পূর্বপক্ষবানীর মতে ঐ অন্তপ্রান্ধি ঐ সমস্ত বিষয়ের অনুভার
সাধক হেতু হয় না। স্বতরাং তাহার মতে ঐ বিষয়ে কোন হেতু নাই।

ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে স্বপ্ন-বিকরেরও কোন হেতু নাই।
বিকর বলিতে বিবিধ কর বা নানাপ্রকারতা অর্থাৎ হৈছিত্র। কোন স্থপে তৎকালে তর ক্ষেন্ন,
কোন স্বপ্নে আনন্দ জন্মে, কোন স্বপ্নে ভরও নাই, আনন্দও নাই, এইরপে স্বপ্নের যে বৈচিত্রা
এবং উহার মধ্যে কোন সময়ে যে, ঐ স্বপ্নের নিরন্তি, এ বিদ্য়ে অবশ্র হেতু বলিতে হইবে। কারণ,
হেতু ব্যতীত উহার উপপত্তি হইতে পারে না। কিন্তু পূর্বপক্ষবাদীর মতে উক্ত বিষয়ে কোন
হেতু বাই। কিন্তু "বিষয়ে কোন হেতু ধলিতে পারেন না। ভাঁহার মতে উক্ত বিষয়ে কোন
হেতু নাই। কিন্তু "প্রপ্রিষয়াভিমানবং" এই কথা বলিয়া যখন তিনি স্বপ্ন স্বাকার করিয়াছেন,
তথন ঐ স্বপ্নের বৈচিত্রোর হেতু কোন পদার্থ স্থীকার করিতেও তিনি বাধা। তাহা হইলে সেই
নিমিত্ত বা হেতুর বৈচিত্রারশতঃ স্বপ্নের বৈচিত্রা উপপন্ন হইতে পারে। আমাদিগের মতে সেই
হেতুর সন্তা ও বৈচিত্রা থাকার উহা উপপন্ন হর। কিন্তু পূর্বপক্ষবাদীর মতে তাহা উপপন্ন হয় না।
স্বতরাং হেতুর অভাববশতঃ তাহার মতের দিকি হয় না।০০।

#### সূত্র। স্মৃতি-সংক'পাৰচ্চ স্বপ্নবিষয়াভিমানঃ॥ ॥৩৪॥৪৪৪॥

অমুবাদ। এবং স্বংগ্ন বিষয়ভ্রম শ্বৃতিও সংকল্লের ভার (পূর্ববামুভূতবিষয়ক)। ভাষ্য। পুর্ব্বোপলব্ধবিষয়ও। বর্থা স্মৃতিশ্চ সংকল্পশ্চ পূর্বেবাপ- লক্ষবিষয়ে, ন তক্ত প্রত্যাখ্যানায় কল্পেতে, তথা স্বপ্নে বিষয়গ্রহণং পূর্ব্বোপলক্ষবিষয়ং ন তক্ত প্রত্যাখ্যানায় কল্পত ইতি। এবং দৃষ্ঠ-বিষয়শ্চ স্বপ্নান্তো জাগরিতান্তেন। যং স্বপ্তং স্বপ্নং পশ্যতি, স এব জাগ্রহ স্বপ্নশ্নানি প্রতিসন্ধতে ইদমদ্যাক্ষমিতি। তত্র জাগ্রদ্বিদ্ধান্তি ব্যবসায়ঃ। সতি চ প্রতিসন্ধানে যা জাগ্রতো বৃদ্ধি-রতিস্তরশাদয়ং ব্যবসায়ঃ স্বপ্রবিষয়াভিমানো মিথ্যেতি।

উভয়াবিশেষে তু সাধনানর্থক্যং। যক্ত ব্রপ্নান্তজাগরিতান্তরো-রবিশেষস্তদ্য ''ব্রপ্নবিষয়াভিমানব''দিতি সাধনমনর্থকং, তদাশ্রমপ্রত্যা-খ্যানাং।

অতি সিং স্ত দিতি চ ব্যবসায়ঃ প্রধানাপ্রয়ঃ। অপুরুষে স্থানো পুরুষ ইতি ব্যবসায়ঃ দ প্রধানাপ্রয়ঃ। ন থলু পুরুষেহ নুপলকে পুরুষ ইত্যপুরুষে ব্যবসায়ো ভবতি। এবং স্বপ্রবিষয়ক্ত ব্যবসায়ো হস্তিনমদ্রাক্ষং পর্বতমদ্রাক্ষমিতি প্রধানাপ্রয়ো ভবিতুমইতি।

অমুবাদ। পূর্ববানুভূতবিষয়ক অর্থাৎ সূত্রোক্ত স্বপ্রবিষয়াভিমান পূর্ববানুভূত সংপদার্থবিষয়ক। (তাংপর্যা) যেমন স্মৃতি ও সংকল্প পূর্ববানুভূতবিষয়ক হওয়ায় সেই বিষয়ের প্রত্যাখ্যানের নিমিত্ত সমর্থ হয় না, তক্রপ স্বপ্নে বিষয়জ্ঞানও পূর্ববানুভূত-বিষয়ক হওয়ায় সেই বিষয়ের প্রত্যাখ্যানের নিমিত্ত সমর্থ হয় না অর্থাৎ স্বপ্রজ্ঞানও তাহার বিষয়ের অসত্যা সাধন করিতে পারে না।

এইরূপ হইলে "স্বপ্নান্ত" অর্থাৎ স্বপ্নজ্ঞানরপ স্বপ্নাবস্থা জাগরিতাবস্থা কর্ত্বক দৃষ্টবিষয়কই হয় ( অর্থাৎ জাগরিতাবস্থায় যে বিষয় দৃষ্ট বা জ্ঞাত হইয়াছে, স্বপ্নজ্ঞানে
ভাহাই বিষয় হয় )। যে ব্যক্তি নিজিত হইয়া স্বপ্ন দর্শন করে, সেই ব্যক্তিই জাগ্রত
হইয়া "ইহা দেখিয়াছিলাম" এইরূপে স্বপ্নদর্শনগুলি প্রতিসন্ধান ( স্মরণ ) করে।
ভাহা হইলে অর্থাৎ ঐ প্রতিসন্ধান হইলে জাগ্রত ব্যক্তির বুদ্ধির্তিবশতঃ অর্থাৎ
বুদ্ধিবিশেষের উৎপত্তিবশতঃ স্বপ্নে বিষয়াভিমান মিথ্যা, এইরূপ নিশ্চয় হয়।
ভাৎপর্যা এই যে, প্রতিসন্ধান হইলেই অর্থাৎ পূর্বেবাক্তরূপে স্বপ্নদর্শনের স্মরণপ্রযুক্তই
জাগ্রত ব্যক্তির যে বুদ্ধিরৃত্তি জর্থাৎ বুদ্ধিবিশেষের উৎপত্তি হয়, ভৎপ্রযুক্ত "স্বপ্নে
বিষয়াভিমান মিথ্যা" এই নিশ্চয় জন্মে।

উভয়ের অবিশেষ ইইলে কিন্তু সাধনের আনর্থক্য হয়। তাৎপর্য্য এই যে, যাঁহার মতে স্বপাবস্থা ও জাগরিতাক্সার বিশেষ নাই, তাঁহার "স্বপ্নে বিষয়াভিমানের ন্যায়" এই সাধন অর্থাৎ উক্ত দৃষ্টান্ত-বাক্য নির্থক হয়। কারণ, তাঁহার আশ্রয়ের প্রত্যাখ্যান ইইয়াছে, অর্থাৎ তিনি ঐ স্বপ্নজ্ঞানের আশ্রয় যথার্থজ্ঞান একেবারেই স্বীকার করেন না।

তদ্ভিন্ন পদার্থে "তাহা," এইরূপ রূপব্যবসায় কিন্তু প্রধানাশ্রিত। তাৎপর্য্য এই বে, পুরুষ ভিন্ন স্থাপুতে "পুরুষ" এইরূপ ব্যবসায় অর্থাৎ ভ্রমান্মক নিশ্চয় জন্মে, তাহা প্রধানাশ্রিত। যে হেতু, পুরুষ অনুপলন হইলে অর্থাৎ ক্ষমও বাস্তব পুরুষের যথার্থ প্রত্যক্ষ না হইলে পুরুষ ভিন্ন পদার্থে "পুরুষ" এইরূপ নিশ্চয় (ভ্রম) হয় না। এইরূপ হইলে "হস্তা দেখিয়াছিলাম," "পর্ববত দেখিয়াছিলাম" এইরূপে স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়ের নিশ্চয়ও প্রধানাশ্রিত হইবার যোগ্য [ অর্থাৎ যথার্থ জ্ঞানই ভ্রমজ্ঞানের আশ্রয় হওয়ায় প্রধান জ্ঞান। স্বতরাং কোন স্থলে ঐ প্রধান জ্ঞান না হইলে তদ্বিয়ে ভ্রমজ্ঞান হইতেই পারে না। স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়-নিশ্চয়ও তদ্বিয়ে যথার্থজ্ঞান ব্যতীত সম্ভব হয় না ]।

টিপ্ননী। মংবি পূর্বোক্ত মত খণ্ডন করিতে পরে এই হ্রের দারা সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়াছেন যে, বাংগ বিষয়ভ্রম স্থাতিও সংক্রের তৃত্য। ভাষাকার হ্রেশেনে "পূর্বোপলকবিষয়ঃ" এই পানের পূরণ করিয়া মংবির বৃদ্ধিস্থ তৃণ্যতা বা সাদৃত্য প্রকাশ করিয়াছেন। বাহার বিষয় পূর্বের উপলক্ষ হইরাছে, এই অর্থ বছরীহি সমানে ঐ পদের দ্বারা পূর্বান্তভূতবিষয়ক, এই অর্থ বৃদ্ধা নায়। তাহা হইনে হ্রেশেষে ঐ পদের বােগ করিয়া হ্রার্থ বৃদ্ধা নায় বে, বেমন স্থাতিও সংক্র পূর্বান্তভূত পদার্থবিষয়ক, তক্রশ অর্থে বিষয়ভিদান অর্থাৎ স্থলনামক ভ্রমজ্ঞানও পূর্বান্তভূত-পদার্থবিষয়ক। ভাষাকার অন্তর্জ সংক্রম কে মিথাজানবিশেষ বলিলেও এথানে পূর্বান্তভূত বিষয়ের প্রার্থনারপ ইচ্ছাবিশেরই বে "সংক্রম" শন্তের দ্বারা মহর্ষির বিবক্ষিত, ইহা তাঁহার হ্রার্থ ব্যাথ্যার দ্বারাও বৃশ্বা নায়। কারণ, পূর্বান্তভূত বিষয়ের প্রার্থনারপ সংক্রই নিয়মতঃ পূর্বান্তভূতবিষয়ক হইয়া থাকে। রন্তিকার বিশ্বনাথ এথানে "সংক্রম" শন্তের দ্বারা জ্ঞানবিশেষ অর্থই গ্রহণ করিয়াছেন। কিন্ত তাহার ব্যাথ্যাত ঐ অর্থ প্রদিদ্ধ নহে। প্রসিদ্ধ অর্থ ত্যাস করিয়া অপ্রসিদ্ধ অর্থ প্রহণ করা সমুচিত নহে। স্থান্তল্যকর তৃত্যীয় অধ্যায়ে পূর্বান্তভূত বিষয়ের প্রার্থনাকেই" সংক্র বণিয়াছেন। বার্ত্তিকবার উন্দোত্তকর তৃত্যীয় অধ্যায়ে পূর্বান্তভূত বিষয়ের প্রার্থনানিকেই" সংক্র বণিয়াছেন। ব্যবিরে পূর্ববর্ত্তী বত পূর্চা এবং চতুর্থ থণ্ড ও২ণ—২৮ পূর্চান্ত আলোচনা ক্রন্তর।

ভাষ্যকার পরে মহর্ষির বক্তব্য ব্যক্ত করিয়া বনিয়াছেন যে, বেমন স্কৃতি ও সংকল্প পূর্বাত্বভূত পদাং বিষয়ক হওয়ায় উহা তাহার সেই সমস্ত বিষয়ের অসভা দাধন করিতে পারে না, তল্লপ স্থান জ্ঞানও পূর্ব্যাহতুত পদার্থবিষয়ক হওয়ার উহা তাহার বিষয়ের অসভা সাধন করিতে পারে না। অর্থাৎ স্থৃতি ও সংকল্পের ভাগে সপ্পজ্ঞানের বিষয়ও অসং বা অণীক হইতে পারে না। কারণ, স্বপ্ন-ক্রানের পুর্বের ঐ বিষয় বথাপক্রানের বিষয় হওয়ার উহা দৎ পদার্থ, ইহা স্বীকার্যা। স্বপ্নজ্ঞান কিরপে পূর্বাহুত্ত-পদার্থবিষয়ক হয় ? ইহা ব্যক্ত করিতে ভাষ্যকার পরেই বলিয়াছেন যে, এইরূপ হইলে অর্থাৎ অথজ্ঞান দহিবছক হইলে "অগাত্ত" অর্থাৎ অগ্নজ্ঞানরূপ অগাবস্থা লাগরিতাবস্থা কর্তুক দুষ্টবিষয়কই হয়, ইহা স্বীকার্য্য। অর্থাৎ জাগরিতাবস্থায় যে বিষয় দেখিয়াছে বা জানিয়াছে, স্থাবস্থার ভাহাই বিষয় হওয়ায় উহা পূর্বামুভূত পদার্থবিষয়কই হইয়া থাকে। ভাষ্যে "দৃষ্টবিষয়ক" এই স্থলে "চ" শব্দের অর্থ অবধারণ। দৃষ্ট হইয়াছে বিষয় বাহার, এই আর্থে "দৃষ্টবিষয়" শব্দে বত্ত-ব্রীহি সমাস বুঝিতে হইবে। যদিও জাগ্রৎ ব্যক্তিই সেই বিষয়ের জন্তা, তথাপি তাহার জাগরিতাবস্থায় ঐ বিষয়ের দর্শন হওয়ায়" ভাহাতেই দেই বিষয়দর্শনের কর্ভৃত্ব বিবক্ষা করিয়া ভাষ্যকার বলিয়াছেন, "জাস্ত্রিতাপ্তেন"। শাহা কর্ত্তা নহে, কিন্তু কর্ত্তার কার্য্যের সহায়, তাহাতেও প্রাচীনগণ অনেক স্থলে কর্ত্তবের বিবহা করিরা সেইরূপ প্রয়োগ করিয়াছেন। ভাষ্যকারও অক্তর ঐরূপ প্রয়োগ করিরাছেন (তৃতীয় খণ্ড, ১৭৪—৭৫ পূর্চা দ্রষ্টবা)। ভাষ্যকার পরে তাঁহার পূর্বোক্ত দিদ্ধান্তে যুক্তি প্রকাশ করিয়াহেন, যে ব্যক্তি স্থপ্ত হইয়া স্বপ্ন দর্শন করে, সেই ব্যক্তিই জাগরিত ইইয়া "আমি ইহা দেখিলাছিলাম" এইরূপে ঐ অর্থনর্শন অরণ করে। তাৎপর্য্য এই যে, যে বিষয়ে অর্থনর্শন হয়, দেই বিষয়টি পূর্ব্বান্তভূত না হইলে তদ্বিবয়ে সংস্কার জ্মিতে পারে না। সংস্কার না জ্মিলেও তদ্বিত্যে অপ্নদর্শন এবং ঐ অপ্নদর্শনের পূর্ব্বোক্তরণে অরণ হইতে পারে না। কিন্তু বধন তদ্বিত্ত অপ্রদর্শনের পূর্বোক্তরূপে অরণ হয় এবং ঐ অরণে জাতা ও জানের ন্সায় সেই অপ্রদৃষ্ট পদার্থত বিষয় হয়, তথন সেই স্বপ্নদৃষ্ট বিষয়েও সংখার স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে তদিবয়ে পূর্বাস্থত্তরও স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, পূর্বাস্থত্তব সংস্কারের কারণ। অতএব স্বপ্নজানের বিষরগুলি যে জাগরিতাবস্থায় দৃষ্ট বা অনুভূত, ইয় স্বীকার্যা। ভাষাকার এখানে "যা সুপ্তঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা উাহার পূর্বোক্ত যুক্তিও স্বরণ করাইখাছেন বে, একই আত্মা স্বগ্নদর্শন হুইতে উহার স্বর্গকাল পর্যান্ত স্থায়ী না হুইলে স্বর্গদর্শনের স্মরণ করিতে পারে না। স্মরণের বারা বে চিরস্থারী এক আত্মা দিছ হয়, এবং অতীত জ্ঞানের স্বরণে যে জ্ঞাতা, জ্ঞান ও জ্ঞের, এই পদার্থ-ত্রয়ই বিষয় হয়, ইহা ভাষাকার তৃতীয় অধ্যায়ে বিশ্বভাবে প্রকাশ করিয়াছেন ( তৃতীয় খণ্ড, ৪৪ প্রচা দ্রষ্টবা )। মূলকথা, স্থপ্নজান পূর্ব্বাহ্রভূত পদার্থবিষয়ক। স্থতরাং জাগত্রিতাবস্থার যে বিষয় দৃষ্ট রা অয়ভত, সেই দংপদার্থই অপ্লজানের বিষয় হওয়ার উহা অসৎ অর্থাৎ অনীক নতে।

প্রশ্ন ইইতে পারে যে, অপ্রজ্ঞান অনদ্বিষয়ক হইনেই অনদ্বিষয়ক হৈত্ব দারা উহার ভ্রমত্ব নিশ্চর করা বায়। কিন্তু যদি উহা সদ্বিষয়কই হয়, তাহা হইলে উহার ভ্রমত্ব নিশ্চর কিরুপে হইবে ? অথজ্ঞান বে ভ্রম, ইহা ত উভর পক্ষেরই সন্মত। ভাষাকার এই জন্য পরেই বলিয়াছেন যে, অপ্র-দর্শনের পূর্কোক্তরূপে অরুপ হইলেই জাগ্রহ ব্যক্তিবিশেষের উৎপত্তিবশতঃ ভাহার প্রস্থাপ্রজ্ঞান মিখা। অর্থাৎ ভ্রম, এইরূপ নিশ্চর ছান্যে। অর্থাৎ তথন জাগ্রহ ব্যক্তির এইরূপ বৃদ্ধি- বিশেবের উৎপত্তি হয় বে, আমি বে বিবয় দেখিয়াছিলাম, তাহা কিছুই এথানে নাই। এখানে অবিদ্যান বিবয়েই আমার ঐ জ্ঞান হইয়াছে। তাই আমি এখানে ঐ দমন্ত বিষয়ের উপলব্ধি করিতেছি না। এইরূপ বৃদ্ধিবিশেবের উৎপত্তি হওয়ার তাহার পূর্বাজ্ঞাত অগ্যজ্ঞান যে অম, ইহা নিশ্চয় হয়। কারণ, যে ছানে যে বিষয় নাই, সেই ছানে সেই বিষয়ের জ্ঞানই অম। অথদ্রাইা বে ছানে নানা বিষয়ের উপলব্ধি করে, দেই ছানে দেই দমন্ত বিষয়ের অভাবের বোধ হইলেই তাহার সেই পূর্বাজ্ঞাত অগ্যজ্ঞানের অমন্ত্রিক অবজাই হইবে। উহাতে অগ্রদৃষ্ট বিষয়ের অলীকস্বজ্ঞান অনাবশ্রাক। ফলকথা, অগ্রজ্ঞান অলীকবিষয়ক নহে। কিন্তু অগ্রদ্রাই নিকটে অবিদ্যমান পদার্থ উহাতে বিষয় হওয়ায় ঐ অর্থেই কোন কোন স্থানে উহাকে অনন্ত্রিষয়ক বলা হইয়াছে।

পূর্ব্ধপক্ষবাদী অবশ্রাই বনিবেদ যে, স্বগ্নজান পূর্বাস্থত্তবিষয়ক ইইলেও তাহার বিষয়ের সন্তা শিল্প হর না। কারণ, আমাদিগের মতে শমন্ত জানই ভ্রম। স্থতরাং সমন্ত বাস্থ বিষয়ই অসৎ বা অলীক। জাঞ্জনবস্থার বে সমস্ত বিষয়ের ভ্রমজ্ঞান হর, তজ্জন্তই ঐ সমস্ত বিষয়ে সংস্কার জন্ম। সেই সমত্ত ভ্ৰমজানজ্ঞ জনাদি সংখারবশতাই অগ্রজান ও তাহার অরগ হর। উহার জ্ঞ বিষয়ের দতা স্বীকার অনাবশ্রক। ভাষাকার এ জন্ত পরে পূর্বপক্ষবাদীর উক্ত মতের মূলোচ্ছেদ করিতে বলিয়াছেন বে, স্বপ্নজ্ঞান ও লাগরিতজ্ঞানের বিশেষ না থাকিলে অর্থাৎ ঐ উভয় জ্ঞানই অম হইলে পূর্ব্বশক্ষবাদীর "স্বগ্নবিশ্বাভিনানবং" এই দৃষ্টান্তবাকা নির্থক হয়। কারণ, তিনি বগজানের আত্রর কোন বধার্থ জ্ঞান স্বীকার করেন না। তাৎপর্য্য এই হে, বধার্থ জ্ঞান ব্যতীত ভ্রমজ্ঞান জন্মিতে পারে না। পূর্বপক্ষবাদী বখন বথার্থজ্ঞান একেবারেই মানেন না, তখন ভাঁহার মতে স্বপ্নজান জন্মিতেই পারে না। স্কতরাং উহাও শ্বনীক। স্কতরাং তাঁহার "স্বপ্নবিব্যাভিমানবং" এই যে সাধন, অর্থাৎ তাঁহার উক্ত মতের সাধক দৃষ্টান্তরাক্য, তাহা নিরর্থক। উহার কোন অর্থও নাই, উহার খারা ভাঁহার মতদিদ্ধিও হইতে পারে না। কারণ, ভাহার মতে অপ্রজ্ঞানই জন্মিতে পারে না। ভাষ্যকার পরে ইহা দৃষ্টান্ত বারা ব্রাইতে বলিরাছেন বে, যাহা ভাহা নহে, ভাহাতে "তাহা" এইরূপ বৃদ্ধি অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান প্রধান-জ্ঞানাশ্রিত। বেমন স্থাপু ( শাধা-পরবশ্য বৃক্ষ ) পুৰুষ নতে, কিন্তু তাহাতে কোন সময়ে পুৰুষ বলিয়া যে ভ্ৰম জ্যো, উহা পূৰ্বে ৰান্তব পূৰ্বে ৰথাৰ্থ পুক্ৰ-বৃদ্ধিরূপ প্রধান-জ্ঞানাশ্রিত। কারণ, যে ব্যক্তি কথনও বাস্তব পুক্ষ দেখে নাই, তাহার স্বাগুতে পুরুষ-বৃদ্ধি জ্মিতে পারে না। কারণ, স্থাপুর সহিত চল্পেংগোগ হইলে তথন তাহাতে বাত্তব প্রবের সাদৃভ প্রত্যক্ষপ্রযুক্ত দেই বাত্তব প্রবের স্থরণ হয়। তাহার পরে "ইহা পুরুব" এইব্রুপে স্থাপ্তে প্রুষ-ভ্রম হয়। কিন্তু প্রের প্রুষবিবয়ক সংস্কার না থাকিলে তথন প্রুষের পরণ হইতে পারে না। স্কুতরাং ঐরপ ভ্রমণ ভ্রমণ হইতে পারে না। জতএব ঐরপ ভ্রমজানের নির্কাহের মতা এ ছবে প্রুববিষয়ক বে সংস্থার আবশুক, উহার জন্ত পূর্কে বাস্তব পুরুববৃদ্ধিরূপ বথাৰ্থ জ্ঞান আবশ্ৰক। স্থাগতে পুৰুষগৃদ্ধি হইতে বাস্তব পুৰুষে পুৰুষগৃদ্ধি প্ৰধান জ্ঞান, এবং উহা বাতাত ঐ ভ্রমজান সন্মিতেই পাৰে না, এ হন্ত ভাষাকার ঐ ভ্রমজানকে প্রধানাত্রিত বলিয়াছেন।

ভাষাকার বিতীয় অধ্যানে এই কথা বিশ্বভাবে বলিরাছেন। ভাষাকারের যুক্তি দেখানে ব্যাখ্যাত হইরাছে (বিতীয় বঙ্গ, ১৮১—৮৫ পৃষ্ঠা জন্তবা)। ফলকথা, স্থাপ্তে প্রুব-বৃদ্ধির স্তান্ত সমস্ত ভ্রমজ্ঞানই প্রধানাপ্রিত, ইহা স্বীকার্যা।

ভাষাকার উক্ত দিকাস্ভাত্নারে উপদংহারে বলিয়াছেন বে, এইরূপ হইলে অপ্রভাষ্টা ব্যক্তির বে, "হন্তী দেখিয়াছিলাম," "পর্মত দেখিয়াছিলাম," এইরূপে স্বপ্নজ্ঞানের বিষয়ের বাবসায় কর্মাৎ নিশ্চয়াম্মক জান জন্মে, উহাও প্রধানাপ্রিত হইবার যোগা। ভাষাকারের তাৎপর্য্য এই যে, পূর্ব্ব-পক্ষবাদীর মতে অগ্নজানের ভাষ জাগরিতাবস্থার সমস্ত জানও ভ্রম। স্থতরাং পূর্কোক্তরূপ অগ্ন-জ্ঞানের বিষয়ের বে নিশ্চয়াত্মক জ্ঞান জন্মে, বাহা স্বীকার না করিলে পুর্বপক্ষবাদীও স্থপ্নজ্ঞানের উৎপত্তি বুঝিতে ও বুঝাইতে পারেন না, দেই জ্ঞানও তাঁহার মতে ভ্রম বনিয়া উহাও প্রধানাশ্রিত অবশ্রাই হইবে। তাঁহার মতে ঐ জ্ঞানেরও ভ্রমন্বরণতঃ উহাও প্রধানান্ত্রিত হইবার যোগ্য হয়। তাই বনিয়াছেন,—"প্রধানাপ্রয়ো ভবিতুমইতি"। প্রধান জ্ঞান অর্থাৎ যথার্বজ্ঞান যাহার আগ্রয়, এই অর্থে বছরীহি সমাসে "প্রধানাশ্রম" শব্দের হারা বুঝা যায় প্রধানাশ্রিত। মুক্তবর্ধা, পূর্ব্বোক্ত কারণে স্বথজ্ঞানের আশ্রয় প্রধানজ্ঞান অবস্থা স্বীকার্য্য ২ইলে স্বাগরিতাবস্থার যথার্থজ্ঞান স্বীকার ক্রিতেই হইবে। সেই যথার্থ জ্ঞানের বিষয় সংপদার্থ ই সংগ্রজানের বিষয় হওলায় স্বপ্নজ্ঞান পূর্বামূভূত সংগদার্থবিদরকই হইনা থাকে, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, বাহা পূর্বের বথার্থ জ্ঞানের বিষয় হইয়াছে, তাহা অসৎ অর্ধাৎ অনীক হইতে পারে না। অলীক বিষয়ে যথার্থ জ্ঞান কেইই স্বীকার করেন না, তাহা হইতেই পারে না। স্থতরাং খথার্থ জ্ঞান অবস্থা স্বীকার্য্য হইলে ভারার বিদরের সভাও অবঞ্চ স্বীকার্যা। অভএব পূর্মপক্ষবাদীর পূর্মোক্ত মত কোনরপেই উপপর হইতে পারে না ।

পূর্ব্বোক্ত দিন্ধান্তে অবশ্রহ আগতি হয় যে, যাহা পূর্ব্বে কথনও অহত্ত হয় নাই, এমন অনক বিষয়েও হথা হইবা থাকে। শাত্রেও নানা বিচিত্র ছঃহথা ও হ্বপ্রথের বর্ধন দেবা যায়—যাহার অনেক বিষয়ই পূর্বাহ্রত্ব নহে। "ঐতরের আরণাকে"র তৃতীর আরণ্যকের হিতীয় অধ্যান্তের চতুর্ব থণ্ডে "অথ অধাঃ পূর্বহ রুষণ কৃষণ কৃষণ কৃষণ কৃষণ পঞ্জতি, দ এনং হস্তি, বরাহ এনং হস্তি" ইত্যাদি শ্রতিবাক্যের ধারা মরণহচক ছঃহথা ও তাহার শান্তি কথিত হইবাছে। বাল্রাকি রামায়ণে তিজ্ঞতার বিচিত্র অধার্ত্তান্ত বর্ণিত হইয়াছে। এইরপ শাত্রে আরও নানা স্থানে নানাবিধ অথ ও তাহার ফলানি বর্ণিত হইয়াছে। "বীর্মিজোন্দর" নিবন্ধে (রাজনীতিপ্রকাশ, ০০০-৪০ পূর্ত্তা) ঐ সমন্ত শান্ত্রপ্রথান উন্তৃত হইবাছে। শান্তবর্ণিত ঐ সমন্ত বহার মন্ত বিষয়ই যে, অধ্যন্তহার পূর্বাহ্রত্বত, ইহা বলা ঘাইবে না। পরত্ব অধ্যে কোন সমন্তে নিজের মন্তর্ক ভক্ষণ, মন্তর্ক ছেনন এবং স্থ্যান্ত্রণ, স্থান্তক্রণানি কত কত অন্যুক্ত্ত বিষয়েরও যে জ্ঞান জ্বনে, তবিষয়ে স্থান্তলী বহু বছ প্রামাণিক ব্যক্তিই সাক্ষী আছেন। স্বতরাং উহা অস্থীকার করা ঘাইবে না। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এখানে পূর্ব্বোক্তর্কপ আপতি প্রকাশ করিয়া তত্ত্বনে বনিয়াছেন যে, সংগ্রে নিজের শির্ভেক্তনানি দর্শন স্থানে এ জ্ঞানের বিষয়গুলি পূর্বন পূর্বক্র প্রিক্তিক আপতি প্রকাশ করিয়া তত্ত্বনে বনিয়াছেন যে, সংগ্রে নিজের শির্ভেক্তনানি দর্শন স্থানের এ জ্ঞানের বিষয়গুলি পূর্বন পূর্বক্র প্রতির পূর্বাহ্নস্থত। জ্ঞানে নিজের

মস্তক তাহার পূর্মাস্থভূত এবং ছেদনাদি ক্রিয়াও তাহার পূর্কাস্থভূত। অক্সত্র ঐ ছেদনাদি ক্রিয়ার সম্বন্ধও তাহার পূর্ব্বান্তভূত। উহার মধ্যে কোন পদার্থই ঐ স্বগুজন্তী ব্যক্তির একেবারে অজ্ঞাত নহে। সেই ব্যক্তি নিজের মন্তকে ছেদনাদি ক্রিয়ার সম্বন্ধ কথনও না দেখিলেও উহা অন্তত্ত দেখিয়াছে। নিজ মন্তকে ঐ সমন্ধরোধই তাহার ভ্রম এবং ঐ ভ্রমই তাহার অপ। উহাতে পুর্কে নিজ মন্তকে ছেদনাদি ক্রিগ্রার মধন্ধবোধ অনাবশুক। কিন্তু পূথক পূথক ভাবে নিজ মন্তকাদি পদার্থগুলির বোধ ও ভজ্জাত সংস্থার আবস্তাক। কারণ, নিজ মন্তকাদি পদার্থ বিষয়ে কোন সংস্কার না থাকিলে এরণ স্বপ্ন হইতে পারে না। যে ব্যক্তি কখনও ছেদনক্রিয়া দেখে নাই অথবা তবিষয়ে তাহার অন্ত কোনজগ জ্ঞানও নাই, সে ব্যক্তি স্বংগও ছেন্নক্রিয়াকে ছেলন বলিয়া বুঝিতে পারে না। ফলকথা, স্থাজ্ঞানের সমস্ত বিষয়ই পৃথকু পৃথক্রপেও পূর্বাহত্ত না হইলে তদ্বিয়ে অপ্রজান জন্মিতে পারে না। কারণ, অপ্রজান দর্বতই সংস্থারজন্ত । মহর্দি গোতমও এই খ্রে খণ্ণজানকে স্থৃতি ও সংকল্পের তুনা বনিরা উক্ত বিদ্ধান্তই প্রকাশ করিছাছেন এবং উহার দারা তাঁহার মতে স্বপ্নজ্ঞান বে, স্থৃতি নহে, কিন্তু স্থৃতির ন্তার সংস্কারবিশেবছন্ত অলৌকিক প্রত্যক্ষবিশেষ, ইহাও ফুচনা করিয়াছেন। বৈশেষিকাচার্য্য প্রশস্তপাদও স্বপ্নজানকে অনৌকিক প্রত্যক্ষবিশেষই বলিয়াছেন। কিন্ত তাঁহার মতে একেবারে অনহভূত অপ্রসিদ্ধ পদার্থে সংখ্যার না থাকায় অনৃষ্টবিশেষের প্রভাবেই স্বপ্নজান জন্ম, ইহা পূর্বের বলিয়াছি। বৈশেষিকাচার্য্য শ্রীধর ভট্ট ইহা স্পষ্ট প্রকাশ করিয়াছেন'। কিন্ত মংর্ষি গোতমের এই স্থামুদারে ভারাচার্যাগণ উহা স্বীকার করেন নাই। তাঁহাদিগের মতে স্বপ্নজ্ঞান সর্বতেই সংস্থার-বিশেষজ্ঞ, স্থতরাং সর্বাত্তই পূর্বাত্তভবিষয়ক। মীমাংসাচার্য্য ভট্ট কুমারিলও বিজ্ঞানবাধী বৌদ্ধ-মত খণ্ডন করিতে দর্বাত্র অপ্রজ্ঞানকে পূর্বান্মত্বত বাহু পদার্থবিষয়ক বলিয়াই বিচারপূর্বাক সমর্থন করিয়াছেন<sup>\*</sup>। তিনি উহা সমর্থন করিতে ইহাও বলিয়াছেন যে, স্বপ্নজানের কোন বিষয় ইহ জন্ম অমুভুত না ২ইলেও পূৰ্ব্বতন কোন জ্বো উহা অবহা অমুভূত। যে কোন জ্যো, যে কোন কালে, য়ে কোন দেশে অকুতত বিষয়ই স্বপ্নজানের বিষয় হইয়া থাকে। নৈয়ায়িকসম্প্রদায়েরও ইংই

শতান্তাপ্রসিদ্ধের শতা পরতকাপ্রতীতের চল্লাদিতাভক্ষাধির জান, তদ্দুইবের, অনকুত্তের সংখ্যাভাষাৎ।
 শতান্তক্ষাণ, ১৮৫ পূর্বা।

কিমিতি নেবাতেহত আছ সংবীলেতি। বাজনেব দেশান্তরে কালান্তরে বাংস্তৃতনের করে ক্রামাণ দোলবশাং সামিহিতদেশকালবভরাবগামতেহতেহলোগি ন বাজাভাব ইতি। নতু অনুস্তৃতনি কৃতিং পরেহলনাতেহত আছ শল্পনী "তি। অন্তর্ভিহনাত্ত্তভ অংগ্রেইমানবভ্যমাৎ অভিনেধ তাবং ব্যঞ্চানমিতি নিশ্যালত, ক্রামাণি প্রতিভ্রেষ প্রত্যানমিত নিশ্যালত, ক্রামাণি প্রতিভ্রেষ প্রত্যানমিত ক্রামাণি নিশ্যালত, ক্রামাণি প্রতিভ্রেষ প্রত্যানম্ভব্য ক্রাম্য ইতি।—পার্থসামিশভ্রে বিশাল্পনি নিশালত ক্রামাণি ক্রিমাণি নিশালত ক্রামাণি ক্রমাণি ক্রমাণি নিশালত ক্রামাণি ক্রমাণি ক্রমাণি নিশালিক ক্রামাণি নিশালিক ক্রমাণি ক্রমাণিক ক্

585

সিদ্ধান্ত। কিন্তু বিশেষ এই বে, কুমান্তিলের মতে অপ্রক্রান স্থতিবিশেষ, উহা প্রত্যক্ষ জ্ঞান নতে। কুমারিলের মতের ব্যাখ্যাভা পার্থদার্থি মিশ্র ইহা দমর্থন করিয়াছেন। ভগবান্ শঙ্করাচার্য্যও বেলাক্তস্থান্দারে বর্গনর্শনকে স্থতি বলিয়া, উহা যে, জাঞ্চবস্থার প্রত্যক্ষ জ্ঞান হইতে বিলক্ষণ, স্তরাং উহাকে দৃষ্টান্ত করিয়া বিজ্ঞানবাদের সমর্থন করা বার না, ইহা বুঝাইরাছেন'। স্থতরাং তীহার মতেও অপ্পজান বে, সর্বাত্রই সংস্থারবিশেষজ্ঞ, স্নুতরাং পূর্বাত্রভূতবিষরক, ইহা বুরা বার। কারণ, বাহা স্বৃতি, তাহা সংস্থার বাতীত জ্ঞান। বে বিষয়ে বাহার সংস্থার নাই, তাহার ত্রিষয়ে অরণ হর না, ইহা সর্মদক্ষত। পুর্নাল্পতর বাতীতও সংস্কার জন্মিতে পারে না। নৈরাত্রিক ও বৈশেষিক্সপ্রানারের কথা এই বে, অংগর পরে জাগরিত হইলে "আমি হন্তী দেখিরাছিলাম," "আমি পর্বত দেখিয়াছিলাম" ইত্যাদিরপেই ঐ অর্থদর্শনের মানস জ্ঞান জবো; তদ্বারা বুঝা বার, ঐ বপ্রজ্ঞান প্রতাক্ষবিশেষ। উহা স্থতি হইলে আমি "হস্তী স্থরণ করিয়াছিলাম" ইত্যাদিরদেই উহার জ্ঞান হইত। পরস্ত অপ্রজান স্থতি হইলে অপ্রস্তুলে বিবর্তবাদী বৈদান্তিকদম্প্রদায়ের মিখা। বিষয়ের স্ষ্টিও উহার প্রাতিভাদিক সন্তা স্বীকারের প্রয়োজন কি ? ইহাও বিচার্যা। সে ধাহাই হউক, ফলকণা, স্বপ্নজ্ঞানের বিষয় যে, অণীক নহে এবং সম্বন্ত স্বপ্নজ্ঞানই ছে, পুর্বাহাভূত-বাহ্ন পদার্থবিষয়ক, ইহা ভট্ট কুমারিল ও শঙ্করাচার্য্য প্রভৃতিও সমর্থন করিয়াছেন। শ্বরাচার্যোর মতে ঐ দম্ত বাফ বিষয় সং না হইলেও অসংও নহে। কারণ, অসং বা অলীক পদার্থের উপনন্ধি হয় না। কিন্তু অপ্রজ্ঞানের বিষয়গুলি পূর্ব্বামুভূত, ইহা স্বীকার্য্য হইলে তন্-দৃষ্টাত্তে প্রমাণ ও প্রমেরকে অদং বা অলীক বলা বার না। কারণ, সংগ্রহানের বিষয়গুলিও অলীক নহে। নাহা পূর্কাকুভূত, তাহা অলীক হইতে পারে না, ইহাই এখানে মহর্ষির মূল ভাৎপৰ্য্য 1081

ভাষ্য। এবঞ্চ দতি—

### সূত্ৰ। মিথ্যোপলব্ধের্বিনাশস্তত্ত্ব-জ্ঞানাৎ স্বপ্নবিষয়াভি-মানপ্রণাশবৎ প্রতিবোধে ॥৩৫॥৪৪৫॥

অনুবাদ। এইরূপ হইলেই অর্ধাৎ ভ্রমজ্ঞান তত্তজানরূপ প্রধানাশ্রিত হইলেই তত্তজানপ্রযুক্ত মিথ্যাজ্ঞানের বিনাশ হয়—যেমন জাগর্থ হইলে স্বপ্নে বিষয়ভ্রমের বিনাশ হয়।

ভাষ্য। স্থাণো পুরুষোহয়মিতি ব্যবসায়ো মিথ্যোপলব্ধিঃ—অত্স্মিং-স্তদিতি জ্ঞানং। স্থাণো স্থাণুরিতি ব্যবসায়স্তত্ত্বজ্ঞানং। তত্ত্-জ্ঞানেন চ

 <sup>&</sup>quot;বৈধর্মান্ত ন ম্বরাদিবং" (বেদান্তপুর, ২।২।২৯)। অপিচ দ্বতিরেখা বং বয়্রদর্শনং উপাসন্ধিন্ত আদারিতক্রান্ত, অনুস্পলক্ষান্ত প্রত্যক্ষরতার ব্যবস্থানুত্বতে" ইত্যাবি শারীরকভাষ্য।

মিথ্যোপলবিনিবর্ত্তাতে,—নার্থঃ স্থাবৃপুরুষদামান্তলকণঃ। যথা প্রতিবাধে যা জানবৃত্তিস্তয়া স্থাবিষয়াভিমানো নিবর্ত্তাতে,—নার্থো বিষয়দামান্তলকণঃ। তথা মায়া-গর্কবনগর-মুগত্ফিকাণামপি যা বৃদ্ধয়োহতিয়িংস্তাদিতি ব্যবদায়ান্তত্রাপ্যনেইনব কল্লেন মিথ্যোপলবিনিনাশন্তব্-জ্ঞানায়ার্থ-প্রতিষেধ ইতি।

উপাদানবচ্চ মায়াদিষু মিথ্যাজ্ঞানং। প্রজ্ঞাপনীয়নরপঞ্চ দ্রব্য মুপাদায় সাধনবান পরস্য মিথ্যাধ্যবসায়ং করোতি—সা মায়া। নীহার-প্রভূতীনাং নগর-রপদািবেশে দ্রামগরবৃদ্ধিরুৎপদ্যতে, — বিপর্যয়ে তদভাবাৎ। সূর্যয়নীচিষ্ ভৌমেনোমণা সংস্টেষ্ স্পান্দমানেষ্দকবৃদ্ধি-ভবতি, সামাশ্বগ্রহণাৎ। অন্তিকস্থস্থ বিপর্যয়ে তদভাবাৎ। কচিৎ কদাচিৎ কস্তচিচ্চ ভাবায়ানিমিত্তং মিথাজ্ঞানং।

দৃষ্টঞ্ বৃদ্ধি হৈতং মায়াপ্রয়োজ্বুঃ পরস্ত চ, দূরান্তিক স্থয়োর্গন্ধনগরমুগতৃষ্টিকাস্থ, — স্থপ্রতিবৃদ্ধয়োশ্চ স্থাবিষয়ে। তদেতং সর্বাস্তাভাবে
নিরুপাখ্যতায়াং নিরাত্মকছে নোপপদ্যত ইতি।

অমুবাদ। স্থাপুতে "ইহা পুরুষ" এইরূপ নিশ্চয় মিথ্যাজ্ঞান ( অর্থাং ) তদভিন্ন
পদার্থে "তাহা" এইরূপ জ্ঞান। স্থাপুতে ইহা "স্থাপু"—এইরূপ নিশ্চয় তবজ্ঞান।
কিন্তু তবজ্ঞান কর্ত্বক মিথ্যাজ্ঞান নিবর্ত্তিত হয়, স্থাপু ও পুরুষসামাল্যরূপ পদার্থ নিবর্ত্তিত
হয় না। যেমন জ্ঞাগরণ ইইলে যে জ্ঞানোৎপত্তি হয়, তৎকর্ত্বক স্বপ্নে বিষয়ভ্রম
নিবর্ত্তিত হয়, বিষয়সামাল্যরূপ পদার্থ নিবর্ত্তিত হয় না, অর্থাৎ জাগ্রাৎ ব্যক্তির জ্ঞানের
দারা স্বপ্রবিষয় পদার্থের অভাব বা অলীকত্ব সিদ্ধ হয় না। তক্রপ মায়া, গদ্ধব্দেনগর
ও মৃগত্ঞিকার সম্বন্ধেও তদভিন্ন পদার্থে "তাহা" এইরূপ নিশ্চয়াত্মক যে সমস্ত বুদ্ধি
জন্মে, সেই সমস্ত স্থলেও এই প্রকারেই তব্দক্তানপ্রযুক্ত মিথ্যাজ্ঞানের বিনাশ হয়,
পদার্থের অর্থাৎ এ সমস্ত ভ্রমবিষয় পদার্থসমূহের অভাব হয় না।

পরস্তু মায়া প্রভৃতি স্থলে মিথ্যাজ্ঞান উপাদানবিশিষ্ট অর্থাৎ নিমিত্তবিশেষজন্ম।

যথা—"সাধনবান্" অর্থাৎ মায়া প্রয়োগের উপকরণবিশিষ্ট মায়িক বাক্তি "প্রজ্ঞাপানীয়

সরূপ" অর্থাৎ বাহা দেখাইবে,তাহার সমানাকৃতি প্রব্যবিশেষ গ্রহণ করিয়া অপরের মিথ্যা

অধ্যবসায় অর্থাৎ জ্রমান্থক নিশ্চয় জন্মায়,—তাহা মায়া। নীহার প্রভৃতির নগররূপে

সন্ধিবেশ হইলে অর্থাৎ আকাশে হিম বা মেঘাদি গর্কবনগরের নায় সন্ধিবিষ্ট হইলেই

দূর হইতে নগরবৃদ্ধি উৎপন্ন হয়। যেহেতু "বিপর্যায়ে" অর্থাৎ আকাশে নীহারাদির
নগররূপে সন্ধিবেশ না হইলে সেই নগরবৃদ্ধি হয় না। সূর্য্যকিরণ ভৌম উন্ধা কর্তৃক
সংস্ফেই হইয়া স্পন্দনবিশিষ্ট হইলেই সাদৃশ্যপ্রত্যক্ষরশতঃ (তাহাতে) জলবৃদ্ধি
জন্মে। যে হেতু নিকটন্থ ব্যক্তির "বিপর্যায়"প্রযুক্ত অর্থাৎ সাদৃশ্যপ্রত্যক্ষের অভাববশতঃ সেই জলজ্ঞম হয় না। (ফলিতার্থ) কোন স্থানে, কোন কালে, কোন ব্যক্তিবিশেষেরই "ভাব" অর্থাৎ ঐ সমস্ত জ্ঞানের উৎপত্তি হওয়ায় ভ্রমজ্ঞান নির্নিমিত্তক নহে
অর্থাৎ নিমিত্তবিশেষজন্ম।

পরস্তু মায়াপ্রয়োগকারী ব্যক্তি এবং অপর অর্থাৎ মায়ানভিজ্ঞ দ্রন্থী ব্যক্তির বৃদ্ধির ভেদ দেখা যায়। দুরস্থ ও নিকটন্থ ব্যক্তির গদ্ধর্বনগর ও মরীচিক। বিষয়ে এবং মুপ্ত ও প্রতিবৃদ্ধ ব্যক্তির অ্থাবিষয়ে বৃদ্ধির ভেদ দেখা যায়। সেই ইহা অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত বৃদ্ধিকৈত, সকল পদার্থের অভাব হইলে (অর্থাৎ) নিরুপাখ্যতা বা নিঃস্বরূপতা হইলে উপপন্ন হয় না, অর্থাৎ সকল পদার্থিই অলীক হইলে সকলেরই একরূপই বৃদ্ধি জন্মিবে, বিভিন্নরূপ বৃদ্ধি জন্মিতে পারে না।

চিপ্পনী। পূর্ব্রণক্ষবাদী বলিতে পারেন যে, তাংজানের বিপরীত ধর্থার্থজ্ঞান বা তব জ্ঞান স্থীকার করিলে তথারাও পূর্বঞ্জাত ভ্রমজ্ঞানের বিবরগুলির অলীকর প্রতিপাস হইবে। কারণ, তবজ্ঞান হইবে তথন ব্রা ঘাইবে যে, পূর্বঞ্জাত ভ্রমজ্ঞানের বিবরগুলি নাই, উহা থাকিলে কথনই ভ্রমজ্ঞান হইত না; স্কৃতরাং উহা অলীক। মহর্ষি এ জন্য পরে এই স্বজ্ঞের ছারা দিছান্ত বলিরাছেন যে, যেনন জাগরণ হইলে স্থাগ বিবহভ্রমের নিবৃত্তি হর, তজ্ঞানপ্রযুক্ত ভ্রমজ্ঞানের নিবৃত্তি হয়। ভাষাকার প্রভৃতির মতে মহর্ষির তাৎপর্যা এই বে, তর্মজ্ঞানপ্রযুক্ত ভ্রমজ্ঞানের নিবৃত্তি হয়, কিন্ত ভ্রমজ্ঞানের বিবরের অলীকর প্রতিলের হয় না। ভাষাকার ইহা দৃষ্টান্ত ছারা ব্যাইতে বলিরাছেন যে, স্থাবৃত্তে পূর্ববৃদ্ধি, প্রশ্বভিন্ন পদার্থে পূর্ববৃদ্ধি, স্কৃতরাহ উহা মিথা উপলব্ধি অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান। এবং স্থাবৃত্তে ছার্বৃত্তি তল্পজ্ঞান বা ব্যার্জ্জান। ঐ তর্মজ্ঞান জন্মিরে বেই পূর্বজ্ঞাত স্থাগৃতে পূর্ববৃদ্ধির প্রস্ক্রমান বা ব্যার্জ্জান । ঐ তর্মজ্ঞান জন্মিরে বেই পূর্বজ্ঞাত স্থাগৃত পূর্ববৃদ্ধির প্রশ্বত্য প্রার্থিত বা অভাব হয় না। অর্থাৎ তর্মজ্ঞানের ঘারা ভ্রমজ্ঞানের বিবরের অলীকর প্রতিপর হয় না। বেমন জাগরন ইইলে তথন যে জ্ঞানোৎপত্তি হয়, তজ্জনা স্থাপ্রজ্ঞানের বিবরের অলীকর প্রতিপর হয় না। বেমন জাগরন ইইলে তথন যে জ্ঞানোৎপত্তি হয়, তজ্জনা স্থাপ্রজ্ঞানের বিবরের অলীকর প্রতিপর হয়, কিন্ত ঐ স্বগ্লের বিবর-নামান্যের নিবৃত্তি হয় না। স্বর্থাৎ তন্ধারা স্থাজ্ঞানের বিবরের অলীকর প্রতিপর হয়, কিন্তু ঐ স্বগ্লের বিবর-নামান্যের নিবৃত্তি হয় না। স্বর্থাৎ তন্ধারা স্থাজ্ঞানের বিবরের অলীকর প্রতিপর হয় না।।

ভাষাকার মহবির এই ক্রোক্ত দৃষ্টান্তবাংকার বাাখ্যা করিয়া, পরে এই ক্রের ছারাই পূর্বেকি
"মারাগন্ধর্বনগরস্থাতৃক্ষিকাছা" (৩২শ) এই ক্রোক্ত দৃষ্টান্তের গণ্ডন করিতে বলিয়াছেন বে,
তদ্রুপ অর্থাৎ যথে বিষয়ন্ত্রমের হ্রার পূর্বেকি মারা, গন্ধর্বনগর ও মরীচিকান্ত্রেও বে সমস্ত ক্রমজ্ঞান হলে, সেই সমস্ত ভ্রমজ্ঞান স্থলেও পূর্বোক্ত প্রকারেই তব্জ্ঞানপ্রযুক্ত ভ্রমজ্ঞানেরই নিবৃত্তি হয়, ভ্রমজানের বিষয় দেই সমস্ত পদার্থের অভাব হয় না। অর্থাৎ ঐ সমস্ত হলে পরে তরজান হইলে তদ্যারা বিধরের অলীকর প্রতিপন্ন হয় না। তরজান ভ্রমজানের বিরোধী নহে। স্তরাং উহা ভ্রমজানেরই নিবর্তক হয়, বিয়য়ের নিবর্তক হয় না। ভ্রমজানের ঐ সমস্ত বিষয় দেই স্থানে বিদামান না থাকাতেই ঐ জ্ঞান ভ্রম। কিয় ঐ সমস্ত বিষয় একেবারে অসৎ বা অলীক নহে। অলীক হইলে তদ্বিয়য়ে কোন জ্ঞানই জ্ঞাতে পারে না। কারণ, "অসৎখ্যাতি" স্বীকার করা বায় না। পরন্ত অলীক হইলে তদ্বিয়য়ে বথার্থ-জ্ঞান অদন্তব। বথার্থজ্ঞান ব্যতীতও ভ্রমজ্ঞান জ্ঞাতে পারে না, ইয়া পূর্বে কবিত হইয়ছে। স্তরাং ভ্রমজ্ঞানের বিষয়সমূহ ধথার্থ জ্ঞানেরও বিষয় হওয়ায় উয়া কোন মতেই অলীক হইতে পারে না। অসংখ্যাতিবাদীর কথা পরে পারেয়া বাইবে।

পূর্ব্বোক্ত "নায়াগন্ধর্বনগর" ইতানি স্ত্রোক্ত দৃষ্টান্তের বারা প্রনাণ ও প্রদেরবিবরক জ্ঞানকেও বিধ্যা বা অন বলিয়া প্রমাণ ও প্রমের পদার্থকৈ যে, অসং বা অলীক বলিয়া প্রতিপদ্ধ করা বার না, ইহা সমর্থন করিতে ভাষ্যকার পরে নিজে বিশেষ যুক্তি প্রকাশ করিয়াছেন যে, মার্যা প্রস্তৃতি স্থলে বে বিধ্যা জ্ঞান বা অন জন্মে, তাহা উপাদানবিশিষ্ট অর্থাৎে নিমিত্তবিশেষজ্ঞ । "উপাদান" শব্দের বারা বে, এখানে নিমিত্তবিশেষই ভাষ্যকারের বিবক্ষিত, ইহা তাঁহার উপদংহারে "নানিমিত্তং মিথাজ্ঞানং" এই বাব্যের দ্বারা বুঝা যায়। নিমিত্তবিশেষ বা সাম্যাবিশেষ অর্থত "উপাদান" শব্দের প্রয়োগ হইরা থাকে। ভাষ্যকারের যুক্তি এই যে, মান্যা প্রভৃতি স্থলে বেমন নিমিত্তবিশেষজ্ঞাই অবজ্ঞান জ্ঞান ক্ষেয়, তজ্ঞাপ প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক জ্ঞান স্থলে ভদ্তনক ঐক্যপ কোন নিমিত্তবিশেষজ্ঞাই হইবে। কিন্তু সর্ব্বির প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক জ্ঞান স্থলে ভদ্তনক ঐক্যপ কোন নিমিত্তবিশেষ নাই। অতএব সর্ব্বিত্তই প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক জ্ঞান স্থলে ভদ্তনক ঐক্যপ কোন নিমিত্তবিশেষ নাই। অতএব সর্ব্বিত্তই প্রমাণ ও প্রমেরবিবরক জ্ঞান স্থলে ভদ্তনক ঐক্যপ কোন

ভাষাকার পরে বথাক্রমে মায়া, গন্ধর্কনগর ও মরীতিকান্তলে ভ্রমজ্ঞান যে নিমিত্রবিশেবজন্ত, ইয়া
র্কাইবার জন্ত প্রথমে "মায়া"র ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, মায়াপ্রবোগের উপকরণবিশিষ্ট মারিক
বাক্তি প্রষ্টাদিগকে যাহা দেখাইবে, তাহার সদৃশারুতি প্রবাহিশের প্রহণ করিয়া অপরের ভ্রমজ্ঞান
উৎপন্ন করে, তাহাই মারা। ভাষাকারের এই ব্যাধ্যা হারা ব্যাং হার যে, ঐ হলে মারিক ব্যক্তি
অপরের যে ভ্রম উৎপন্ন করে, ও ভ্রমজ্ঞানকে তিনি "মারা" বলিয়াছেন। বল্পতঃ ঐলুক্লালিক-ভ্রমক্রানবিশেবও যে, "মারা" শক্ষের হারা পূর্কাবালে কথিত হইরাছে, ইয়া "অভিজ্ঞানশকুন্তল"
নাটকের যার্চ অন্তে মহাকবি কালিনাসের "হগ্রো হু মায়া হু মতিভ্রমো হু" ইত্যাদি স্নোক্রের
হারাও ব্যাং যার। কিন্তু ঐল্বজ্ঞালিক ব্যক্তি অপরের ভ্রম উৎপালন করিতে যে মন্ত্রাদির
প্রয়োগ করে, উহাও যে, "মান্না" শক্ষের হারা কথিত হইরাছে, ইয়াও পরে ভাষ্যকারের
"মান্নপ্রয়োক্ত্র" এই বাক্যের হারা ব্যাং যার। "মান্না" শক্ষের দন্ত, দন্তা, কাপটা প্রভৃতি
আরও বহু অর্থ আছে। শক্রছবের জন্ত রাজ্যের আপ্রয়ণীর শান্ত্রোক্ত সংশ্রবিধ উপারের মধ্যে
"মান্না" ও ইক্সজাল পূথক্রপে কথিত হইরাছে। তন্মধ্যে "মান্না" কাপটারিশের। উহাতে
মন্ত্রাদির আবিশ্রকতা নাই। কিন্তু ইক্সজালে মন্ত্রভাদির আব্রাক্তা আছে। "নীর-

286

মিতোৰর" নিবন্ধে (রাজনীতিপ্রকাশ, ৩০৪—৬ পূর্চায়) শান্তপ্রনাপের বারা ইহা বর্ণিত হইরাছে। "দভাত্রেয়তত্ত্ব" মন্ত্রবিশেষদাধ্য ইন্তঞ্জালের স্বিস্কর বর্ণন আছে। "ইন্তজাল তত্ত্বে" ওৰ্থিবিশেষণাধ্য ইক্সঞালেরও বর্ণন হইড়াছে। কণ্টতা অর্থেও "মারা" শব্দের প্ররোগ আছে। এই অধ্যানের প্রথম আহিকের তৃতীয় স্ত্রের বৃত্তিতে বিশ্বনাথ লিখিরাছেন,—"পর-বঞ্চনেচ্ছা মারা"। এইরুপ শ্বরাস্থরের "নারা"ও শাস্ত্রে কথিত ইইরাছে। এ জন্ম মারার একটা নাম "শাঘরী"। শঘরাত্মর হিরণাকশিপুর আদেশে প্রহলাদকে বিনাশ করিবার জন্ত মারা স্থান্ত করিরাছিল এবং বালক প্রহলাদের দেহ রক্ষার্থ ভগবান বিষ্ণুর স্দর্শন চক্রকর্ত্ত শবরাস্থ্রের সহত্র মারা এক একটা করিয়া খণ্ডিত হইরাছিল, ইহা বিষ্ণুপরাণে বর্ণিত আছে'। আমদ্-ভাগকতের দশম ক্ষেত্র ৫৫শ অধ্যায়েও শ্বরা সুরের মায়াশতবিজ্ঞতা এবং মায়াকে আশ্র করিয়া প্রভাষের প্রতি অন্ত নিংক্ষেপ বণিত হইয়াছে'। তদ্বারা ঐ মায়া বে শ্বরাঞ্রের অন্তবিংশ্য হুইতে ভিন্ন পদার্থ, ইহাই বুঝা বার। -বস্ততঃ শান্তাদিগ্রছে অনেক স্থলে মারার কার্য্যকেও মারা বলা হুইরাছে। পুর্বোদ্ধত বিফুপুরাণের বচনেও শ্বরাস্থরের মারাস্ট্র অন্তনহজ্ঞকেই "মারাসহজ্ঞ" বলা হইয়াছে বুঝা ধার। কিন্ত তদ্ধারা অস্থ্রাদির অন্তবিশেষই "মায়া" শব্দের বাচা, ইহা নির্দারণ করা বাহ না। পরস্ক আফুরী মাবার ভাষ রাক্ষদী মারাও "মারা" শব্দের ঘারা ক্থিত হইরাছে। শ্ৰীমন্তাগৰতে মুগরপধারী রাক্ষণ মারীতকে "মাধামুগ" বলা হইবাছে"। কিন্ত মারীচের মারা ও উহার কার্য্য তাহার কোন অন্তবিশেষ নহে। রামান্থজের মতে নারীচের মায়া কি, তাহা "দর্মদর্শন-দংশ্রহে" মাধবাচার্যাও কিছু বলেন নাই। এইজপ প্রমেশ্বরের শক্তিবিশ্বেও বেনাদি শাল্রে "মায়া" শব্দের ছারা কথিত হইয়াছে। পূর্ব্বাচার্যাগণ দেই স্থলে ব্যাখ্যা করিয়া থিরাছেন,—"ক্ষটন্বটন-

ুনকাবৰ্ণনসংগ্ৰহে" ভাষানুজ্যপতি সাগবাচাৰ্যা "তেন মায়ানহজ্ৰং" ইত্যাধি লোক উক্ত কৰিছা সামানুজ্যে মত স্মৰ্থন কৱিতে বলিয়াছেন বে, বিভিন্ন পদাৰ্থ হাউন্মৰ্থ পাৰ্নাখিক অহ্বাদিৰ অন্তবিশ্বেই "মায়া" শক্ষেৰ বাচা, ইবা উক্ত ভোকের থানা বুবা থাব। অৰ্থাং শক্ষাচাৰ্য্য যে অবান্তব মায়া খীকাৰ করিয়াছেন, তাহা "মায়া" শক্ষেৰ বাচা নহে। আনুলাগে কিছুপুরাণের আনোক উক্ত ভাইত হৈছে। কিছু উহাৰ চতুৰ্থ পাৰে "একৈকজেন" আইএপ পাঠই প্ৰকৃত। কুলানী সংখ্যাপৰ বিকুপুরাণেও একপ পাঠই মুক্তিত হইয়াছে। আধুনিক শীকান্যানি কোন কোন প্ৰেকে "এককজেন" এইলাপ কাছে। উহাৰ অৰ্থানি বিব্যে আলোচনা তৃতীয় বতে ১৩০ পুঠাৰ অইবা।

২। স্চ মারাং সমালি রা সৈতেরীং সর্বাধি রাং। সুমুচেংরসরং বর্গং কাকে। বৈহারসোহত্র: । ১০ম । ৫০শ আরু, ২১শ লোক।

७। মারাদ্রগং বিভিত্তে পিত্রদ্ধান্ত্রণে মহাপুরুর তে চরবাবনিলং ৪—১১শ কল, গম বা, তরশ রোজ।

পটামদী ঈশরী শক্তিশাদা"। ভগৰান শঙ্করাচার্য্যের মতে ঐ মারা মিগাা বা অনির্বাচনীয়। উহাই জগতের মিথা। স্টের মূল। মহানৈরামিক উদয়নাচার্যা "ভারকুস্থনাঞ্জলি"র প্রথম স্তবকের শেষ-স্লোকে স্তায়মতানুদারে বলিয়াছেন বে, জীবগণের অনৃষ্টদমষ্টিই শাস্তে পরমেশবের "মায়া" বলিয়া ক্ষিত হইন্নাছে। উহা পরমেশ্বরের স্ট্যানিকার্যো তাঁহার সহকারি-শক্তি অর্থাৎ সহকারি-কারণ। পরমেশ্বর জীবের ধর্মাধর্মারূপ অদৃষ্টসমষ্টিকে অপেকা করিয়াই তদস্থসারে স্পষ্ট্যাদি কার্য্য করেন। ঐ অদুষ্টদমাট অভিত্রেরাধ বলিয়া উহার নাম "মাল্লা" অর্থাৎ মারার নদুশ বলিরাই উহাকে মাল্লা বলা হইরাছে। কিন্ত শ্রীমন্ভগবদ্গীতার "দৈবী ছেবা গুণমরী মম মারা ছরতারা" ইত্যাদি ব**ছ** শ্লোকে এবং শাত্রে আরও বহু স্থলে যে, জীবগণের অদুষ্টসমষ্টিই "মায়া" শব্দের ছারা কবিত ধইরাছে, ইহা বছবিবাদগ্রস্ত। উদয়নাচার্গ্য কুমুমাঞ্চলির দ্বিতীর স্তবকের শেষ শ্লোকেও বলিরাছেন, "মাধাবশাৎ সংহরন"। এবং পরমেশ্বর ইক্সজালের জার জগতের পুন: পুন: স্বান্টি ও সংহার করতঃ ক্রীড়া করিতেছেন, ইহাও ঐ শ্লোকে তিনি বলিয়াছেন। কিন্তু দেখানেও তাঁহার পূর্ম্বোক্ত কথানুদারে ভাঁহার প্রযুক্ত "মারা" শব্দের দারা জীবগণের অদৃষ্টগমান্তই বুবিতে হয়। কিন্ত তিনি বিতীয় ভবকের দিতীয় স্লোকে "মায়াবৎ সময়ান্য:" এই চতুর্থ পালে যে মায়াকে দুষ্টান্তরূপে উল্লেখ করিয়াছেন, উহা ঐন্ডলালিক বা বাজীকরের দার। ইহা তাঁহার নিজের ব্যাখ্যার ছারাই স্পষ্ট বুঝা যায়। পূর্ব্বোক্ত "মান্নাগদ্ধর্ম" ইত্যাদি স্থানুসারে ভাষ্যকারও এখানে সেই মান্নারই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বাজীকর যে দ্রখা দেখাইবে, তাহার সমানাক্ততি দ্রব্যবিশেষ গ্রহণ করিয়া মন্ত্রাদির সাহায়ে জন্তাদিশের যে ত্রম উৎপন্ন করে, উহা যেমন মারা, তজ্ঞপ ঐ স্থলে তাহার প্রযোজা মন্ত্রাদিও তাহার "মারা" বলিয়া কথিত হয়, ইহা পরে ভাষাকারের কথার স্বারা বুঝা যায়। ভাষাকার পূর্ব্বোক্তরণে "মান্না"র ব্যাণ্যা করিয়া ঐ স্থলে ভ্রমজান যে নিমিন্তবিশেষজন্ত, ইহা বুঝাইয়াছেন। মান্না প্রয়োগ-কারীর মন্ত্রাদি সাধন এবং জবাবিশেষের গ্রহণ ঐ স্থলে ভ্রমজানের নিমিত। কারণ, উহা ব্যতীত ঐ ভ্রম উৎপদ্ন করা ধার না। ভাষাকার পরে গন্ধর্কনগর-ভ্রমণ্ড বে নিমিন্তবিশেষভন্ত, ইহা বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, নীহার প্রাভৃতির নগরকাপে দরিবেশ হুইনেই দূর হুইতে নগরবৃদ্ধি জন্মে, मराठ२ के मगबर्षि बंदम मा। अर्था२ आकारने हिम दा प्रत मगबाकाद मनिविष्ठे हरेएन हुबन्न वाकि তাদুশ হিমাদিকেই গন্ধর্কানগর বলিয়া ভ্রম করে। ঐ স্থলে হিমাদির নগরাকারে সমিবেশ ও জ্রষ্টার দূরস্থতা ঐ ভ্রমের নিমিত্ত। ভ্রম্ভী আকাশস্থ ঐ হিমাদির নিকটস্থ হইলে তথন তাহার ঐ ভ্রম জন্মে না। তাব্যকার এখানে সামালতঃ নগরবুদ্ধি বলিলেও গন্ধর্কনগরবুদ্ধিই তাঁধার বিবক্ষিত। কোন সময়ে আকাশমগুলে উথিত অনিষ্টস্চক নগরকে গন্ধর্মনগর ও "থপুর" বলা ইইরাছে। বৃহৎ-সংহিতার ৩৬শ অখ্যারে উহার বিবরণ আছে। গন্ধর্মদিগের নগরও গন্ধর্মনগর নামে কথিত হইয়াছে। মহাভারতের সভাপর্বে ১৭শ অধ্যারে উহার উল্লেখ আছে। কিন্তু আকাশে ঐ গ্রুপ্র-নগর ধা অন্ত কোন নগরই বস্তুতঃ নাই। পূর্ম্মোক্ত নিমিত্তবর্শতঃই আকাশে গন্মর্মনগর ভ্রম হইয়া থাকে। ভট্ট কুমারিল গন্ধর্মনগর ভ্রমন্থলে মেল ও পূর্ব্বদৃষ্ট গৃহাদিকে এবং মরীচিকার জল-ভ্ৰম স্থলে পূৰ্বায়ভূত জলাদিকে নিমিন্ত বলিয়া ঐ সমস্ত বাহা বিষয়কেই ঐ সমস্ত ভ্ৰমের বিষয়

বনিষাছন'। তাষাকার পরে মরীচিকার জনত্রয়ও বে নিমিগুরিশেষজন্ত, ইং। ব্রাইতে বলিয়াছেন ছে, ত্র্যাকিরণসমূহ তৌম উন্নার সহিত সংস্কৃত্ত হইয়া স্পান্দনবিশিষ্ট হইলে তাহাতে জনের সাদৃশ্র-প্রভাকবশতঃ দূরস্থ ব্যক্তির জনত্রম হয়। তাৎপর্যা এই ছে, মরুভূমিতে ত্র্যাকিরণ পতিত হইলে উন্নার সহিত সংস্কৃত্তি হইরা চঞ্চল জনের জায় স্পান্দিত হয়। ঐ সময়ে তাহাতে দূরস্থ মুগানির জনের সাদৃশ্র প্রতাক্ষরশতঃ সেই স্ব্যাকিরণেই জন বলিয়া ত্রম হয়। কিন্তু নিকটন্ত ব্যক্তির ঐ তাম হয় না। স্কৃত্রাং দূরস্বও যে সেখানে ঐ ত্রমের নিমিন্তালিয়া, ইরা স্থাকারণ বাতীত যে কোন স্ব্যাকিরণে দূর হইতেও জনত্রম হয় না। স্কৃত্রব মারাদি স্থান ঐ সমস্থ ভ্রমজ্ঞান ছে, নিমিন্তরিশেরজন্ত, ইং। স্বীকার্যা।

ভাষ্যকার শেষে সার যুক্তি প্রকাশ করিয়া কলিতার্থ ব্যক্ত করিয়াছেন যে, কোন স্থানে কোন ভালে কোন ব্যক্তিবিশেষেরই বর্থন ঐ দমস্ত ভ্রমজ্ঞান জন্ম, সর্ভাত্ত সর্ভালে দকল ব্যক্তিরই উহা জ্বো না, তখন ঐ সমন্ত ভ্ৰমজ্ঞান নিনিমিতক নতে, ইহা স্বীকার্য্য। অর্থাৎ ঐ সমন্ত ভ্ৰমজ্ঞানে ঐ সমস্ত নিমিন্তবিশেষের কোন অপেকা না থাকিলে সর্ব্বতি সর্ব্বকালে সকল ব্যক্তিরই ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞান হুইতে পারে। কিন্তু পূর্বপক্ষবাধীও তাহা স্বীকার করেন না। অতএব ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানে ঐ সমস্ত নিমিত্রবিশেশের কারণত্ব স্থীকার করিতে তিনিও বাধ্য। তাহা ইইলে নিমিতের অভাবে দর্ককালে দক্ত ব্যক্তির ঐ দমত ভ্রম জন্মে না, ইহা তিনিও বলিতে পারেন। কিন্তু ঐ দমত নিমিতের সভা অত্মীকার করিয়া সর্বাত্ত সমস্ত বিষয়ের অসভা বা অনীক্ষবশতঃ সকল জ্ঞানেরই ভ্ৰমত্ব সমর্থন করিতে গেলে সর্ক্ষত্র সর্ক্ষকালে সকল ব্যক্তিরই মারাদিস্থগীয় সেই সমস্ত ভ্রমজ্ঞান কেন জলে না, ইহা তিনি বলিতে পারেন না। অতএব ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞান স্থলে পুর্বোক্ত ঐ সমস্ত निभाउद महा चीकार्य। ठाश स्रेल मात्रानि मुटेाएखद बाता शुर्खभक्षवानी खमान अ आस्मानिसम्ब সমত্ত জানকেই ভ্রম বৃদিয়া প্রমাণ ও প্রমেয়ের অসভা বা অনীকত্ব প্রতিপদ্ধ করিতে পারেন না। কারণ, মায়াদি হুলের আয় সর্কান্ত সমস্ত ভ্রমেরই নিমিন্ডবিশেষ তাঁহারও অবশ্র স্বীকার্যা। তাঁহা হুইলে সমস্ত পদার্থ ই অসৎ বা অলীক, ইহা বলা বার না। স্কুতরাং সমস্ত জানকেই এমও বলা নাম না। অতএব পূর্ব্বপক্ষবাদীর ঐ মত তাঁহার ঐ দৃষ্টাশ্তের দারা দিছ হয় না। ভাষ্যকার ইছা দমর্থন কভিতে শেবে ওঁছোর চরমযুক্তি বলিরাছেন বে, মায়াপ্ররোগকারী এবং মায়ানভিত্র দর্শক ব্যক্তির বৃদ্ধির তেন দেখাও যায়। স্বর্গাৎ মারাপ্রয়োগকারী ঐক্তজানিক বা বাজীকর মায়া-প্রভাবে যে সমস্ত ক্রব্য দেখাইরা থাকে, ঐ সমস্ত ক্রব্য অগত্য বনিয়াই ভাষার জ্ঞান হর। কিন্তু মাধানভিক্ত দৰ্শক উহা সভ্য বলিয়াই তথন বুঝে। অৰ্থাৎ ঐ স্থলে ঐক্তঞালিকের

 <sup>।</sup> প্ৰক্ৰিলবেচনাৰি শ্বন্ধৃত্বী গৃহাৰি চ।

প্ৰ্ক্তিভ্ৰত কাৰণ অভিনয়েখন ভৰা।

ক্ষেত্ৰ হয়।

ক্ষেত্ৰ হয়।

ক্ষিত্ৰ হয

নিজের দর্শন তৎকালেই বাগজানবিশিষ্ট, দর্শকদিগের দর্শন তৎকালে বাধজানশৃত। স্বতরাং ঐ হলে ঐ উভরের বৃদ্ধি বা জ্ঞান একরপ নহে। এইরপ দূরত্ব বাক্তির আকাশে যে, গদ্ধর্বনগর ভ্রম হয়, এবং মরীতিকায় জনলম হয়, তাহা নিকটস্থ ব্যক্তির হয় না। নিকটস্থ বাক্তি উহা অনতা বলিয়াই বুঝিরা থাকে। স্তরাং ঐ স্থলে দুরস্থ ও নিকটস্থ বাক্তির বৃদ্ধি বা জ্ঞানও একরূপ নহে। কারণ, ঐ স্থলে দূরস্থ ব্যক্তির জ্ঞান হইতে নিকটস্থ ব্যক্তির জ্ঞান বিপরীত। এইরূপ সুপ্ত ব্যক্তির অপ্পর্ণ যে জ্ঞান হাল্য, ঐ ব্যক্তি ছাগরিত হইনে ভথন তাহার স্বয়ের বিষয়সমূহে সেইকপ জ্ঞান থাকে না। কারণ, স্বপ্নকালে যে সকল বিষয় সতা বলিয়া বোধ হইয়াছিল, জাগরণের পরে উহা মিখ্যা বলিয়াই বোধ হয়। অতএব ঐ ব্যক্তির বিভিন্নকালীন জ্ঞান একরূপ নহে। কারণ, উহা বিপরীত জ্ঞান। ভাষাকার উপদংহারে তাঁহার বক্তব্য প্রকাশ করিয়াছেন যে, সকল পদার্থের অভাব হইলে অর্থাৎ সকল পদার্থ ই নিরুপাধ্য বা নিঃস্বরূপ হইলে পূর্ব্বোক্ত বৃদ্ধিতেদের উপপত্তি হয় না। তাৎপর্যা এই বে, যদি দকল পদার্থ ই অনীক হয়, কোন পদার্থেরই স্করণ বা সভা না থাকে, তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত স্থলে কাহারই জ্ঞান হইতে পারে না। জ্ঞান খীকার কল্পিলেও সকল ব্যক্তিরই একরপই জ্ঞান হইবে। কারণ, ঘাহা অলীক, তাহা সকলের পক্ষেই অদীক। তাহা কোন কালে কোন স্থানে কোন ব্যক্তি দত্য বনিয়া বুরিবে এবং কোন ব্যক্তি তাহা অসৎ বলিয়া বুঝিবে, ইহার কোন হেতু নাই। হেতু স্থাকার করিলে আর দকল পদার্থবৈই অলীক বলা ধাইবে না। হেতু খীকার করিলা উহাকেও অলীক বলিলে ঐ হেতু কোন কার্য্যকারী হর না। কারণ, বাহা গগনকু স্থাবং অনীক, তাহা কোন কার্য্যকারী হইতে পারে नां। कार्याकाडी विन्ता चोकांत कत्रितां मकत्नांत भाषारे ममान कार्याकाडी हरेरव। सनकथा, পূর্মপঞ্চবাদীর মতে পূর্মোক্ত মান্নাদি স্কলে বৃদ্ধিকেনের কোনন্দেপই উপপত্তি হইতে পারে না। ভাষাকার "সর্বস্থাভাবে" এই কথা বলিয়া ঐ "জভাবে" এই পদের ব্যাথ্যা করিতে বলিয়াছেন,— "নিক্ষপাথ্যভারাং"। পরে উহারই ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন,--"নিরাস্থকত্বে"। সকল পদার্থের অভাব অর্থাৎ নিক্র খাতা। "নিক্রপাধাতা" শক্ষের অর্থ "নিরাত্মকত্ব" অর্থাৎ নিংখরূপতা। সকল পদাৰ্থই নিঃস্বরূপ, ইহা বলিলে দকল পদার্থ ই অত্যন্ত অদৎ অর্থাৎ অলীক, ইহাই বলা হয়। তাহা হুইলে ভাষাকারের এই শেষ কথার ছারা তাঁহার পূর্বোক্ত স্ব্রাভাষবাদীই যে, এখানে তাঁহার অভিমত পূর্ব্বপক্ষবাদী, ইহা রুঝা যায়। কিন্তু তাৎপর্যাতীকাকার পূর্ব্বাক্ত "স্থল্লবিষয়তিমানবৎ" ইত্যাদি (৩১4) পূর্ব্ধণক্ষপুত্রের অবতারণার বিজ্ঞানবাদীকেই পূর্ব্ধণক্ষবাদী বলির। প্রকাশ করিয়াছেন। বার্ছিককারও পূর্ব্ধে বিশেষ বিচারপূর্বাক বিজ্ঞানবাদেরই থণ্ডন করিয়াছেন। কিন্তু ভাষাকারের কথার ছারা তিনি যে, এখানে বিজ্ঞানখাদেরই খণ্ডন করিয়াছেন, তাহা আমরা ব্ৰিতে পারি না। বিজ্ঞানবারী বৌদ্ধ যে ভাবে বিজ্ঞানবাৰের বাাখ্যা করিয়াছেন, তাহা এখানে ভাষাকারের কথার ছারা বুঝা যার না, তাঁহারা জ্ঞান হইতে অতিরিক্ত জ্ঞের স্বীকার করেন নাই। জ্ঞানই তাঁহানিগের মতে জ্জের বিষয়ের স্বরূপ। স্থতরাং তাঁহাদিগের মতে সকল পদার্থ নিরাশ্বক বা নিঃস্থলপ নহে। পরে हेश राक स्टेरन १०६।

# সূত্র। বুদ্ধেশ্চৈবং নিমিত্তসন্তাবোপলস্তাৎ ॥৩৬॥৪৪৬॥

অন্থবাদ। এইরূপ বৃদ্ধিরও অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞানের বিষয়ের ন্যায় ভ্রমজ্ঞানেরও সতা আছে, যেহেতু (ভ্রমজ্ঞানের) নিমিত্ত ও সতার উপলব্ধি হয়।

ভাষা। মিথাবুদ্ধেশ্চার্থনদপ্রতিষেধঃ। কল্মাৎ ? নিমিত্তোপলক্তাৎ সন্তাবোপলস্তাক্ত । উপলভ্যতে হি মিথাবুদ্ধিনিমিতঃ,
মিথাবুদ্ধিশ্চ প্রত্যালমুৎপন্না গৃহতে, সংবেদাছাৎ। তল্মাৎ মিথাবুদ্ধিরপান্তীতি।

অনুবাদ। ভ্রমজ্ঞানেরও "অর্থে"র ন্যায় অর্থাৎ উহার বিষয়ের ন্যায় প্রতিষেধ (অভাব) নাই অর্থাৎ সত্তা আছে। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) নিমিতের উপলব্ধি-বশতঃ এবং সত্তার উপলব্ধিবশতঃ। বিশ্বদার্থ এই যে, যেহেতু ভ্রমজ্ঞানের নিমিত্ত উপলব্ধ হয় এবং ভ্রমজ্ঞান প্রত্যেক আত্মাতে উৎপন্ন হইয়া জ্ঞাত হয়, কারণ, (ভ্রমজ্ঞানের) "সংবেদ্যত্ব" অর্থাৎ জ্ঞেয়ত্ব আছে। অতএব ভ্রমজ্ঞানও আছে।

টিপ্লনী। মহর্ষি পুর্ব্বোক্ত (তথাত৪।৩৫) তিন স্থতের বারা ভ্রমকানের বিধরের সভা সমর্থন করিয়া, এখন ঐ ভ্রমজ্ঞানেরও সন্তা সমর্থন করিতে এবং তদ্বারাও জ্ঞের বিষয়ের সভা সমর্থন করিতে এই স্তত্তের দারা ব্লিয়াছেন বে, এইরপ অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞানের বিষরের স্থায় ভ্রমজ্ঞানেরও সভা আছে। ভাষাকার মহর্ষির বিবক্ষান্ত্রনারে এখানে স্তরোক্ত "বৃদ্ধি" শব্দের হারা মিখ্যা বৃদ্ধি অর্থাৎ ভ্রম জ্ঞানকেই ধ্রহণ করিয়াছেন এবং "অপ্রতিষেধঃ" এই পদের অধ্যাহার করিয়া প্রথমে মহর্ষির নাধ্য প্রকাশ করিয়া-ছেন। "প্রতিষেধ" বনিতে অভাব অর্থাৎ অসতা। স্কুতরাং "অপ্রতিষেধ" শক্ষের দ্বারা অসভার বিদরীত সভা বুঝা ধার। বার্ত্তিককার উদ্দোতকরের উদ্দৃত স্থাের শেষে "অপ্রতিষেধঃ" এই পদের উল্লেখ দেখা যায়। কিন্তু "ভাছস্টানিবদ্ধা"দি এছে "বুদ্ধেশৈতবং নিমিত্তসভাবোপল্ডাৎ" এই পর্যান্তই স্থান্তপাঠ গৃহীত হইবাছে। মহর্বি ভ্রমজ্ঞানের সভা সাধনের কল্প হেতুবাক্য বলিয়াছেন "নিমিন্তগভাবোপণভাব"। হন্দ সমাদের পরে প্রযুক্ত "উপলক্ত" শব্দের "নিমিন্ত" শব্দ ও "সভাব" শক্তের সহিত সম্বর্শতঃ উহার ছারা বৃষ্ধা বায়—নিমিতের উপ্লব্ধি এবং সভাবের উপলব্ধি। "দত্তাৰ" শব্দের ছারা বুঝা বার---সতের অসাধারণ ধর্ম সন্তা। ভাষ্যকার মহর্ষির ঐ হেতুছয়ের ব্যাখ্যা করিবাছেন যে, যেকেন্টু ভ্রমজ্ঞানের নিমিন্তের উপগ্রিছ হর এবং ঐ ভ্রমজ্ঞান প্রত্যেক স্বাস্থাতে উৎপন্ন হইরা জাত হর। কারণ, উহা সংবেদ্য অর্থাৎ জ্ঞের। তাৎপর্য্য এই বে, ভ্রমজ্ঞান উৎপর হইলে প্রত্যেক আরাই মনের দাবা উহা প্রত্যক্ষ করে। কারণ, ভ্রমজানেরও মান্স প্রত্যক্ষ হওয়ায় উহাও জেই। সর্বাত্ত ত্রম বলিয়া উহার বোধ না হইলেও উহার অরুপের প্রত্যক্ষ অবস্তুই হয়।

স্থাত্বাং উহার দ্বার উপলব্ধি হওরার উহারও অভিন্ধ আছে। এবং উহার নিমিতের উপলব্ধিপ্রযুক্তও উহার দ্বা স্বীকার্যা। কারণ, বাহার নিমিত্ব আছে, হাহা অদং হইতে পারে না।
উদ্বোত্তকর বলিরাছেন হে, দামান্ত দর্শন, বিশেষের অদর্শন এবং অবিদ্যান কোন বিশেষের আরোপ,
ক্রমজ্ঞানের নিমিত্ত। ক্রমজ্ঞান স্বীকার করিলে উহার নিমিত্তও স্থাকার করিতেই হইবে। নিমিত্ত
স্থাকার করিলে জ্ঞানের বিষয় পরার্থও স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, ঐ দমস্ত নিমিত্তও উপলব্ধির
বিষয় হয়, এবং উহা বাতীত ক্রমজ্ঞান জ্মিতে পারে না। অতথব বিনি ক্রমজ্ঞান স্থাকার করেন,
তিনি উপলব্ধির বিষয় ঐ দমস্ত নিমিত্ত স্থাকার করিতেও বাধা। তাহা হইলে তিনি আর দক্র
বিষয়কেই স্বাহ্ব বলিতে পারেন না।

উদ্যোত্তকর এই ভাবে ক্যুকারের তাৎপর্য্য বর্ণন করিলেও তাৎপর্য্যটা কাকার এখানে বলিন্ধা-ছেন যে, শ্ব্রবাদী যে মাধ্যমিক ভ্রমজানকে দৃষ্টান্ত করিয়া বাহু প্রাণের অনন্তা সমর্থন পর করিয়া বিচারাসহত্বই পদার্থের অনন্তা সমর্থনপর পরে করিয়া হিচারাসহত্বই পদার্থের তার বলিন্ধা ব্যবস্থাপন করিয়াছেন, তাহার ঐ মত খণ্ডনের জন্তই পরে এই ক্রোট বলা হইয়াছে। অবশু পূর্ব্বোক্ত মণ্ডনের জন্ত প্রথমে মহর্ষির এই ক্রোক্ত মুক্তিও গ্রহণ করা যাইতে পারে। কিন্তু নাগার্জ্জন প্রভৃতি মাধ্যমিকের শ্রুবাদের যেরূপে ব্যাখ্যা ও সমর্থন করিয়া গিয়াছেন, তাহাতে বাহু পদার্থ ও জ্ঞানের অন্তান্ত আমতাই ব্যবস্থাপিত হয় নাই। তাহাদিগের মতে নান্ডিতাই শ্রুতা নহে। পরে এ বিষয়ে আলোচনা করিব। আমরা ভাষাকারের ব্যাখ্যামুসারে এখানে ব্রিত্তে পারি যে, ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত যে "জানুপলভিকে"র মতে "দর্ব্বং নান্তি" অর্থাৎ জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের জন্তা প্রথমে ভ্রমজ্ঞানেরও বান্তব সন্তা নাই, কিন্তু অসজ্ঞাই ব্যবস্থিত, তাহারই উক্ত মত খণ্ডনের জন্ত প্রথমে ভ্রমজ্ঞানেরও বান্তব সন্তা নাই, কিন্তু অসজ্ঞাই ব্যবস্থিত, তাহারই উক্ত মত খণ্ডনের জন্ত প্রথমে ভ্রমজ্ঞানের বিষয়ের সন্তা সমর্থন করিয়াছেন। তদ্বারাও জের বিষয়ের সন্তা সমর্থন করিয়াছে। ক্রম্বাহ প্রয়োক্ত অব্যব্রীর অন্তিক্ত স্বৃত্ত হওরায় অব্যবিধিব্যে অভিমানকে নহর্ষি প্রথমে যে রাগাদি দোবের নিমিত্ত বলিয়াছেন, তাহার কোনকপেই অনুপতির নাই।তঙ্গ

# সূত্ৰ। তত্ত্বপ্ৰধানভেদাচ্চ মিথ্যাবুদ্ধেদ্ধৈ বিধ্যোপ-পত্তিঃ॥৩৭॥৪৪৭॥

অমুবাদ। পরস্ত্র "তত্ত্ব" ও "প্রধানে"র মর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান স্থলে আরোপের আত্রয় ধর্ম্মী এবং উহাতে আরোপিত অপর পদার্থের ভেদবশতঃ ভ্রমজ্ঞানের হিবিধবের উপপত্তি হয় (অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান ধর্ম্মী অংশে যথার্থ, এবং আরোপ্য অংশে ভ্রম। অত্তএব উহা ঐক্তপে হিবিধ)। ভাষ্য। "তত্ত্বং" স্থাপুরিতি, "প্রধানং" পুরুষ ইতি। তত্ত্বপ্রধানরোরলোপাদভেদাৎ স্থাণে পুরুষ ইতি মিথ্যাবুদ্ধিরুৎপদ্যতে,
সামান্যগ্রহণাৎ। এবং পতাকারাং বলাকেতি, লোকে কপোত ইতি।
নতু সমানে বিষয়ে মিথ্যাবৃদ্ধীনাং সমাবেশঃ, সামান্যগ্রহণব্যবস্থানাৎ।
যক্ত তু নিরাজ্বকং নিরুপাথ্যং সর্ববং, তক্ত সমাবেশঃ প্রসভ্যতে।

গন্ধানে চ প্রমেরে গন্ধানিবৃদ্ধয়ে। মিথ্যাভিমতান্তব্প্রধানয়োঃ সামাক্তপ্রহণক্ত চাভাবাত্তববৃদ্ধয় এব ভবন্তি। তত্মানমুক্তমেতৎ প্রমাণ-প্রমেয়বৃদ্ধয়ো মিথোতি।

অমুবাদ। স্থাণু ইহা "তব্ব", পুরুষ ইহা "প্রধান" (মর্থাৎ স্থাণুতে পুরুষ-বুদ্ধিস্থলে ঐ জমের ধর্মী বা বিশেষ্য স্থাণু "তব্ব" পদার্থ, এবং উহাতে আরোপিত পুরুষ "প্রধান" পদার্থ)। "তব্ব" ও "প্রধান" পদার্থর "অলোপ" অর্থাৎ সত্তাপ্রযুক্ত ভেদবশতঃ সাদৃশ্য-প্রত্যক্ষরতা স্থাণুতে "পুরুষ", এইরূপ জমজ্ঞান জন্মে। এইরূপ প্রতাকায় "বলাকা" এইরূপ জমজ্ঞান জন্মে। কিন্তু "সমান" অর্থাৎ একই বিষয়ে সমস্ত জমজ্ঞানের সমাবেশ (সম্মেলন) হয় না। যেহেতু "সামান্য গ্রহণে"র অর্থাৎ সাদৃশ্য-প্রত্যক্ষের ব্যবস্থা (নিয়ম) আছে। কিন্তু বাঁধার মতে সমস্তই নিরাম্বক বা নিরুপাখ্য অর্থাৎ নিঃম্বরূপ বা অলীক, তাঁধার মতে ( একই বিষয়ে সমস্ত জমজ্ঞানের ) সমাবেশ প্রসক্ত হয় [ অর্থাৎ তাঁধার মতে স্থাণুতে পুরুষ-জম্মের স্থায় পূর্বেলক্ত বলাকাজ্রম, কপোত্রম প্রভৃতি সমস্ত জমই জন্মিতে পারে। কিন্তু তাহা বর্থন জন্মে না, তথন জমজ্ঞান স্থলে তর্বপদার্থ ও প্রধানপদার্থের সন্তা ও ভেদ স্বীকার করিয়া উহার কারণ সাদৃশ্য-প্রত্যক্ষের নিয়ম স্বীকার্য্য ]।

পরস্ত গন্ধাদি প্রমেয় বিষয়ে মিখ্যা বলিয়া অভিমত গন্ধাদি জ্ঞান, "তত্ত্ব" পদার্থ ও প্রধান পদার্থের এবং সাদৃশ্যপ্রত্যক্ষের অভাববশতঃ "ভত্তবৃদ্ধি" অর্থাৎ ফ্রথার্থ জ্ঞানই হয়। অতএব প্রমাণ ও প্রমেয়বিষয়ক সমস্ত বৃদ্ধি মিখ্যা অর্থাৎ জ্রম, ইহা অযুক্ত।

টিপ্লনী। মহবি পূর্ব্বোক্ত মত গওন করিতে সর্কাশেষে এই প্রের বারা চরম কথা বজিরাছেন বে, "তত্ব" পদার্থ ও "প্রধান" পদার্থের ভেদবশতঃ অমজ্ঞানের বিবিধ্যের উপপত্তি হয়। এখানে প্রধান ব্যা আব্যাক তে, অমজ্ঞানের বিষয় পদার্থের মধ্যে একটি "তক্ত" ও অপরটি "প্রধান"। বেমন স্থাপ্যতে প্রথম-অম স্থাপে স্থাপু "তক্ত" ও পূক্ষ "প্রধান"। ঐ স্থাকে স্থাপু বস্তুতঃ পূক্ষ নাহে, কিন্তু

তত্তঃ উহা স্থাপুত, এ জন্ম উহার নাম "তব"। এবং ঐ স্থালে ঐ স্থাপুতে পুরুষেরই আরোপ ইওয়ার ঐ আরোপের প্রধান বিষয় বলিয়া পুরুষকেই "প্রধান" বলা বায়। স্থাণ্ড প্রথমের সানুগ্র-প্রভাক্ষরতেই ঐ ভ্রম ছারে, নাচং উহা জরিতে পারে না। স্বভরাং ঐ স্থান ভ্রমের উৎপাদক বিষয়ের মধ্যে পুরুষই প্রধান, ইহা ত্রীকার্যা। ফলকথা, ভ্রমজ্ঞান স্থলে যে ধর্মাতে অপর পদার্থের আরোপ বা এন হল, দেই ধলীর নাম "তল্ব" এবং দেই "আরোপ্য" পদার্থটির নাম "প্রধান"। "তব্" ও "প্রধান" এই ছুইটি গ্রাক্রমে ঐ উভর প্রার্থের প্রাচীন সংজ্ঞা। এখানে ভাষাকারের বাাথার দারাও তাহাই বুঝা বায়। এইরূপ এনজান ও বথার্থ জ্ঞানের মধ্যে যথার্থ জ্ঞানই প্রধান অর্থাৎ শ্রেষ্ঠ, এ বস্তু ভাষ্যকার পূর্ণে অনেক স্থান মথার্থ জ্ঞানক "প্রধান" এই নামের দ্বারাও প্রকাশ করিরাছেন। কিন্তু এই সূত্রে তিনি মহর্ষির তাৎপর্য্যান্ত্রদারে ভ্ৰমঞ্জান স্থলে আরোপা প্রার্থকেই স্থোক্ত "প্রধান" শক্তের বার। ব্যাখ্যা করিরাছেন। তদ্বারা উচা যে, আরোণ্য পদার্থের প্রাতীন সংজ্ঞা, ইহাও বুঝা বাব। বৃত্তিকারও এখানে রাখা। করিয়াছেন, "তবং ধর্মিস্বরূপং, প্রধান্মারোপাং।" বৃত্তিকারের মতে মহর্বির এই शरका बाजा वक्त्या धरे (य, नर्वनच्याठ समझान ९ वथन धर्मी व्याल गर्वार्थ कान, उथन उरमुहोत्स সমস্ত জ্ঞানই ভ্রম, জগতে বথার্পজ্ঞানই নাই, ইহা বলা যায় না। কারণ, জ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানও অংশবিশেষে ধ্বার্থ বলিয়া উহা দৃষ্টান্ত হইতে পারে না। ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার এথানে স্ব্যোক্ত হৈবিদ্য কিব্ৰূপ এবং কিব্ৰুপেই বা উহাব উপপত্তি হয়, তাহা কিছু বাক্ত করেন নাই। ভাষ্যকার এই ফুত্রের বাগ্যা করিতে স্থাণুতে পুরুষণুদ্ধি প্রভৃতি ত্রম প্রতাক্ষ স্থান সাদুখ্য প্রতাক্ষকে নিমিত্ত বলিয়াছেন ) এবং তব-প্রধানভেদও উহার নিমিত্ত হওরায় ভ্রমঞ্জানের নিমিত্ত দ্বিবিধ, ইহাও জীহার তাৎপর্যা বুঝা যায়। মনে হয়, এই বল্পই তাৎপর্যানীকাকার এখানে বণিয়াছেন বে, হুত্রে "মিখ্যাবৃদ্ধি" শব্দের ছারা মিখ্যাবৃদ্ধি বা ভ্রমজ্ঞানের নিমিত্ত লক্ষিত হইরাছে। অর্থাৎ পূর্ব্বসূত্রে ভ্রমজ্ঞানের যে নিমিত্তের উপলব্ধি বলা হইয়াছে, ঐ নিমিত্ত দিবিধ, ইহাই এই সূত্রে মহর্বির বিবক্ষিত। কিন্তু মহর্ষির স্ত্রপাঠের ঘারা তাঁহার ঐরূপ তাৎপর্য্য আমরা বৃথিতে পারি না। আমরা বৃত্তিকার বিখনাথ প্রভৃতির ব্যাখ্যান্থদারে এই ক্তেরর ছারা মহর্ষির ভাৎপর্য্য ব্ঝিতে পারি যে, জগতে যথার্থ জ্ঞানই নাই, সমন্ত জ্ঞানই ভ্রম, ইহা কিছুতেই বলা যার না। কারণ, যে সমস্ত সর্কাস্যত প্রসিদ্ধ ভ্রম, তাহাও তরাংশে ধ্বার্থ এবং প্রধানাংশেই ভ্রম, এই উভয় প্রকারই হয়। স্মৃতরাং একাণে ঐ সমস্ত ভ্রমজানের দিবিধকের উপগনি হয়। বস্ততঃ স্বাপ্তে "ইহা পুরুব" এবং ভক্তিতে "ইহা বছত" এইকপে ভ্ৰমজ্ঞান স্বামিলে দেখানে পথবাৰী স্থাপু ও ভক্তিত স্থাপুত্ব ও ভক্তিত্ব ধর্মের জ্ঞান না হইলেও তদ্গত "ইণ্ড" ধর্মের জ্ঞান হওয়ার উহা ঐ আংশে যথাৰ্থই হয়। কারণ, অগ্রবর্ত্তী দেই স্থাণু প্রভৃতি পদার্থে "ইদত্ব" দর্মের সভা অবক্স স্বীকার্যা। \*ইহা পুরুষ নহে", "ইহা রজত নহে" এইরূপে শেষে স্থাপুতে প্রুষের এবং শুক্তিতে রজতের বাধনিশ্চর হইলেও "ইদশ্ব" ধর্মের বাধনিশ্চয় হর না। স্বতরাং ঐ সমস্ত ভ্রমজ্ঞানের ইনমংশের অর্থাৎ "ইদত্ব" ধর্মের আত্রয় তথাগ্রশ উহা যে যথার্থ, ইহা স্বীকার্যা। অহৈতবাদী বৈদান্তিক-

সম্প্রভাৱত ঐ সমস্ত ভ্রম্থনে ইদমংশের বাবহারিক সত্যতা তীকার করিবাছেন'। পূর্কোক্ত যুক্তি ও মহর্দির এই স্তাল্সারেই ঝোন পূর্বাচার্যা নৈয়াধিক-সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিতে বলিয়াছেন, "ধর্মিণি দর্কমত্রান্তং প্রকারে চ বিগহারঃ।" অর্থাৎ সমত ভ্রমজানই ধর্মী সংশে অর্থাৎ বিশেষ। সংশে বথার্স, কিন্ত "প্রকার" অর্গাৎ বিশেষণ অংশেই ভ্রম। মহামনীবী শৃত্পাণিও "প্রাছবিবেক" গ্রন্থে প্রান্তে ভানত ও বাগত, এই উভব ধর্মাই আছে, উহা বিরুদ্ধ ধর্ম নহে—ইহা সমর্থন করিতে প্রথমে পূর্ব্বোক্ত নৈয়ারিক দিলাপ্তকে দৃষ্টাপ্তরূপেই উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি সেখানে বলিয়াছেন বে, বেমন নৈয়ায়িক মতে ভ্ৰমজ্ঞানে প্ৰমাত্ব ও ভ্ৰমত্ব উভাই থাকে, উহা বিকল্প নহে, তত্ৰাপ প্রাদ্ধেও যাগত্ব ও দানত্ব বিরুদ্ধ নহে। টীকাকার মহানৈয়ায়িক প্রীকৃষ্ণ তর্কালভার দেখানে পুর্ক্ষোক্ত নৈরারিক সিদ্ধান্ত ব্যক্ত করির। বলিরাছেন। বস্ততঃ নৈরায়িকণস্প্রানারের মতে প্রমান্থ ও ভ্রমন্থ বিকল্প ধর্ম নতে। একই জ্ঞানে অংশবিশেষে উহা থাকিতে পারে। ঐ ধর্মদর জ্ঞানগত জাতি-বিশেষ না হওয়ায় তাঁহানিগের মতে জাতিসভরেরও কোন আশক্ষা নাই। কিন্ত তাঁহানিসের মতে সমস্ত ভ্রমই বে, কোন কংশে ধ্রার্থ জ্ঞান, ইহাও বলা ধার না। কারণ, এমন ভ্রমও হইতে পারে धदर कमार्टिक काशावा हरेवाड थारक, वाश मुक्तीध्य है लग । त्य लग्न विश्वस खंदम "हैनस" ধর্মের অথবা বিশেষাগত ঐত্তাপ কোন ঘর্মের জ্ঞান হয় না, কিন্তু অন্ত ধর্মপ্রকারেই সমস্ত বিশেষোর জ্ঞান হয়, দেই ভ্ৰমই সৰ্ববাংশে ভ্ৰম ; উহা কোন অংশেই দথাৰ্থ হুইতে পাৱে না। নব্য নৈমায়িক-গণ ঐত্তপ ভ্রেরও উল্লেখ করিলাছেন। বস্ততঃ বে সমস্ত দোষবিশেশকত ভ্রমজানের উৎপত্তি হয়, দেই দমন্ত গোষবিংশদের বৈচিত্রাবশতঃ ভাষজ্ঞানও বে বিচিত্র হইবে, স্মতরাং কোন স্থানে কাহারও বে সর্বাংশে ভ্রমও হইতে পারে এবং হইবা থাকে, ইহা অস্ত্রীকার করা যার না। কিন্তু প্রায় দর্ম্মত্রই ভ্রমন্তবে কোন বিশেষা অংশে "ইনয়" প্রাকৃতি কোন যান্তব ধর্মের জ্ঞান হওয়ায় সেই সমস্ত ভ্রমাকই বিশেষা অংশে বথার্থ বলা হইয়াছে। মুর্যিও এই প্রের দারা ঐ সমস্ত প্রাদিদ্ধ ভ্ৰমকেই "মিখাবুদ্ধি" শক্ষের হার। গ্রহণ করিয়াছেন। তিনি দর্মপ্রকার দণত ভ্রমকেই এখানে গ্রহণ করেন নাই। তবে ভ্রবজ্ঞান হলে সর্ব্বভ্রই পূর্ব্বোক্ত "তত্ব" ও "প্রধান" নামক পদার্থইর আৰম্ভক। স্বতরাং ঐ উত্তরের দত্তা খীকার্যা। "তর" ও "প্রধান" পনার্গের দত্তা বাতীত ঐ উভয়ের তেনও সমর্থন করা থার না। তাই ভাষ্যকার বলিয়াছেন, "তত্ত্ প্রধানরোরবোপাদ্র চরাৎ।" 'লোপ' শক্ষের অর্থ অভাব ধা অন্তা। স্কেরাং "অলোপ" শক্ষের ছারা সন্তা বুঝা বার। মহর্ষি "ভবপ্রধানভেনাচ্চ" এই বাক্যের ছারা ভ্রমজান ছলে এ পদার্থপরের সভার আবস্তকতা স্তনা ক্রিয়া ইহাও স্থচনা করিয়াছেন যে, ব্রক্তানের বিষয় বলিয়া সমস্ত পরার্থ ই যে অসং, ইহা কিছতেই বলা হার না। কারণ, তর ও প্রধান পরার্থের সম্ভামূলক ভেববশতাই ভ্রমজান

ইবসংখ্যা বতারং ত্রিগং রুপা ইক্তে:—পদবনী, তিত্রদীপ—খনশ লোক।

পূর্ব্বোক্তরপে বিবিধ হয়। নচেং ঐরপে ভ্রম জনিতেই পারে না। অলীক বিধরেই ভ্রমজ্ঞান জন্ম, ইহা স্থাকার করিলে দর্বত্য দর্বাংশই দমান ভ্রম থীকার করিতে হয় এবং তাহা হইলে "ইহা পূক্ষ নহে", "ইহা রজত নহে" ইত্যাদি প্রকারে বাধনিশ্চরকালে "ইদস্থ" ধর্মেরও বাধনিশ্চর স্থাকার করিতে হয়। কিন্তু তাহা দর্বান্ত্রবিরুদ্ধ। কারণ, ঐ স্থলে বাধনিশ্চরকালে "ইহা ইহা নহে" অর্থাৎ অপ্রবর্ত্তা এই স্থাণ্তে "ইদস্থ" ধর্মেও নাই, ইহা তথন কেহই ব্রো না। স্প্তরাং ঐ সমন্ত ভ্রমজ্ঞান যে বিশেষ্য স্থানে বথার্থ, ইহা স্থাবার্থা হইলে পূর্ব্বোক্ত তম্ব ও প্রধানের দত্তাও অবস্থা স্থাকার্যা।

ভাষ্যকার এই পূত্রের দারা পূর্ব্বোক্ত মত বণ্ডন করিতে মহর্ষির গৃঢ় যুক্তির ব্যাগ্যা করিয়াছেন যে, স্থাগতে পুরুষের সাদৃগুপ্রভাক্ষরভা পুরুষ বণিয়া ভ্রম ক্রে। এবং দূর হইতে খেতবর্ণ পতাকা দেখিলে তাহাতে "বলাকা"র নাদুখ্য-প্রতাক্ষত্ত "বলাকা" ( বকণত ্তিক ) বলিয়া ত্রম জন্মে, এবং দুর হইতে খাহবর্ণ কণোতাকার লোষ্ট দেখিলে ভাষ্ঠতে কণোতের সাদুখ-প্রভাক্ষন্ত কণোভ বলিয়া ভ্রম ক্রয়ে। কিন্তু একই বিষয়ে সমস্ত ভ্রমজ্ঞানের সমাবেশ বা দক্ষেত্রন হর না। অর্থাৎ স্থাপুতে পুরুষভ্রমের স্তার বলাকাএম, কণোতভ্রম প্রভৃতি সমত্ত ভ্রম জ্বা না। এইরপ পতাকা প্রভৃতি কোন এক বিষয়েও পূরুষত্রৰ প্রভৃতি সমস্ত ত্রম জন্ম না। কারণ, সাদৃখ্যপ্রতাক্ষের নিরম আছে। অর্থাৎ যে পরার্থে যাহার সাদৃতা প্রতাক্ষ হর, সেই পরার্থেই তাহার ভ্রম জন্ম, এইরূপ নিয়ম ফলার্সারেই স্বীকৃত হ্ইয়াছে। স্কুতরাং স্থাপুতে পুরুষেরই সাদৃগ্র প্রভাক হওয়ার পুরবেরই ত্রম জন্মে। তাহাতে বলাকা প্রাকৃতি সমস্ত পদার্বের ত্রম জন্মে না। ক্ষিত্র থাহার মতে সমস্তই নিংস্বরূপ অলীক, তাঁহার মতে একই পদার্থে সমস্ত ভ্রমজানের সমাবেশ হুইতে পারে। অগাৎ তাঁহার মতে একই স্বাপ্ততে পুরুষত্রন, বলাকাত্রম, কপোডতান প্রভৃতি নমন্ত ভ্ৰমই জন্মিতে পারে। কারণ, অনীক প্লার্থে সাদৃত্য প্রত্যক্ষর পূর্বোক্তরপ নিরম হইতে পারে না। ভ্রমাত্মক সাদুগুপ্রভাক স্বীকার করিলেও সকল পদার্থেই সকল পদার্থের সাদৃগু প্রত্যক্ষ হইতে পারে। কারণ, অলীকত্বলপে সকল পদার্থই সমান বা সদৃশ। ফলকথা, অসৎ পদার্লে অসৎ পদার্থেরই ভ্রম ( "অসংখ্যাতি" ) বীকার করিলে দকল পদার্থেই সকল পদার্থের ভ্রম হইতে পারে। কিন্তু তাহা যথন হয় না, যথন স্থাপুতে পুকুধ-ভ্রমের ছার বলাকা প্রভৃতির ভ্রম হয় না, তথন ভ্ৰমজান হলে পূৰ্বোক্ত "ভ্ৰহ" পদাৰ্থ ও "প্ৰধান" পদাৰ্থের সভা ও ভেন অবক্ত স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে বে পদার্থে বাহার মানৃত্য প্রত্যক্ষ হয়, নেই পদার্থে তাহারই ত্রম হয়, এইন্নপ নিরম বলা গায়। স্ততরাং একই পদার্থে সমস্ত ভ্রমজ্ঞানের আপত্তি হয় না। ভাষো "সমানে বিষয়ে" এই স্থলে "সমান" শব্দ এক আৰ্থ প্ৰযুক্ত হইয়াছে, এবং তুলাভা বা সাদৃত্য অৰ্থে "সামাত" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। "সমান" শব্দের এক এবং তৃন্য, এই দিবিধ কার্থই কোষে ক্ষিত হইরাছে (চতুর্থ থও, ১০২ পূর্তা জইবা)। এখানে "ন তু সমানে বিষয়ে" এই স্থলে "তত্ত সমানে বিষয়ে," এবং পরে "ডক্স সমাবেশঃ," এই স্থলে "ডক্সাসমাবেশঃ" এইরূপ পাঠ পরে কোন পুস্তকে মুক্তিত দেখা যায়। এবং প্রাচীন মুক্তিত অনেক পুস্তকেই "গামান্তগ্রহণা-

বাবস্থানাৎ" এইরূপ পাঠ দেখা হায়। কিন্তু ঐ সমন্ত পাঠের মূল কি এবং অর্থসংগতি কিরুপে হইতে পারে, তাহা অধীগণ বিচার করিবেন। বার্ত্তিকাদি এছে এখানে ভাষাসন্দর্ভের কোন তাৎপর্যা ব্যাথ্যা নাই। তৎপর্যাটীকাকার পূর্ব্বোক্ত ৩৫শ স্ত্তের ভাষাসন্দর্ভেরও কোন ঝাখ্যা না করিয়া দেখানে লিখিয়াছেন,—"ভাষাং অবোধং"।

কিন্তু বার্ত্তিকবার উদ্যোতকর এই প্রকরণের ব্যাখ্যা করিতে বৌদ্ধদমত বিজ্ঞানবাদকেই পূর্ব্বপক্ষরণে গ্রহণ করিয়া উক্ত মতের খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। তদহুদারে তাৎপর্যাটাকাকার ৰাচম্পতি মিশ্ৰও এই প্ৰকরণের প্রারম্ভে বিজ্ঞানবাদীকেই পূর্ব্বণক্ষবাদী বলিয়া স্পষ্ট প্রকাশ করিয়াছেন। এবং উদ্যোতকরের ভার তিনিও "ভারস্ফানিবন্ধে" এই প্রকরণকে "বাহার্থতঙ্গনিরাকরণ-প্রকরণ" বলিয়াছেন। তদকুলারে হৃতিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি নবাগণও এই প্রকরণে বিজ্ঞানবাদকেই পূর্বা-পক্ষরণে গ্রহণ করির। ক্রার্থ ব্যাথা করিয়াছেন। অবশু শৃত্বাদীর ভার বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ-সম্প্রদারও স্বপ্ন, মারা, গর্ক্সনগর ও মরীচিকা দৃষ্টান্ত আশ্রর করিয়া নিজ মত সমর্থন করিয়াছেন। শুক্রবাদের সমর্থক "মাথমিককারিকা" এবং বিজ্ঞানবাদের সমর্থক "ল্প্লাবতারস্ত্রে"ও ঐ সমস্ত দৃষ্টান্তের উল্লেখ দেখা বাহ'। শারীরকভাষে। ভগবান্ শঙ্করাচার্যাও বিজ্ঞানবাদের বাাখ্যার ঐ সমত দৃষ্টাস্তের উরেখ করিরাছেন<sup>\*</sup>। স্মৃতরাং উদ্যোতকর ও বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি এই প্রকর্মে পুর্বোক "বগ্রবিফাভিমানবং" ইত্যাদি (০১/০২) পূর্ব্বপক্ষত্ত্রকরের দারা বৌদ্ধনশ্বত বিক্লান-বাদের ব্যাখ্যা অবশুই করিতে পারেন। কিন্ত ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত ৩ঃশ স্ত্রের ভাষ্যশেষে "তদেতং সর্বস্থাতাবে" ইত্যাদি সন্দর্ভের ভার এই প্রকরণের এই শেষ ফ্রের ভাষোও "বস্তু তু নিরাঅকং" ইত্যাদি লে সন্দর্ভ বলিয়াছেন, তন্ধারা স্পষ্টই বুঝা বার বে, তিনি পূর্ব্বপ্রধরণে যে, "আমুগলন্তিক"কে পূর্ব্বপক্ষবাদী বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন, খাহার মতে "দর্বাং নাত্তি," দেই দর্বাং ভাৰবাদীকেই তিনি এই প্ৰকরণেও পূৰ্ব্বণক্ষবাদিয়াপে গ্ৰহণ করিয়া তাঁহারই অন্তান্ত যুক্তির খণ্ডন-পুর্বক উক্ত মতের মুলোচ্ছেদ করিয়াছেন। ভাষাামুদারে ব্যাখ্যা করিতে হইলে ভাষ্যকারের শেষোক্ত "ধন্ত তু নিরাক্তকং" ইত্যাদি সন্দর্ভেও প্রশিধান করা আবশ্রক। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধসম্প্রদায়ের মতে দকল পলার্থই নিরাক্ষক বা অসৎ নহে। তাঁহারা অবৎখ্যাতিবাদীও নহেন, কিন্তু আত্ম-খ্যাতিবাদী। পরে ইহা হাক্ত হইবে।

ফল কথা, আমরা ব্বিতে পারি বে, ভাষাকার পূর্বোক্ত দর্বাভাববাদের থওন করিতেই ভ্রমজ্ঞানের বিবর বাহু গদার্থের অসভা থওনপূর্বক সভা সমর্থন করার এবং পূর্বে অবরবীর

মধা মার কথা পরো গছর্কনগরং কথা।
 ওবোৎপাদত্তবা ছানং তবা ভদ উবাহতঃ ।—মাধামিক কারিকা, ধণা

শ্বে বা প্ৰথম্ভ সহামতে অমণা একোৰ বা নিংমভাবৰনালাতচজনসংক্ৰিপথাম্পাধ্নায়ামগ্ৰীচাৰকং ইত্যাৰি অভাৰতাহত্ব, ২৭ পুঠা।

২। বেগাল্ডদর্শনের "নাভাব উপলব্ধে" (২.২.২৮) এই প্রের শারীরকভাবের "বথাহি স্বপ্র-মারা-মহীচ্যুকক গ্রন্ধক্রনারাধি-মাতাহা বিকৈর বাংক্লাবেদি প্রায়েশ্রাহকাকারা করন্তি," ইত্যাধি সন্মতি স্ক্রিয়া।

অতিত্ব সমর্থন করিতে বিজ্ঞানবাদীর কথিত অবহবীর বাধক যুক্তিরও খণ্ডন করার বিজ্ঞানবাদেরও মুলোচ্ছেদ হইরাছে। স্নতরাং তিনি এবানে আর পূথক ভাবে বিজ্ঞানবাদকে পূর্বপক্ষরপে এইই করিয়া উহার খণ্ডন করেন নাই। মনে হয়, উদ্যোতকরের সমরে বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধনতাদারের অভ্যন্ত প্রভাব বৃদ্ধি হওরার তিনি এখানে মহবি গোতমের ফ্রের দারা বিজ্ঞানবাদেরই বিচারপূর্বক খণ্ডন করিয়াছেন। তিনি এখানে ভাষাত্মসারে জন্মণ ব্যাখা করেন নাই। স্থাপণ ভাষাকারের পূর্বোক্ত সন্তেই মনোযোগ করিয়া ইহার বিচার করিবেন।

ভাষ্যকার শেষে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্ধপক্ষবাদী যে, গন্ধাদি-প্রমেয়-বিষয়ে, গন্ধাদি-বৃদ্ধিকেও মিথ্যা অর্থাৎ জম বলিয়াছেন, তাহা ভবজান অর্থাৎ বর্থার্থজ্ঞানই হয়, উহা কথনই ভ্রমজ্ঞান হইতেই পারে না। কারণ, ভ্রমজান্তলে "তত্ব" ও "প্রধান" এই প্রাথনিয় থাকা আবস্তুক। কিন্তু গদ্ধকে গদ্ধ বলিয়া বুঝিলে দেখানে "ডক" ও "প্রধান" এই পদার্থনির ঐ বুদ্ধির বিষয় হয় না। কারণ, ঐ স্থানে এক গন্ধকেই "ভব্ব" ও "প্রধান" বলা যার না। যাহা "ভদ্ব" পদার্থ, ভাষাতে আরোপিত অপর পদার্থের নামই "প্রধান"। স্বতরাং ঐ হলে গরুকে "প্রধান" বলা যাহ না। পরস্ত পূর্ব্বপক্ষবাদীর মতে গ্রের অসভাবশতঃ উহা "তত্ত্ব" পদার্গত নছে। স্কতরাং গন্ধকে গন্ধ বলিয়া ব্ঝিলে ঐ স্থলে "ভব" ও "প্ৰধান" নামক বিভিন্ন পদাৰ্থত্য ঐ বৃদ্ধির বিবন না ভওয়ায় উহা লমজ্ঞান হইতেই পারে না। কিন্ত উহা বথার্থ জ্ঞানই হয়। এবং গন্ধাদি প্রমেয় বিখবে বে গন্ধাদি বুদ্ধি ক্ষেয়, তাহা গন্ধাদির সাদৃখ্যপ্রত্যক্ষতন্ত্রও নহে। স্মতরাং উহা ভ্রমজ্ঞান হইতে পারে না। ফলকথা, স্থাণু প্রভৃতি পদার্থে প্রাথাদি পদার্থের ত্রম স্থান ব্যমন "তত্ত্ব" ও "প্রধান" পদার্থ এবং কারণক্রপে সাদৃশু-প্রতাক্ষ থাকে, গছাদি প্রমের বিষয়ে গন্ধাদি-বৃদ্ধিতে উহা না থাকার ঐ সমস্ত প্রমের জ্ঞানকে ভ্রমজ্ঞান বলা যার না। কারণ, ভ্রমজ্ঞানের ঐ বিশেষ কারণ ঐ স্থলে নাই। পূর্বপক্ষবাদী ভ্রমজান স্থলে "ভর্" ও "প্রধান" প্রার্থের আবগুক্তা স্বীকার না করিলেও ভ্রমজানের কোন বিশেষ কারণ স্বীকার করিতে বাগ্য। কারণ, উহা অস্বীকার করিলে সর্বতেই সকল পদার্থের ভ্ৰম হইতে পাৰে। স্থাপুতে পুৰুষ ভ্ৰমেৰ ভাষ বলাকাদি ভ্ৰমণ্ড হইতে পাৰে। কিন্তু গন্ধাদি প্ৰমেশ্ব বিষয়ে গন্ধাদি-বৃদ্ধিও বে ভ্ৰমজ্ঞান হইবে, তাহার বিশেষ কারণ নাই। তাই ভাষাকার বণিয়াছেন, — "সামান্তগ্রহণত চাভাবাৎ।" ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত স্থাপু প্রভৃতিতে প্রথাদি এম ক্ষেন সাদ্তা-প্রত্যক্ষবিশেষ কারণ অর্থাৎ ভ্রমধনক "দোষ"। গন্ধানি প্রমেয় বিষয়ে গন্ধানি বৃদ্ধি স্থলে ঐ দোষ নাই, অন্ত কোন দোষও মাই, ইহাই এখানে ভাষাকারের তাৎপর্যা ব্ঝিতে হইবে। অর্থাৎ ভাষা-কারোক্ত "সামান্তগ্রহণ" শব্দটি ভ্রমজনক-দোষমাত্রের উপনক্ষণ। কারণ, সর্বভ্রই যে সাল্ত প্রত্যক ভ্রমের বিশেব কারণ বা ভ্রমজনক দোব, ইহা বলা গাব না। সাল্স্ত প্রত্যক্ষ ব্যতীতও অক্সান্ত অনেকরণ দোষবশতঃও অনেকরণ দ্রম জন্ম। পিভগোবজন্ত পাণ্ডর-বর্ণ শ্বে পীত-বুদ্ধি, দুরস্ক দৌবছত চক্র ক্রোঁ অল্পরিমান-বুদ্ধি প্রভৃতি বহু এব আছে, ধাহা সাদ্ভ-প্রতাক্ষরত নহে। জ্ঞানের সাধারণ কারণ দলে যে অতিরিক্ত কারণবিশেবছত ত্রম জন্মে, তাহাকেই "দোয" ৰলা ইইৱাছে। ঐ দোষ নানাবিধ। "পিত্তদূরস্থাদিরূপো গোষো নানাবিধঃ স্থতঃ।"—(ভাষা- পরিজ্ঞের। স্বতরাং নোববিশেবজন্ত ভ্রমণ্ড নানাবিধ। কিন্তু গন্ধানি প্রমের গন্ধানি জ্ঞান্ত হে, কোন নোববিশেবজন্ত, এ বিদরে কোন প্রমাণ নাই। পূর্বপাদ্ধবানী সর্ব্বে জনানি বিচিত্র সংখ্যারকেই ভ্রমজনক দোম বিনিত্র এ সংখ্যার ও উথার কারণের সন্ত্রা স্থাকার করিতে ইইবে। কারণ, বাহা অসং বা জনীক, ভাহা কোন কার্যাকারী হল না। কার্যাকারী ইইবে তাহাকে সংপদার্থ ই বলিতে ইইবে। তাহা ইইলে সকল পলার্থই অসং, ইহা বলা বাইবে না। কোন সংপদার্থ ই বলিতে ইইবে। তাহা ইইলে সকল পলার্থই অসং, ইহা বলা বাইবে না। কোন সংপদার্থ বীকার করিত্রেও উহার জ্ঞানক বথার্থ জ্ঞানই বলিতে ইইবে। তাহা ইইলে সমন্ত জ্ঞানই ভ্রম ইহাও বলা বাইবে না। পরন্ত বেখানে পরে কোন প্রমাণের বারা বাধনিশ্চর হয়, সেই স্থলেই পূর্বাভাত জ্ঞানের ভ্রমণ নিশ্চর ইইবা থাকে। কিন্তু গন্ধানি প্রমের বিদ্যার গন্ধানি-বৃদ্ধির পরে কোন প্রমাণের বারাই ইহা গন্ধানি নহে" এইরূপ বাধনিশ্চর হয় না। ব্যক্তিবিশেষের ভ্রমান্ত্রক বাধনিশ্চরে ব্যারাই ইহা গন্ধানি নহে" এইরূপ বাধনিশ্চর হয় না। ব্যক্তিবিশেষের ভ্রমান্ত্রক বাধনিশ্চরের ব্যারা নার্যাকিনান ঐ সমন্ত প্রমেরজ্ঞানকে ভ্রম বলিয়া নিশ্চর করা বার না। পরন্ত বর্ধার্য জ্ঞান এক করা বার বার্যাক্তর বার্যাকিন এক করা বার ক্রমণ্ডাও ভ্রমন্ত্রিক করিবিলিক করা বার কান প্রমাণিক প্রমাণিক করিবিলিক করা বিলিক সমন্তর বৃদ্ধিই বে ভ্রম, ইহা অর্কা। আর্গাৎ পূর্বেশিক শহরের প্রমাণিক সম্বাভিমানবন্ধ প্রমাণিপ্রমেরাভিমানবন্ধ প্রমাণপ্রমেরাভিমানবন্ধ ব্যারা না; উহা যুক্তিরীন, স্বতরাং অযুক্ত।

উদ্যোতকর পূর্বোক্ত "বহাবিষয়াতিমানবং" ইত্যাদি স্ক্রের ছারা বিজ্ঞানবাদীর মতান্থপারে পূর্বাপক বাংগা। করিয়াছেন বে, বেমন অপাবস্থায় বে সকল বিষয়ের জ্ঞান হয়, উরা "চিত্ত" হইতে অর্থাং জ্ঞান হইতে জিয় পদার্থ নাহে, তক্রপ জারাদবৃহায় উপলব্ধ বিষয়মূহও জ্ঞান হইতে জিয় পদার্থ নহে। অর্থাং জ্ঞান হইতে তিয় জ্ঞান নাই। তাৎপর্যাদীকাকার বলিয়াছেন বে, বিজ্ঞানবাদীর মতে প্রথাণ ও প্রমেধিষয়ক জ্ঞান যে ত্রম, এ বিষয়ে জ্ঞানত্বই হেতু, অপাক্ষান দৃষ্টান্ত। উদ্যোতকর পূর্বোক্ত "হেস্ক ভারাদিসিদ্ধিঃ" এই স্থ্যোক্ত মুক্তির ছারা বিজ্ঞানবাদীর স্থান্ত ও তল্লুক উক্ত মতের প্রকাপ্ত্রিক শেষে বিশেষ বিচারের জন্তা বিজ্ঞানবাদীর অপক্ষ-মাধক অস্থানের উরেণ করিয়াছেন বে, বিষয়মূহ চিত্ত হইতে তিয় পদার্থ নহে, বেহেতু উহা প্রান্থ করিয়াছেন বে," বিষয়মূহ চিত্ত হইতে তিয় পদার্থ নহে, বেহেতু উহা প্রান্থ করিয়া তারেণ করে বিজ্ঞান হইতে পরমার্থতঃ তিয় পদার্থ নহে, তক্রপ অন্তান্ত বিষয়মূহও জ্ঞান হইতে ভিয় পদার্থ নহে, তক্রপ অন্তান্ত বিষয়মূহও জ্ঞান হইতে ভিয় পদার্থ নিছে। বিজ্ঞান বাতিরেকে জ্ঞেরের নুত্রা নাই। উক্ত অনুমানের মন্তন করিতে উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, ত্রম ও ছঃথ হইতে জ্ঞান তিয় পদার্থ। কারণ, সুথ

 <sup>।</sup> ন চিত্রবাতিরেবিংগা বিগরা গ্রাহুখানুরেবনাদিবারিত। বখা বেরনাদি গ্রাহুং ন চিত্রবাতিথিকং, তথা বিদরা
 অপি। বেরনা ইবছাবে। চিত্রং ক্রিফানিতি।—ছারবার্ত্তিক।

২। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধান্তবাবের মতে বিজ্ঞানেরই অপর স.ম চিত্র। চিত্র, মন, বিজ্ঞান ও বিজ্ঞান্তি, এই চারিটা পর্বায়ে শব্দ অর্থাৎ সমানার্থক। "বিশ্বেতিকাকারিকা"র বৃত্তির আগ্রন্তে বহুবছু বিধিয়াছেল,—"চত্তং মনো বিজ্ঞানং বিজ্ঞান্তিক্তেতি পর্বায়ায়"।

ও ছঃখ আছু পদার্থ, জ্ঞান উহার এহণ। স্কুতরাং আফ্রগ্রনভাবরণ তঃ সুখ চুংখ এবং উহার জ্ঞান অভিন্ন পদাৰ্থ হইতে পাৰে না। আহা ও গ্ৰহণ যে অভিন্ন পদাৰ্থ, ইহার কোন দৃষ্টাস্ত নাই। कादन, कर्म ७ किया अक्ट निर्मार्थ इंट्रेंट नाटन ना । वर्थाय स्थ ७ घ्रायन य अहनकान किया, উহার কর্মকারক সুথ ও ছঃখ, এ জন্ত উহাকে আহা বলা হয়। কিন্তু কোন ক্রিয়া ও উহার কর্মকারক অভিন পদার্থ হয় না। কুতাপি ইহার সর্অসমত দৃষ্টাক্ত নাই। পরস্ত চতুঃক্তম বা পঞ্চস্কাদি বাদ পরিত্যাগ করিয়া একমাত্র বিজ্ঞানকেই সৎ বলিয়া স্বীকার করিলে ঐ বিজ্ঞানের (उप किकाल मखन रह, देश किकाछ। काइन, विकान गांवर भनार्थ हंदेल वर्गार विकान रहें ভিন্ন বাফ ও আধাাত্মিক আর কোন পদার্থের দকা না থাকিলে বিজ্ঞানভেদের বাফ ও আধাাত্মিক কোন হেতু না থাকার বিজ্ঞানতের কিরপে হইবে ? যদি বল, স্বপ্নের ভেদের স্তায় ভাবনার ভেন বশতঃই বিজ্ঞানের তের হয়, তাহা হইলে ঐ ভাবনার বিষয় ভাবা পনার্থ ও উহার ভাবক পদার্থের ভেদ স্বীকার করিতে হইবে। কারণ, ভাবা ও ভাবক অভিন্ন পদার্থ হয় না। পরন্ত স্বপাদি জ্ঞানের ন্তার সমস্ত জানই ত্রম বলিলে প্রধানজান অর্থাৎ উহার বিপরীত ম্থার্থ জ্ঞান স্মীকার্যা। কারণ, ষে বিষয়ে প্রধান জ্ঞান একেবারেই অলীক, তর্থিয়ে ভ্রমজ্ঞান হইতে পারে না। ঐরপ জ্ঞানকে ভ্ৰম বলা যায় না। উহার দর্বসন্মত কোন দুঠান্ত নাই। পরত যিনি "চিত্ত" অর্গাৎ জান হইতে ভিন্ন বিষয়ের সন্তা মানেন না, ভাঁহার অপক্ষসাধন ও পরপক্ষ খন্তনও সম্ভব নহে। কারণ, ভিনি ভাঁহার চিত্তের দারা অপরকে কিছু বুঝাইতে পারেন না। তাঁহার চিত্ত" অর্থাৎ দেই জ্ঞানবিশেষ অপরে বুঝিতে পারে না—বেমন অপরের স্বগ্ন সেই ব্যক্তি না বলিলে অপরে জানিতে পারে না। বলি বল, স্বপক্ষদাধন ও প্রপক্ষ থপুনকালে বে সমত শব্দ প্রয়োগ করা হয়, তখন সেই সমত শব্দাকার ডিল্লের দারাই অপরকে বুঝান হয়। শকাকার চিত্ত অপরের অজ্ঞেয় নহে। কিন্তু তাহা বলিলে "শকাকার চিত্ত" এই বাক্যে "আকার" পদার্থ কি, তাহা বক্তবা। কোন প্রধান বস্তু অর্থাৎ সভ্য পদার্থের সাদৃত্ত-বশতঃ তম্ভিন্ন পদার্থে তাহার বে জ্ঞান, উহাই আঞার বলা বার। কিন্ত বিজ্ঞানবাদীর মতে শক্ষ নামক বাস্থা বিষয়ের সন্তানা থাকার তিনি "শকাকার চিত্ত" এই কথা বলিতে পারেন না। শব্দ সত্য পদাৰ্থ হুইলে এবং কোন বিজ্ঞানে উহার সাদৃত্য থাকিলে তৎপ্ৰযুক্ত ঐ বিজ্ঞানবিশেষকে "শব্দাকার চিত্ত" বলা যায়। কিন্তু বিজ্ঞানবাদী তাহা বলিতে পারেন না। পরস্ত বিজ্ঞান হুইতে ভিন্ন বিষয়ের সজাই না থাকিলে স্বপ্নাবস্থা ও জাগ্রনবস্থার ভেন হইতে পারে না। কারণ, বিজ্ঞানবানীর মতে বেমন স্বপ্নাবস্থার বিব্যের সভা নাই, ভদ্রণ জাঞ্চবস্থাতেও বিষয়ের সভা নাই। স্বত্যাং ইং। श्वभावश्रा ७ हेश क्षांभनवश्रा, हेश किलाश दुना गाहैत ७ वना गाहैत ? डेश वृत्तिवात कान हरू নাই। ঐ অবস্থাদ্যের বৈৰক্ষণা প্রতিপাদক কোন হেতু বলিতে গেলেই বিজ্ঞান ইইতে ভিন্ন বিষয়ের সত্ৰা স্বীকার করিতেই হইবে।

উদ্যোতকর পরে ইহাও বলিরাছেন যে, স্বপ্নাবস্থা ও জাঞ্চবস্থার কোন তেদ না ণাকিলে ধর্মাধর্ম ব্যবস্থাও থাকে না। বেখন স্থাবিস্থার অগ্ন্যাগ্ননে অংশ্ম জন্মে না, তজপ জার্মাবস্থায় অগ্ন্যা-গমনে অধর্মের উৎপত্তি না হউক ? কারণ, জারাদবস্থান্ত অপাবস্থার তার বিষয়পুতা। বিজ্ঞান-

বাদীর মতে তথ্নও ত বস্ততঃ অগ্নাগ্নন বলিয়া কোন বাহু পদার্থ নাই। যদি বল, স্বপ্নাৰস্থান নিজাৰ উপৰাত এবং জাগ্ৰৰস্থান নিজাৰ অসুপ্ৰাতপ্ৰযুক্ত ঐ অবস্থান্তৰৰ তেল আছে এবং ঐ অবস্থানার আনের অপেইচাও স্পইচাবশতঃও উহার তের বুঝা যায়। কিন্তু ইহাও বলা যাব না। কারণ, নিজোপথাত বে, চিত্তের বিক্ততির হেতু, ইহা কিরপে বুঝা যাইবে ? এবং জ্ঞানের বিষয় বাত তি উহার শাইতা ও অপাইতাই বা কিল্লাণ সম্ভব হুইবে, ইহা বলা আৰম্ভাক। যদি বল, বিশ্ব না থাকিবেও ভ বিজ্ঞানের ভেদ দেখা যায়। বেমন তুলা কর্ম-বিপাকে উৎপন্ন প্রেপুর্ণ নদী দর্শন করে। কিন্তু দেখানে বস্ততঃ নদীও নাই, পুরও নাই। এইরুপ কোন কোন প্রেত দেই ছলে দেই নদীকেই জলপূর্ণ দর্শন করে। কোন কোন প্রেত ভাষাকেই ক্ষিরপূর্ণ দর্শন করে। অতএব বুঝা বাব যে, বাখা প্রার্থ না থাকিলেও বিজ্ঞানই ঐকপ বিভিন্নাকার হইয়া উৎপন্ন হর। বিজ্ঞানের ভেদে বাহা পদার্থের দতা অনাবস্থাক। উল্ফোতকর উক্ত क्थांव छ बद्द विनयाद्यन ता, वाद्य भरोर्थ अलोक इहेरण शुरस्री छ कथां व वलाहे बाय ना । कांत्रण, বিজ্ঞানই সেইজপ উপপর হয়, ইয়া বলিলে "দেইজপ" কি প এবং কেনই বা "দেইজপ" প ইয়া জিল্লান্ত। যদি বল, ক্ষরিবপূর্ণ নদী দর্শনকালে ক্ষিরাকারে বিজ্ঞান জন্মে, তাহা হইলে ঐ ক্ষরির कि ? डांश वक्तवा अवर खनाकांत्र अ ननाकांत्र विज्ञान करना, देश विनाद के कन अ ननी कि ? তাহা বক্রবা। ক্ষিরাদি বাহা বিষয়ের একেবারেই সভা না থাকিলে ক্ষিরাকার ও ঋণাকার ইত্যাদি বকিটে বলা বার না। পরত্ত তাহা হইলে দেখাদি নিরমও থাকে না। অর্থাৎ প্রেতগণ কোন স্থান-বিশেষেই প্রপূর্ণ নদী দর্শন করে, স্থানান্তরে দর্শন করে না, এইরূপ নির্দের কোন হেতু না আকায় ঐনপ নিয়ম হইতে পারে না। কারব, দর্বস্থানেই পুরপুর্ণ নদী দর্শন অর্থাৎ তদাকার বিজ্ঞান জ্যাতিত পারে। এখানে দফা করা আবশ্রক বে, বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য বস্থবত্ব "বিংশতিকাকারিকা"র প্রথমে নিজ বিভান্ত প্রকাশ করিয়া বিতীয় কারিকার' ধারা নিজেই উক্ত সিছাত্তে অন্ত সম্প্রদায়ের পূর্বাগক সম্প্রপূর্বক "দেশাদিনির্ম: সিদ্ধ:" ইত্যাদি তৃতার কারিকার ধারা উহার বে উত্তর দিয়াছেন, উদ্যোতকর এথানে উহাই খণ্ডন করিতে পুর্ম্বোক্তরণ সমস্ত কথা খণিয়াছেন এবং পরে "কর্মণো বাসনাক্তঅ" ইতাাদি সপ্তম কারিকার পূর্বান্ধি উক্ত করিয়া উহারও খণ্ডন করিয়াছেন। বস্থবন্তুর উক্ত কারিকাম্ব পূর্বের (২০৪ পৃষ্ঠায়) উদ্ধৃত হইয়াছে। উন্দোতিকর বস্থবনুর সপ্তম কারি-কার অন্ত ভাবে তাৎপর্যা বাাখ্যা করিয়া তত্ত্তরে বলিয়াছেন যে, আমরা কর্মা ও উহার ফলের বিভিন্ন প্রয়তা স্বীকার করি না। কারণ, আমানিগের মতে বে আত্মা কর্মাকর্তা, তাগতেই উহার ফল শ্রুমা।

>। হিজ্ঞপ্তিমান্তমে বৈত্ৰসংশ্বিভাসনাং।

বথা তৈ মি বিক্তাকংকেশ্চলাবিদর্শনং ॥>॥

অন্ধা যদি হিজ্ঞপ্তিনিয়মো বেশকালয়ো:।

শস্তানত চ লুকো ন যুক্তা ক্রিলা মচা ॥

বিশেতিকাকারিকা।

মূত্ৰিত পুতকে বিতীয় কাৰিকার প্ৰথম ও ভূতীয় গাৰে "বলি বিজ্ঞানিকাৰ্তা এবং "সন্তানজানিৱদশ্য" এইরূপ পাঠ সাছে। কিন্ত ইয়া প্রকৃত বলিপ্পা গ্রহণ করা গায় না। আমাদিগের শাস্ত্রে যে কর্মবিশেষের পুত্রাদি বিষরত্বাপ কলের উল্লেখ আছে, দেই সমস্ত বিষয় সং, এবং তজ্জ্ঞ প্রীতিবিশেষ্ট ঐ সমস্ত কর্ম্মের মুখ্য ফল। উহা কর্ম্মকর্ত্তা আত্মাতেই জন্ম। পূর্বের ফলপরীকার মহর্বি নিজেই জন্ত্রণ সমাধান করিয়াছেন (চতুর্ব গন্ত, ২৪৪-৪৫ পূর্চা দ্রষ্টব্য)। উন্দোতকর পরে এখানে চিত্ত বা জ্ঞান হইতে জ্ঞের বিষয়সমূহ বে ভিন্ন পদার্থ, এ বিষয়ে অনুমান-প্রমাণ্ড প্রদর্শন করিয়াছেন এবং প্রথম অধ্যারের প্রথম আছিকের দশম স্থত্তের বার্ত্তিকে পুর্ম্বোক্ত বিজ্ঞানবাদের অমুণপত্তি সমর্থন করিতে আরও অনেক বিচার করিরাছেন এবং দিতীয় ও তৃতীয় অখামেও অনেক স্থলে বিচারপূর্ব্বক অনেক বৌদ্ধ্যতের তীব্র প্রতিবাদ করিয়াছেন। তল্পারা তিনি যে, তংকালে বৌদ্ধ দার্শনিকগণের অতি প্রবণ প্রতিঘন্দী বৈদিক বর্ণাপ্রম-ধর্মারক্ষক মহাপ্রভাবশালী আচার্য্য ছিলেন, ইহা স্পষ্ট বুঝা বার। তিনি বে বস্তবদ্ধ ও দিঙ্নাগ প্রভৃতি কুতার্কিকগণের অজ্ঞান নিবৃত্তির জ্ঞ 'ভারবার্তিক' হচনা করিরাছিলেন, ইহা তাঁহার ঐ গ্রন্থের প্রথম শ্লোকের বারা ও ঐ স্তলে বাচম্পতি মিশ্রের উক্তির ছারা বুঝা বার। উদ্যোতকরের সম্প্রদারের মধ্যেও বহু মনীবা তাঁহার "ফারবার্ত্তিকে"র টাকা করিবা এবং নানা স্থানে বিচার করিয়া বৌদ্ধমত খণ্ডনপূর্ব্বক তৎকালীন বৌদ্ধসম্প্রদারকে ছর্মন করিয়াছিলেন। তাই পরবর্তী ধর্মকীর্তি, শান্তরক্ষিত ও কমলশীল প্রভৃতি বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্যগণ উদ্যোতকরের যুক্তির প্রতিবাদ করিয়া নিজ্মত সমর্থন করিয়াছেন। কমনশীল "তৰ্বংগ্রহণঞ্জিকা"ন বহু স্থানে উন্দোতকরের উক্তি উক্ত করিয়াও উহার প্রতিবাদ করিয়াছেন। কালবশে উদ্যোতকরের সম্প্রানায় বিলুপ্ত হওয়ায় তথন উল্লোভকরের "ক্রায়বার্ত্তিকে"র তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা ও তাঁহার মত-সমর্থন দর্মত হয় নাই। অনেক পরে শ্রীমদবাচম্পতি মিশ্র ফ্রিলোচন গুরুর নিকট হইতে উপদেশ পাইরা উন্দোতকরের "ভারবার্ত্তিকে"র উদ্ধার করেন (প্রাথম খাগুর ভূমিকা, ৩৭ পূর্ত্তা ডাউবা )। খ্রীমধাচম্পতি মিশ্র "ভাগবার্ত্তিকতাৎপর্যাচীকা" প্রণয়ন করিয়া উদ্যোতকরের গৃঢ় তাৎপর্য্য ব্যাখ্যার দারা তাঁহার মতের সংস্থাপন করিরাছেন। তিনি ন্যায়নর্শনের দিতীর স্তত্তের ভাষাবার্তিক-ব্যাখ্যায় বিচারপূর্ক্তক বিজ্ঞানবাদের খণ্ডন করিয়া, তাঁহার "ভর্নমীক্ষা" নামক এছে যে পূর্ব্বে তিনি উক্ত বিবরে বিতৃত বিচার করিয়াছেন, ইহা শেষে লিখিয়াছেন এবং এখানেও বিজ্ঞানবাদের যুক্তি খণ্ডন করিয়া তাঁহার "ভারকনিকা" নামক প্রন্থে পূর্বের তিনি বিস্তৃত বিচার দারা উক্ত যুক্তির খণ্ডন করিয়াছেন, ইহাও শেষে লিখিয়াছেন। তিনি বোগদর্শনের বাসভাষ্যের টাকাতেও ( কৈবল্যপাদ, ১৪-২০ ) বিচারপূর্বক বিজ্ঞানবাদের যুক্তি গণ্ডন করিরা, তাঁহার "ক্সায়কণিকা" প্রন্তে উক্ত বিষয়ে বিস্তৃত বিচার অন্তন্ত্রণীয়, ইহা লিখিয়াছেন। সর্বশেষে তাঁহার ভাষতী টাকাতেও তিনি পূর্ব্বোক্ত বিজ্ঞানবাদের বিশ্বন বিচারপূর্বক খণ্ডন করিরাছেন। ফলকথা, উদ্যোতকরের গুচ তাৎপর্য্য বুরিতে হইলে আমদ্বাচম্পতি মিশ্রের নানা এছে ঐ সমস্ত বিচার বুরিতে হইবে। এখানে এ সমস্ত বিচারের সম্পূর্ণ প্রকাশ সম্ভব নহে। তবে সংক্ষেপে দার মর্ম্ম প্রকাশ করা অভ্যাবশ্রক।

মনীয়াতিত তাদবান্তর বিবরঃ সামাজ কিশ্ববরাৎ সভানাতর চিত্তবং। প্রমাণর মাজাৎ কার্যাত্বনিক্র হাং,

য়র্পুর্বকর তেতি :— জাহবার্তিক।

বিজ্ঞানবাদী বৌদ্দশস্তানায়ের মূল দিছান্ত এই বে, ক্রিয়া ও কারকের কোন ভেন নাই। ভাঁহারা বনিরাছেন,—"ভূতির্ঘেষাং ক্রিয়া নৈব কারকং নৈব চোলতে"। অর্থাৎ বাহা উৎপত্তি, তাহাই ক্রিয়া এবং তাহাই কারক। যোগদর্শনের ব্যাসভাষ্যেও উক্ত সিদ্ধান্ত কথিত হইয়াছে'। ভাঁহাদিগের মতে বিজ্ঞানের প্রকাশক অন্ত কোন পদার্থও নাই। কারণ, প্রকাশ্র, প্রকাশক ও প্রকাশ ক্রিরা অভিন্ন পদার্থ। স্কুতরাং বিজ্ঞান ভিন্ন বৃদ্ধির ধারা অমুভাব্য বা বোধ্য অন্ত পদার্থও নাই। এবং দেই বুদ্ধি বা বিজ্ঞানের যে অপর অনুভব, যদ্বারা উহা প্রকাশিত হইতে পারে—তাহাও নাই। আহ ও গ্রাহকের অর্থাৎ প্রকাশ্ত ও প্রকাশকের পূথক সন্তা না পাকার ঐ বৃদ্ধি অরংই প্রকাশিত হয়, উহা অতঃপ্রকাশ<sup>ই</sup>। উক্ত দিলান্তের উপরেই বিজ্ঞানবাদ প্রতিষ্ঠিত হয়। উহা শ্বীকার না করিলে বিজ্ঞানবাদ স্থাপনই করা যায় না। তাই উদ্যোতকর প্রথমে উহাই অস্বীকার করিয়া বশিয়াছেন,—"নহি কর্ম্ম চ ক্রিয়া চ একং ভবতীতি।" অর্থাৎ কর্মা ও ক্রিয়া একই পদার্থ হয় না। স্তরাং গ্রহণ ক্রিরা ও উহার কর্মকারক গ্রাহ্য বিষয় মতির পদার্থ হইতেই পারে না। ভাৎপর্যাটীকাকার বাচম্পতি মিশ্র উন্দোতিকরের তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়া এথানে পরে ইহাও লিখিয়া-ছেন বে, উদ্যোতকরের ঐ কথার দারা "দহোপণস্তনিয়মাৎ" ইত্যাদি" কারিকায় জ্ঞান ও জ্ঞের বিলয়ের অভেদ সাধনে বে হেতু ক্ষিত হইয়াছে, তাহাও পরাস্ত হইয়াছে ব্ঝিতে হইবে। কারণ, কর্ম ও ক্রিয়া যথন একই পনার্থ হইতেই পারে না, তথন বিজ্ঞান ও উহার কর্ম্মকারক জ্রেয় বিষয়ের তেক স্বীকার্য্য হওরাম বিজ্ঞানের উপলব্ধি হইতে জ্ঞের বিষয়ের উপলব্ধিকে ভিন্ন বলিরাই স্বীকার করিতে হইবে। স্কৃতবাং "সহোপদস্ত" বলিতে জ্ঞান ও জ্ঞেরের এক বা অভিন্ন উপদক্ষিই বিবক্ষিত হইলে ঐ হেতুই অধিক। আর যদি জেয় বিষয়ের সহিত জ্ঞানের উপলব্ধিই "দহোপলশু" এই যথাক্ষত অৰ্থ প্ৰহণ করা যায়, তাহা হইলে ঐ হেতু বিকন্ধ হয়। স্মৃতরাং উক্ত হেতুর দারা জ্ঞান ও জেয় বিরয়ের অভেদ সিদ্ধ হইতে পারে না। উদ্যোতকর কিন্তু বিজ্ঞানবাদীর উক্ত হেতুর কোন উল্লেখ করেন নাই। শারীরক ভাষো শহরাচার্য্য ঐ হেতুরও উল্লেখ করিয়া খণ্ডন করিয়াছেন। শ্ৰীনদ্বাচম্পতি মিশ্ৰ "ভাছকণিকা", যোগদৰ্শন-ভাষোৱ টাকা ও "ভামতী" প্ৰভৃতি এছে "দহোপণস্তনিয়মাৎ" ইত্যাদি বৌদ্ধকারিকা উদ্ধৃত করিয়া বিশ্ব বিচারপুর্বাক উক্ত হেতুর থওন করিরাছেন। 'সর্বাহর্শনদংগ্রহে' মাধবাচার্য্য এবং আরও অনেক গ্রন্থকার বিজ্ঞানবাদের বাাখ্যার উক্ত কারিকা উদ্ধৃত করিয়াছেন। কিন্ত উক্ত কারিকাটী কাহার রচিত, ইহা তাঁহারা (कहरे व्यनन गरि।

э। ক্ষ্মিকবাদিনো বন্তবন, দৈব লিখা, তদেব চ কারক্ষিতাভূপেশ্য: 1—বোগদর্শনভাষা ।গা২০।

নাজোহত্বভাবো বৃদ্ধাহন্তি ভক্তানাত্বভাবহণতঃ।
 প্রাহলবৈধুর্থাব স্বরং সৈব প্রকাশতে।

মহোগলভনিরমানভেরে। নীলতছিয়ো:।
ভেনক আন্তিবিশ্লানৈদৃভিতেকাবিবাববে।

পূর্ব্বোক্ত "সহোপলন্তনিম্নাৎ" ইত্যাদি কারিকার ছারা কথিত হইরাছে যে, নীল জ্ঞান স্থলে নীল ও তদিবল্প বে জান, তাহার ভেদ নাই। নীলাকার জানবিশেষই নীল। এইক্লপ দৰ্মজই জ্ঞানের বিষয় বশিয়া যাহা কথিত হয়, তাহা দদন্তই দেই জ্ঞানেরই আকারবিশের। জ্ঞান হইতে বিষয়ের পূথক সন্তা নাই। জ্ঞান ব্যতিরেকে জ্ঞের অসং। ইহার হেতু বলা হইয়াছে,— "সহোগণভানিরমাৎ।" এখানে "নহ" শক্ষের কর্য কি, ইহাই প্রথমতঃ বুরিতে হইবে। জ্ঞানের সহিতই জ্বের বিষয়ের উপগ্রন্ধি হয়, জ্ঞানের উপলব্ধি ব্যতিরেকে জ্বের বিষয়ের উপগ্রন্ধি হয় না, ইহাই উক্ত হেতুর অর্থ হইলে ঐ হেতু বিশ্বন্ধ হয়। কারণ, জ্ঞান ও জ্ঞেষ বিষয়ের ভেদ না থাকিলে 'দহ' শবার্থ সাহিত্যের উপপত্তি হয় না। ভিন্ন পদার্থেই সাহিত্য সম্ভব হয় ও বলা যায়। স্কতরাং ঐ হেতু জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের তেদেরই সাধক হওয়ার উহা বিরুদ্ধ। বৈভাষিক বৌদ্ধসম্প্রদারের আচার্য্য ভদস্ত ভত্তপ্ত বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিতে পূর্ব্বোক্তরূপ ব্যাখ্যানুদারে উক্ত হেতুকে বিকল্প বলিরাছিলেন। তদমুদারে শ্রীমদবাচম্পতি নিশ্রও তাৎপর্যাটীকার পূর্ব্বোক্ত যথাশ্রত অর্থে উক্ত লোষই বলিরাছেন। কিন্ত "তত্ত্বংগ্রহে" শাস্তর্কিত "দৃহ" শব্দের প্ররোগ না করিয়া যে তাবে পুর্ব্বোক্ত হেতু প্রকাশ করিয়াছেন', তত্ত্বারা বুঝা যায় যে, তাঁহাদিগের মতে নীল জ্ঞানের উপলব্ধি ও নীলোপনন্ধি একই পদার্থ। ঐ একোপনন্ধিই "দহোপনস্ত"। দর্ম্বতই জ্ঞানের উপন্তির বিবরের উপলব্ধি। জ্ঞানের উপলব্ধি ভিন্ন বিষয়ের পূথক্ উপলব্ধি নাই, ইহাই "দহোপণস্কনিরম।" উহার শ্বরা জ্ঞান ও জ্ঞেরের যে ভেন নাই, ইহা দিল্ল হয়। কিন্ত ভ্রান্তিবশতঃ বেমন একই চক্রকে শ্বিচক্র বলিরা দর্শন করে, অর্থাৎ ঐ স্থলে বেমন চক্ত এক হইলেও তাহাতে ভেদ দর্শন হর, তন্ত্রপ জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের তের না থাকিলেও তের দর্শন হয়। ফলকথা, পূর্বোক্ত "সহোপলস্তনিয়ম" শব্দে "সহ" শক্ষের অর্থ এক বা অভিন্ন—উহার অর্থ সাহিত্য নহে। "তর্দংগ্রহণজিকা"র ক্মলণীল ভদস্ত শুভগুপ্তের কথিত সমস্ত দোষের উল্লেখপূর্ব্বক খণ্ডন করিতে শেষে পূর্ব্বোক্ত "দহোপলস্তে"র উক্তরপ ব্যাখ্যা স্পষ্ট করিয়াই বলিয়াছেন<sup>\*</sup>। এবং তৎপূর্ব্বে তিনি শান্তরন্ধিতের <sup>শ</sup>রৎসংবেদন-মেৰ স্তান্থস্ত সংবেদনং জবং"—এই বাক্যোক্ত হেতুরও পূর্বোক্তরণই ব্যাখ্যা করিয়া লিখিয়াছেন,— "ঈ্রুদ এবাচার্যীয়ে 'সহোপলস্কনিয়না'নিত্যাদৌ প্ররোগে হেন্তর্থাহভিপ্রেতঃ।" এথানে "আচার্য্য" শব্দের ঘারা কোন আচার্য্য তাঁহার বুদ্ধিস্থ, তিনি তাহা ব্যক্ত করেন নাই। বহু বিজ্ঞ কোন পণ্ডিত বলেন যে, আচার্য্য ধর্মকীর্ত্তি "প্রমাণবিনিশ্চর" নামে যে গ্রন্থ রচনা করেন, তিব্বতীয় ভাষার উহার

২। দ ক্ষরৈকেনৈরোপলন্ধ একোপলন্ধ ইতাহ্বদর্শেহিভিপ্রেচা। কিং তর্বি প্রান্তরেরোঃ পরশাবনেক এবোপনভো ন প্রান্তি। ব এবহি আনোপলন্তা স এব জ্বেছার, ব এব ক্ষেত্রত স এব জ্বানজ্বতি বাবং।—তত্ত্বসংগ্রহণ পঞ্জিকা, ১৯৮ পৃঠা।

ক্ষুবাদ আছে। তদ্বারা এই পুস্তকের প্রথম অধ্যায়ে "সহোপণগুনিয়মাৎ" ইত্যাদি এবং "নাজ্ঞা-হ্যুভারো বুছাাহস্তি" ইত্যাদি এবং "অবিভাগোহপি বুছ্যাত্মা" ইত্যাদি কারিকা ধর্মকীর্ভিরই রচিত, ইহা বঝা গিয়াছে।

আমরা কিন্ত "তর্গংগ্রহণজিকা"র বৌদ্ধাচার্য্য কমনশীনের উক্তির দারাও ইহা বুকিতে পারি। কারণ, কমগশীল প্রথমে "সংহাপলস্থনিয়মাৎ" এই হেত্বাকো তাঁহার বাাধ্যাত হেত্ব ই আচাৰ্য্যের অভিপ্রেত বলিয়া, পরে উহাতে অক্তের আশঙ্কা প্রকাশ করিয়াছেন যে, আচার্য্য ধর্মকীর্ত্তি ভাষার প্রায়ে ঐ খনে জ্ঞান ও জ্ঞো বিষয়ের উপদব্ধির ভেদ সমর্থনপূর্ম্বক উক্ত দিয়াকে পূর্ম-পক্ষ প্রকাশ করায় তপ্রারা বুঝা যায় বে, উক্ত হেতুবাকো "সহ" শক্ষের বারা এককাল অর্থ ই তাহার বিব্যক্ষিত — অভেদ অর্থ নহে। অর্থাৎ একই দমরে জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের উপলব্ধিই তাহার অভিনত "গহোপনস্ত"; নচেৎ জ্ঞান ও জ্ঞেয় বিষয়ের কাল-ভেন সমর্থন করিয়া তিনি ঐ স্থনে পূর্ব্ব-পক্ষ সমর্থন করিবেন কেন ? জ্ঞান ও জ্ঞেন্ন বিষয়ের এককালই "সংগ্রোপলস্ত" শব্দের দারা তাঁহার বিবক্ষিত না হইলে ঐ স্থলে ঐরূপ পূর্বাপকের অবকাশই থাকে না। কমণশীন এই আশহার সমাধান করিতে বলিয়াছেন বে, কালভেদ বস্তুভেদের ব্যাপ্য। অর্থাৎ কালভেদ থাকিলেই বস্তুভেদ থাকে। স্বতরাং ধর্মকীতি যে জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের অভিন্ন উপলব্ধিকেই "সহোপলস্ত" বলিয়াছেন, তাহা জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের উপলব্ধির কালভেন হইলে সম্ভব হয় না। কারণ, বিভিন্ন-কালীন উপলব্ধি অবশ্রই বিভিন্নই হইবে, উহা এক বা অভিন্ন হইতে পারে না। ধর্মকীর্ত্তি উক্ত-ক্রণ তাৎপর্যোষ্ট জ্রন্নপ পূর্ব্বপক্ষের অবতারণ। করিয়া, উহার থণ্ডন হারা তাঁহার কথিত হেতু "দ্রোপন্তে"র অর্থাৎ জ্ঞান ও জের বিবয়ের অভিন্ন উপন্তিরিরই দ্মর্থন করিয়াছেন। ক্মনশীল এইক্সে ধর্মকীর্ত্তির উক্তিবিশেষের সহিত তাঁহার পূর্ম্বোক্ত কথার বিরোধ ভঞ্জন করায় উক্ত কারিকা ধর্মকীর্ত্তিরই রচিত, ইহা আমরা ব্রিতে পারি। স্কুতরাং কমলশাল পূর্ব্বে "ঈর্ণ এবাচার্য্যারে 'সহোণলস্থনিয়মা'দিতাদৌ প্রারোগে হেত্বর্থাহভিপ্রেতঃ" এই বাকে৷ "আচার্যা" শক্ষের ছারা ধর্মকীর্ত্তিকেই প্রহণ করিয়াছেন, ইহা বুঝা বার। নচেৎ পরে তাঁহার "নম্ চাচার্য্যধর্ম-কীৰ্ত্তিনা" ইত্যাদি সন্দৰ্ভের ছারা পূর্ব্বোক্ত পূর্বাপক্ষের অবতারণা করিয়া ধর্মকীর্ত্তির একাপ ভাৎপর্যা ব্যাখার কোন বিশেষ প্রয়োজন থাকে না। স্থাগণ এখানে কমলশীলের উক্ত দক্ষর্ভে প্রবিধান করিবেন। পরন্ত এই প্রদক্ষে এখানে ইহা বক্তব্য যে, "সহোপগন্তনিবমাৎ" ইত্যানি কারিকা দর্মকীর্তিরই রচিত হইলে উদ্যোতকর যে, জাঁহার পূর্ব্ববর্তী, ইহাও আমরা ব্ঝিতে পারি। কারণ, উদ্যোতকর ঐ কারিকা বা উহার দারা কথিত ঐ হেতুর উল্লেখপূর্বাক কোন বিচারই করেন নাই। কিন্তু বিজ্ঞানবাদ খণ্ডনে উক্ত হেতুর বিচারপূর্বাক খণ্ডনও নিতান্ত কর্ত্ববা।

১। নতু চাচাইবিশ্বনীর্দ্তিনা "বিষয়প্ত জ্ঞানহেতৃত্বােশলকিঃ প্রাঞ্জণলন্তঃ পশ্চাং সংবেদনক্তি ডে"নিতাবং পূর্বন্
পক্ষােদর্শয়তা এককালার্থ্য সহদক্ষােহত বর্ণিতাে ন বতেবার্থ্য—এককালেই বিশ্বনিত কালতেবােগদর্শনা গরন্ত যুক্তং
ন ক্তেকে সতাতি চেল্ল, কালতেবক্ত বপ্ততেকেন বাাগ্যকাং কালতেবােগদর্শননুশলক্ষে নানাক্ষ্যতিশাদনার্থ্যের স্তত্তাাং মুক্তং
ব্যাপাক্ষ ব্যাপকারতিচারাং।—তত্ত্বসংগ্রহপঞ্জিকা, ৫৯৮ পুঠা।

শঙ্করাচার্য্য ও বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি তাহা করিবেও উন্মোতকর কেন তাহা করেন নাই, ইহা অবশ্র চিন্তনীর। উন্মোতকর বস্থবন্ধ ও দিও নাগের কারিকা ও মতের উল্লেখপূর্মক থণ্ডন করিরাছেন। কিন্তু তিনি যে, ধর্মকীর্ত্তির কোন উক্তির উল্লেখ ও থণ্ডন করিরাছেন, ইহা আমরা বৃদ্ধিতে পারি নাই। তুতরাং উন্মোতকর ও ধর্মকীর্ত্তি সমসাময়িক, তাহারা উভরেই উভরের মতের থণ্ডন করিরাছেন, এই মতে আমাদিগের বিশ্বাস নাই। প্রথম থণ্ডের ভূমিকার (৩৮/০৯ পৃষ্ঠীয়) এ বিশ্বরে কিছু আলোচনা করিরাছি।

দে বাহা হউক, মূলকথা, বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাহার্যাগণ দর্বত জ্ঞানের উপলব্ধিকেই বিষয়ের উপলব্ধি বলিয়াছেন, উঠাই তাঁহাদিগের কথিত "দহোপলস্তনিয়ম"। উহার হারা তাঁহারা জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের অভেদ সাধন করিয়াছেন। কিন্ত বিরোধী বৌদ্দশ্রনারও উহা স্থীকার করেন নাই। বৈভাষিক বৌদ্ধসম্প্রদারের আচার্য্য ভদন্ত শুভগুও উক্ত যুক্তি খণ্ডন কয়িতে বহু কথা বলিয়াছেন। শ্রীমদ্বাচস্পতি মিশ্র প্রভৃতি তাঁহার মনেক কথাই গ্রহণ করিয়া বিজ্ঞানবাদ খণ্ডন করিয়াছেন। জাঁহাদিগের মতে জ্ঞান ও বিষয়ের যে একই উপলব্ধি, ইহা অসিদ্ধ। অস্ততঃ উহা দলিগাদিক। কারণ, উহা উভর পক্ষের নিশ্চিত হেতু নহে। স্থতরাং উহার বারা জ্ঞান ও জ্ঞেয় বিষয়ের অভেদ নিশ্চর করা বার না। এইরূপ উক্ত হেতুতে ব্যতিচারাদি দোষও তাঁহারা দেখাইয়াছেন। কিন্তু শাস্ত রক্ষিত "তত্ত্বসংগ্রহে" প্রতিবাদিগণের বৃক্তি খণ্ডন করিয়া অতি স্ক্লভাবে পূর্বোক্ত "দহোপলম্ভ-নিল্লমে"র সমর্থনপূর্বাক উহা যে, জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয়ের আভেনসাধক হইতে পারে,—ঐ হেতু বে, অসিন্ধ বা বাভিচারী নতে, ইহা বিশেষরূপে সমর্থন করিয়াছেন এবং পরে আরও নানা যুক্তির দারা ও ভট্ট কুমারিশের প্রতিবাদের উল্লেখপূর্কক ভাষারও খণ্ডন করিয়া নিজদম্মত বিজ্ঞানবাদের সমর্থন করিয়াছেন'। তাঁহার উপযুক্ত শিষা কম্বশীলও উক্ত মতের প্রতিবাদী ভদস্ত ভারগুপ্ত প্রভৃতির সমস্ত কথার উল্লেখপূর্বাক খণ্ডন করিয়া উক্ত মতের সমর্থন করিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদের রহস্ত বুঝিতে হইলে ঐ সমস্ত মূলগ্রন্থ অবশ্বপাঠ্য। কেবল প্রতিবাদিগণের প্রতিবাদ পাঠ করিলে উভয় মতের সমালোচনা করাও যায় না। স্থুল কথায় ঐকপ গভীর বিহুরের প্রকাশ ও নিরাদ করাও বাম না। পরত্ত বিজ্ঞানবাদের সমর্থক বৌদ্ধাচার্যাগণের মধ্যে বিজ্ঞানবাদের ব্যাখ্যায় কোন কোন অংশে মততেলও হইরাছে। বৌদ্ধাচার্য্য বস্থবদুর "ত্রিংশিকাবিজ্ঞপ্রিকারিকা" এবং উহার ভাষ্য বুঝিতে পারিলে বস্থবন্ধুর ব্যাখ্যাত বিজ্ঞানবাদ বুঝা যাইবে। পরস্ত বিজ্ঞানবাদের খণ্ডন বুঝিতে হইলে উদ্যোতকর প্রভৃতির প্রতিবাদও প্রণিধানপূর্বক বুকিতে হইবে। মীদাংসাভাষো শবর স্বামীও বৌদ্ধমত খণ্ডন করিয়াছেন। তাহারই ব্যাখ্যাপ্রদক্ষে অনেক পরে বৌদ্ধমহাধানসম্প্রদারের বিশেব অভ্যদরশন্যে ভট কুমারিল "শোকবার্তিকে" "নিরাল্খনবাদ" ও "শৃভবাদ" প্রকরণে অতিস্ক বিচার দারা বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ ও শৃত্তবাদের খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন এবং তজ্জ্ঞ তিনি বৌদ্ধগুকুর

<sup>&</sup>gt;। उद्यम्भार्थर, अदम चढ, १६२ पृष्ठी इहेर्ड (गन पर्वस प्रहेता।

নিকটেও অধ্যয়ন স্বীকার করিয়াছিলেন, ইহাও ওনা বার। নীমাংসাচার্য্য প্রভাকরও তীব্র প্রতিবাদ করিয়া বৌশ্বনত খণ্ডন করিয়াছিলেন। শাণিকনাথের "প্রকরণপঞ্চিকা" **এছে** ভাহা বাজ আছে। পরে ভগবান শঙ্করাচার্য্য ও তাঁহার শিব্যসম্প্রদায়ের কার্য্য বিজ্ঞাননবিদিত। পরে শান্তরক্ষিত ও কমলশীল প্রভৃতি বিজ্ঞানবালী বৌদ্ধাচার্য্যগণের প্রভাবে আবার ভারতে কোন কোন স্থানে বৌদ্ধদৰ্ম্মণাৱের অভূচনত ইইলে শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র প্রভৃতি এবং সর্বাধেষে মহানৈয়ারিক উদয়নাচার্য্য ও প্রীধর ভট্ট প্রাভৃতি বিশেষ বিচার করিয়া বৌদ্ধমতের খণ্ডন করেন। বৌদ্ধমত খণ্ডনের জন্ত শেষে উদয়নাচার্য্য "আত্মতত্ত্ববিবেক" প্রছে ধেরণ পরিপূর্ণ বিচার করিয়াছেন, তাহা পদে পদে চিত্তাকর্ষক ও ফুল্ট যুক্তিপূর্ণ। প্রাচীনগণ ঐ গ্রন্থকে "বৌদ্ধাধিকার" নামেও উল্লেখ করিবাছেন। এখন অনেকে বলেন, উহার নাম "বৌদ্ধবিক্কার"—"বৌদ্ধবিকার" নহে। উদ্ধনাচার্য্যের ঐ অপূর্ব্ধ এছ পাঠ করিলে বৌদ্ধনত্প্রনামের তদানীস্তন অবস্থাও বৃক্তিতে পারা বার। বৌদ্ধমতের পঞ্জন বুঝিতে হইলে উদরনাচার্য্যের ঐ প্রন্থের বিশেষ অনুশীলনও অত্যাগ্রক। ফলকগা, বৌদ্ধযুগের প্রারম্ভ হইতেই তারতে বৈদিক ধর্মরক্ষক মীনাংসক, নৈয়ায়িক ও বৈদান্তিক প্রভৃতি নানা সম্প্রদায়ের বহ বহ আচার্য্য নানা স্থানে বৌদ্ধমতের প্রতিবাদ করিয়া নিজ সম্প্রদার রক্ষা করিয়াছিলেন। এখনও বৌৰূপ্ৰভাৰবিধ্বংদী বাংভায়ন ও উদ্দোতকর প্রভৃতি বহু আচার্যাের যে সকল গ্রন্থ বিদ্যা মান আছে, তাহা বৌদ্ধমুগেও ভারতে সনাতন বর্ণাশ্রম ধর্মের উজ্জন চিত্র ও বিজয়পতাকা। ঐ দমন্ত প্রাচ্য চিত্রে একেবারেই দৃষ্টিপাত না করিয়া অভিনব কলিত প্রতীচ্চতির দর্শনে মুখ্ন হওয়া বোর অবিচার। সেই অবিচারের ফলেই শঙ্বাচার্য্যের পূর্ব্বে ভারতে প্রায় সকল ব্রাহ্মণই বৌদ্ধ ক্ষুয়া গিয়াছিলেন, শক্ষরাভার্য্য আদিয়া তাঁহাদিগকে ব্রহ্মণাধর্মে দীক্ষিত করেন, তিনি তাঁহাদিগকে উপবীত প্রদান করেন, ইত্যাদি প্রকার হস্তব্যও এখন গুনা ধার। কিন্ত ইহাতে কিঞ্ছিৎ বক্তব্য এই যে, বাৎক্ষায়নের পূর্বেও বৌদ্ধ দার্শনিকগণের অভাদরের দমর হইতেই শেষ পর্যান্ত ভারতে সর্মশান্তনিক্ষাত তপত্নী কত ক্রন্ধান যে বৈদিকবর্ণাশ্রমধর্ম ক্রফার জন্ত প্রাণপণে বৌদ্ধসম্প্রদারের সহিত কিরুপ সংগ্রাম করিরা গিরাছেন এবং সেই সময়ে নানা স্থানে তাঁহাদিগেরও কিরুপ প্রভাব ছিল এবং তাঁহারা নানা শান্তে কত অপূর্ব্ব গ্রন্থ নির্মাণ করিয়াছিলেন এবং তাঁহাদিগের নিজ নিজ দক্ষদায়ে কত শিষ্য প্রশিষ্য ও তাঁহাদিগের মতবিখাপী কত ব্রাহ্মণ ছিলেন এবং স্থানবিশেষে বৌদ্ধ-সম্প্রদারের প্রভাব বৃদ্ধি হওয়ায় কত ত্রাহ্মণ যে নিজ সম্পত্তি শাস্ত্রগ্রন্থ মন্তকে করিয়া সংশ্রহদার জন্ত পর্কতে আরোহণ করিয়াছিলেন, এই পমস্ত কি সম্পূর্ণরূপে অমুসর্কান করিয়া নির্ণয় করা হইয়াছে ? প্রতীচা দিবাচকুর দারা ত ঐ সমস্ত দেখা ঘাইবে না। একদেশনশী হইরা প্রস্কৃতকের নির্বয় করিতে গেলেও প্রাকৃত তত্ত্বের নির্ণয় হইবে না। এ বিষয়ে এখানে অধিক আলোচনার স্থান मारे।

পুর্বোক্ত "বিজ্ঞানবাদ" খণ্ডনে প্রথমতঃ সংযোগে স্থলভাবে মূলকথাগুলি প্রণিধানপূর্বক বৃথিতে হইবে। প্রথম কথা—জ্ঞান ও জ্ঞের বিষয় যে বস্তুতঃ অভিয়, এ বিষয়ে কোন প্রমাণ নাই। জ্ঞের হইলেই তাহা জ্ঞানপনার্থ এবং জ্ঞানের উপলব্ধিই ক্রেয় বিষয়ের উপলব্ধি,—

জ্ঞের বিক্রের কোন পৃথক্ উপলব্ধি হয় না, স্বভরাং জ্ঞান হইতে জ্ঞের বিক্রের পৃথক্ সন্তা নাই, ইহা বলা বার না। কারণ, জ্ঞানের উপলব্ধি হইতে জ্ঞের বিষয়ের পৃথক্ উপলব্ধিই হইত। থাকে। জ্ঞান হইতে বিছিলাকারেই জ্ঞেল বিকরের প্রকাশ হয়। পরত্ত জ্ঞানক্রিয়ার কর্মকারকই জ্ঞের বিষয়। স্থতরাং উহা হইতে জ্ঞান ভিন্ন পদার্থ। কারণ, ক্রিয়া ও তাহার কর্মকারক কখনই এক পদার্থ হয় না। যেমন ছেদনক্রিয়া ও ছেল্য দ্রব্য এক পদার্থ নহে। পরস্ত ক্রেয় বিষয়ের সভা বাচীত জ্ঞানেরও সভা থাকে না। কারণ, নির্কিবয়ক জ্ঞান জন্মে না। জ্ঞের বিষয়গুলি বস্তুত: জ্ঞানেরই আকারবিশেব; স্কুতরাং জ্ঞানস্বরূপে উহার সত্তা আছে, ইহা বলিলে বাস্তু স্বরূপে উহার দলা নাই অর্থাৎ বাহ্য পনার্থ নাই, উহা অনীক, ইহাই বলা হয়। কিন্তু তাহা হইলে জ্ঞানাকার পদার্থ অর্থাৎ অন্তক্তের বস্ত বাহ্ববৎ প্রকাশিত হয়, এই কথা বলা যার না। কারণ, বাজ পদার্থ বন্ধ্যাপুত্রের ভার অগীক হইলে উহা উপমান হইতে পারে না। অর্থাৎ বেমন "বন্ধাপুত্রের ভার প্রকাশিত হন্ন" এইরূপ কথা বলা যাত্ত না, ভক্রণ "বহির্কাং প্রকাশিত হয়" এই কণাও ব্লা বায় না। বিজ্ঞানবাদী বাহা পদার্থের সভা মানেন না, উহা বাহুত্বজপে শগীক বলেন, কিন্তু অন্তক্ষেত্ৰ বস্তা বহিন্দিং প্রকাশিত হয়, এই কথাও বলেন; স্থতরাং তীহার জন্ধ উক্তিব্রের সামজ্ঞ নাই। শারীরকভাবো ভগবান শহরাচার্যাও এই কথা বলিয়াছেন। পরত্ত ক্রের বিষয়ের সন্তা ব্যতীত ভাহার বৈচিত্র্য হইতে পারে না। বিষয়ের বৈচিত্রা ব্যতীতও জ্ঞানের বৈচিত্রা হইতে পারে না। বিজ্ঞানবাদী অনাদি সংস্কারের বৈচিত্র্যবশৃতঃই জ্ঞানের বৈচিত্র্য বলিয়াছেন। কিন্তু বিষয়ের গৈতিত্র্য বাতীত সেই সেই বিষয়ে সংস্কারের বৈচিত্রাও হইতে গারে না। প্রতিক্ষণে বিজ্ঞানেরই সেই দেই আকারে উৎপত্তি হর এবং উহাই বিজ্ঞানের পরিণাম, ইহাও বলা যাত্র না। কারণ, এরপে ক্ষণিক বিজ্ঞানের উৎপজ্ঞিতে কোন কারণ বলা যায় না। যে বিজ্ঞান দিতীয় কণেই বিনষ্ট হইবে, তাহা ঐ সময়ে অপর বিজ্ঞানের উপাদান-কারণ হইতে পারে না। পরস্ত আলয়বিজ্ঞানসন্তানকে আত্মা বলিলেও উহাতে কালান্তরে কোন বিষয়ের স্বরণ হইতে পারে না। কারণ, যে বিজ্ঞান পূর্বের সেই বিষয়ের সমূত্র করিয়াছিল, তাহা দিতীয় কণেই বিনষ্ট হওয়ায় তাহার অহুভূত বিষয় অপর বিজ্ঞান শ্বরণ করিতে পারে না। আলমবিজ্ঞানসন্তানকে স্বাধী পদাৰ্থ বলিয়া স্বীকার করিলে "সর্বাং ক্ষণিকং" এই সিদ্ধান্ত ব্যাহত হয়। স্বতরাং উহাও প্রত্যেক বিজ্ঞান হইতে কোন অতিরিক্ত পদার্থ নহে, ইহাই বুলিতে হইবে (প্রথম খণ্ড, ১৭০—৭৫ পৃঃ স্রষ্টবা)। পরস্ত জ্ঞান হইতে ভিন্ন বিষয়ের সন্তাই না থাকিলে সর্বাত্র জ্ঞানেরই জ্ঞান জন্মিতেছে, ইহাই বলিতে হয়। কিন্তু তাহা হইলে জ্ঞানের পরে "আমি জ্ঞানকে জানিলাম" এইরপ জান কেন জন্মে না ? ইহা বলিতে হইবে। দর্পতেই কলিত বাস্থ প্রার্থে জানাকার বা অন্তক্তের বস্তই বাহ্ববং প্রকাশিত হয়, ইহা বলিলে দেই সমস্ত বাহ্ব পদার্থের কার্ননিক বা বাবহারিক সভাও অবশ্র স্থীকার করিতে হইবে। কিন্ত তাহা হইলে সেই সমস্ত বাহু পদাৰ্থকৈ পারমাথিক বিজ্ঞান হইতে অভিন্ন বলা যায় না। কালনিক ও পারমাথিক পদার্থের অভেদ সম্ভব নহে। অসহ ও সংগদার্থেরও অভেদ সম্ভব নহে। পরস্ত বিজ্ঞানবাদী

অ্প্রাদিক্তানকে দৃষ্টাস্ত করিছা জ্ঞানক্ষেত্র হারা জাধাবস্থার সমস্ত জ্ঞানকেও ভ্রম ব্লিছা সিদ্ধ করিতে পারেন না। কারণ, জাঞ্জবক্ষার সমস্ত জ্ঞান স্থপাদি জ্ঞানের তুলা নহে। পরস্ক অপ্লাদি জ্ঞান অম হইলেও উহাও একেবারে অদদ্বিবহকও নহে। স্কুতরাং তদ্দৃতীত্তে জাঞানবস্থার সমস্ত জ্ঞানকে অনদ্বিধাক বলিয়া প্রতিপন্ন করা যায় না। পরস্ত দর্ববাৰস্থান্ত স্থানত স্থ হুইলে জগতে বথাৰ্যজ্ঞান থাকে না। উহা না থাকিলেও ভ্ৰমজ্ঞান বগা বাহ না। কারল, বথার্থ-জ্ঞান বা তব্ৰজ্ঞান জন্মিলেই পূৰ্ব্বজাত ভ্ৰমজ্ঞানের ভ্ৰমত্ব নিশ্চর করা বায়। নচেৎ সমস্ত জ্ঞানই ভ্ৰম, ইছা মুখে বলিলে কেহ তাহা প্রহণ করে না। বধার্যজ্ঞান একেবারেই না থাকিলে প্রমাণেরও সভা থাকে না। কারণ, নথার্থ অনুভৃতির সাধনকেই প্রমাণ বলে। সেই প্রমাণ বাতীত কোন সিদ্ধান্ত স্থাপন করিতে গেলে বিনা প্রমাণে বিপরীত পক্ষও স্থাপন করা ধার। বিজ্ঞানবাদী অপরের সম্মত প্রমাণ-পদার্থ এহণ করিয়া যে সমস্ত অনুমানের বারা তাঁহার বিভাস্ত স্থাপন করিয়াছেন, উহার প্রামাণ্য নাই। কারণ, প্রত্যক্ষ-বিক্রন্ধ অন্তমানের প্রামাণ্য কেইই স্বীকার করেন না। বাহ্য পর্নার্থের যখন জ্ঞান হইতে পুথক্ষপেই প্রভাক্ষ হইতেছে, তথন কোন অনুমানের দারাই তাহার অসত্তা শিক্ষ क्ट्रा याच ना । दानां खन्मेंटन जगवान वान्त्रावप्त "ना जाव जिभनदकः" (२:२।२৮) এই एटब्र वाद्रा जै কথাই বনিরাছেন এবং পরে "বৈধর্ম্যান্ড ন স্বপ্নাদিবৎ" এই স্থতের ছারা জাঞ্চনস্থার প্রতাক্ষসমূহ বে, স্প্রাদির তুল্য নহে—এই কথা বলিয়া বিজ্ঞানবাদীর অস্থ্যানের দৃষ্টাস্তও খণ্ডন করিয়াছেন। বোগদর্শনের কৈবলাপাদের পেনে এবং উহার বাদিভাবোও বিজ্ঞানবাদের পণ্ডন হইয়াছে। পরস্ত দুশ্রমান বটগটাদি পদার্থে যে বাহ্নত্ব ও স্থ্যক্ষের প্রত্যক্ষ হইতেছে, উহা বিজ্ঞানের ধর্ম হইতে পারে না। স্বভরাং উহা বিজ্ঞানেরই আকার্বিশেষ, ইহাও বলা বায় না। বিজ্ঞানে বাহা নাই, তাহা বিজ্ঞানের আঞার বা বিজ্ঞানরণ হইতে পারে না। পরত্ত যে এবো চকুংসংযোগের পরে তাহাতে স্থণত্বের প্রত্যক্ষ হইতেছে, উহা কণিক হইলে সূলত্বের প্রত্যক্ষকাল পর্যান্ত উহার অন্তিত্ব না থাকার উহাতে স্থুনছের প্রত্যক্ষ অসম্ভব। স্থুতরাং "সর্ন্ধং ক্ষণিকং" এই সিদ্ধান্তও কোনরূপে উপপন্ন হর না। পরত বিজ্ঞানবাদী বে বায়ওজিতে জ্ঞানাকার রজতেরই ত্রম স্বীকার করিয়াছেন, ঐ বায়ওজিও ত ভাঁহার মতে বস্ততঃ আন হইতে ভিন্ন কোন পদার্থ নছে। উহাও জ্ঞানেরই আকারবিশেষ। তাহা হটলে বস্তুতঃ একটা জ্ঞান-পদার্থেই অপর জ্ঞানপদার্থের ভ্রম হওয়ায় তাহাতে বস্ততঃ কোন বাহ সম্বন্ধ না থাকায় বাহ্যবং প্রকাশ কিরুপে সম্ভব হইবে ৫ ইহাও বিচার্য্য। পরস্ত তাহা হইলে সর্ব্বেত বস্ততঃ জ্ঞানস্থরণ দৎপদার্থই অপর জ্ঞানস্থরণ দৎপদার্থের ভ্রমের অধিষ্ঠান হয়, ইহাই স্বীকার্য্য। বিজ্ঞানবাদী কিন্তু তাহা বলেন না। তিনি বাহ্মপ্রতীতির অপলাপ করিতে না পারিরা করিত বাহ্ প্রার্থেই জ্ঞানের আরোপ খ্রীকার করিয়াছেন। তাঁহার মতে কলিত বাহাঙলি জ্ঞান হইতে ভিন্ন-রূপে অনং। উহাতেই রজতাকার জ্ঞান বা জ্ঞানাকার রজতের ভ্রম হওয়ার সেই রজতের বাহ্যবং প্রকাশ হইরা থাকে। কিন্তু বাহুত্বরূপে বাহু যদি একেবারেই অসৎ বা অলীকই হর, ভাহা হইলে वाकारक श्राक्तान इस, हेहा बना यात्र मा । वाकारक श्राक्तान विचार शाया वे वाका भनार्थत माना चीकार्या হওয়ার বিজ্ঞানবাদীর নিজের বাণেই তাঁহার নিজের বিনাশ তথনই হইবে। পরত ভ্রমের বাহা অধিষ্ঠান,

অর্থাৎ বে পদার্থে অপর পদার্থের ভ্রম হয়, দেই পদার্থের সৃষ্ঠিত দেই অপর পদার্থা অর্থাৎ আরোপা পৰাৰ্থনীর সাদৃখ্য বাতীত সাদৃখ্যমূগক ঐ ভ্রম হইতে গারে না। তাই ওঞ্জিতে রজ্তভ্রমের ভার মন্মব্যাদি-ভ্রম করে না। কিন্তু বিজ্ঞানবাদীর মতে কল্লিত বাহাগুকি বাহা অসং, তাহাই রঞ্জাকার জ্ঞানৰূপ সংপদাৰ্থের ভ্ৰমের অধিষ্ঠান হইলে অসৎ ও সংপ্ৰাৰ্থের কোন সাদৃশ্য সম্ভৱ না হওয়ায উক্তরপ ভ্রম হইতে পারে না। কলিত বা অদং বাহু শুক্তির সহিত্ও ব্রজতাকার জ্ঞানের কোনরূপে কিঞ্ছিৎ সাদৃশ্য আছে, ইহা বলিলে করিত সমস্ত বিষয়ের সহিতই উহার কোনরূপ সাদৃশ্য স্বীকার্য্য হওরায় ভক্তিতে রজতভ্রমের ন্তায় মহুধাদি-ভ্রমও স্মীকার করিতে হয়। কারণ, জ্ঞানাকার দল্পাদিরও ঐ কলিত বাহা শুক্তিতে ত্রম কেন হইবে না ? ইহাতে বিজ্ঞানবাদীর কথা এই যে, ভিন্ন ভিন্ন বিজ্ঞান নিয়ত ভিন্ন ভিন্ন বিষয়াকারেই উৎপন্ন হয়। বিজ্ঞানের ঐকপই পরিণাম স্বভাব-দিছ। অর্থাৎ দর্মবিষয়াকারেই দক্তা বিজ্ঞানের উৎপত্তি হয় না। স্ততরাং বিজ্ঞানের স্বভাবাস্থ-পারে ভত্তিতে ঐ স্থনে রন্ধতাকার জ্ঞানেরই উৎপত্তি হয়। কোন স্থলে উহাতে অম্ভাকার জ্ঞানেরও উৎপত্তি হয়। সর্বাকার জ্ঞানের উৎপত্তি হয় না। কিন্ত ইহা বলিলে বিজ্ঞানবাদীর মতে উক্তরণ জমে বিজ্ঞানের স্বভাব বা শক্তিবিশেষই নিয়ামক, সাদৃগ্রাদি আর কিছুই নিরামক নতে, ইহাই স্বীকার্যা। কিন্তু তাহা হইলে ঐ স্বভাবের স্বতন্ত্র সন্তা ও উহার নিয়ামক কিছু আছে কি না, ইহা বক্তবা। বিজ্ঞানের অভাবও যদি অপর বিজ্ঞানরপই হয়, তাহা হইলে দেই বিজ্ঞানেরও স্বভাববিশেষ স্বীকার করিয়া উহার নিয়ামক বলিতে হইবে। এইরূপে অনস্ত বিজ্ঞানের অনস্ত স্বভাব বা শক্তি কল্লনা করিলা বিজ্ঞানবাদী কল্লনাশক্তিবলৈ বার্থ বিচার করিলেও বস্ততঃ উহা তাঁহার কল্পনা মাত্র, উহা বিচারদহ নহে।

বেদবিশ্বাদী অধৈতবাদী বৈদান্তিকসম্প্রাদার কিন্তু এক্লগ কল্লনা করেন নাই। তাঁহানিগ্রের মতে জ্রের বিষয় বা জগংপ্রপঞ্চ সংও নহে, অসংও নহে, দং অথবা অসং বলিয়া উহার নির্কাচন বা নির্কাপ করা যায় না। স্ক্তরাং উহা অনির্কাচনীয়। অনাদি অবিদ্যার প্রভাবে সনাতন ব্রক্ষে ঐ অনির্কাচনীয় জগতের ভ্রম হইতেছে। ঐ ভ্রমের নাম "অনির্কাচনীয়খ্যাতি"। ওক্তিতে হে রক্ষতের ভ্রম হইতেছে, উহাও "অনির্কাচনীয়খ্যাতি"। ঐ স্থলে রাক্ষ শুক্তি অসং নহে; উহা ব্যবহারিক সত্য। উহাতে অনির্কাচনীয় রক্ষতের উংগত্তি ও ভ্রম হইতেছে। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ যদি নিজ মত সমর্থন করিছে যাইয়া শেষে উক্ত অহৈত মতেরই নিক্টবর্ত্তা হন, তাহা হইলে কিন্তু আমৈতমতেরই জয় হইবে। কারণ, অবৈত্তমতে বেদের প্রামাণা শ্রীকৃত, বেদকে আমার করিয়াই উক্ত মত সমর্থিত। তাই উহা "বেদনয়" অর্থাৎ বৈদিক মত বলিয়া কথিত হয়। বেদ ও সনাতন অক্ষকে আমার করিয়ে বিজ্ঞানবাদের অপেক্ষায় বলী। স্কতরাং বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধ বিচার করিতে করিতে শেষে আত্মরক্ষার জন্ম অহৈত মতেরই নিক্টবর্ত্তা হইলে তথন অধৈত মতের জয় অবশ্রত করিতে শেষে আত্মরক্ষার জন্ম অহৈত মতেরই নিক্টবর্ত্তা হইলেও তথন বিজ্ঞানবাদীয় নিজ মত ধবংস হওয়ার তাহার বৌদ্ধন্ত থাকিবে না। তথন তিনি "ইতে। ভ্রইন্ততো নাই" হইবেন। আত্মতব্রিবেক গ্রম্থে মহানিয়ায়িক উদযানাযায় উক্তরূপ তাৎপর্যেই প্রথম

করে বিজ্ঞানবাদীকে অবৈত মতের কুন্ধিতে প্রাবেশ করিতে বণিরাছেন। পরেই আবার বলিয়াছেন বে, অথবা "মতিকৰ্দন" অৰ্থাৎ বুজির মালিভ পরিত্যাগ করিয়া নীলাদি বাফ বিষয়ের পারমার্থিকত্ব বা সত্যতার অর্থাৎ আমাদিগের দমত হৈতমতে অবস্থান কর। তাৎপর্যা এই যে, বিজ্ঞানবাদী বৃদ্ধির মালিগুরণতঃ প্রকৃত দিল্ধান্ত বৃত্তিতে না পারিলে অকৈতমতের কুঞ্চিতে প্রবেশ করন। তাহাতেও আমানিগের ক্ষতি নাই। কিন্তু তাঁহার বৃদ্ধির মাণিন্ত নিবৃদ্ধি হইলে তিনি আর এই বিখের নিকা করিতে পারিবেন না। ইহাকে কণ্ডস্বুরও বলিতে পারিবেন না। অনিন্য ঈদুশ বিশ্বকেই দত্য বলিয়া স্বীকার করিতে হইবে। এখানে লক্ষ্য করা আবস্তাক বে, উদয়না-চার্য্য বিজ্ঞানবাদীকে অবৈহত মতের কুজিতে প্রবেশ করিতে বলিলেও পরে বিশ্বের সতাতা বা বৈত-মতে অবস্থান করিতেই বলিয়াছেন এবং তাহাতে বৃদ্ধির মালিক্ত ত্যাগ করিতে বলিয়াছেন। স্থতরাং তিনি এখানে অহৈতমতেরই সর্বাপেকা বলবভা বলিয়া উক্ত মতে তাঁহার অমুরাগ স্থচনা করিয়া গিনাছেন, ইহা প্রতিপন্ন হন না। ধাহার পূর্বাপর এছ পর্য্যালোচনা করিলেও ইহার বিপরীতই বুঝা যায়। এ বিষয়ে চতুর্গ বণ্ডে (১২৫—২৯ পৃষ্ঠার) আলোচনা দ্রস্টব্য। ফলকথা, উক্ত অবৈত-নতের স্থান থাকিলেও বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ ও শুক্তবাদের কোন স্থানই নাই. অর্থাৎ উহা দাড়াইতেই পারে না, ইহাই উদয়নের চরম বক্তব্য। তাই শেষে বলিয়াছেন,—"তথাগতমতক্ত ত কোহবকাশঃ।" পূর্ব্বোক্ত বিজ্ঞানবাদ খণ্ডনে জয়ত ভট্ট প্রভৃতি ইহাও বলিহাছেন যে, বিজ্ঞানবাদী সর্বাত্ত কলিত বাহু পদার্থে জ্ঞানাকার বা অন্তর্জের বস্তরই ভ্রম স্বীকার করেন। জ্ঞানরূপ আন্মাই তাহার মতে অন্তক্ষের। স্তরাং সর্বত আত্মথ্যাতিই তাঁহার খীকার্যা। কিন্তু তাহা হইলে "ইহা নীল" এইরূপ জান না হইরা "আমি নীন" এইরূপই জান হইত এবং "ইহা রুজত" এইরূপ জান না হইরা "আমি রজত" এইরাপ জানই হইত। কারণ, সর্বাত্র অন্তজ্ঞের জ্ঞানেরই এম হইলে তাহাতে অবশ্র -ক্তানরূপ আত্মারও সর্বত্তে "অহং" এই আকারে প্রকাশ হইবেই। কিন্তু তাহা বখন হয় না, অর্থাৎ আমি রঞ্জত, আমি নীল, আমি ঘট, ইত্যাদিরণে জ্ঞানোৎপত্তি বখন ক্ষণিকবিজ্ঞানবাদীও স্বীকার করেন না, তথন পূর্ব্যেক্ত "আত্মখ্যাতি" কোনজপেই স্বীকার করা যায় না। এখন এখানে ঐ "আত্মণ্যাতি" কিন্নপ, তাহাও বিশেষ করিনা বুনিতে হইবে। তাহাতে প্রথমে "অন্তথাখ্যাতি" ও "অসংখ্যাতি" প্রভৃতিও বুরা আবশ্রক।

অনেকে বলিরাছেন যে, "থাতি" শব্দের অর্থ ভ্রমজ্ঞান। বছত: "থাতি" শব্দের অর্থ জ্ঞান
মাত্র। পূর্ব্বোক্ত ৩৪শ প্রের বার্ত্তিকে উদ্যোতকরও জ্ঞান অর্থেই "থাতি" শব্দের প্রয়োগ
করিয়াছেন। অন্নমিতিদীধিতির টীকার শেবে গদাধর ভট্টাচার্য্য "অসংখ্যাতি" শব্দের অর্থ ব্যাথ্যা
করিছেন। অন্নমিতিদীধিতির টীকার শেবে গদাধর ভট্টাচার্য্য "অসংখ্যাতি" শব্দের অর্থ ব্যাথ্যা
করিছেন লিধিয়াছেন,—"থাতিজ্ঞানং।" যোগদর্শনে "তৎপরং প্রস্থাতাতেও গবৈভৃষ্ণ্যং"
(১)১৬) এবং "বিবেকখ্যাতিরবিপ্রবা হানোপায়ঃ" (২)২৬) এই প্রের যথার্যজ্ঞান অর্থেই

শবিশ বা অনিক্চিনীছলাতিক্লিং, তিওঁ বা মতিক্লিমণপ্যার নালাদীনাং পার্যাধিকরে তত্মাং—
 ন গ্রাহতেরমবধুর থিরোহতি বৃত্তিভবাধনে বলিনি বেদনরে হুর্থী: ।
 নো তেননিম্মানিকনীদুশনের বিশ্বং তথাং, তথাগতমতত ভু কোহবকাশ: ।—আক্ষতবনিবেক।

"থাতি" শব্দের প্ররোগ ইইরাছে। তবে "ঝাত্মখাতি" প্রভৃতি নামে বে "থাতি" শব্দের প্ররোগ হইরাছে, উহার ফলিতার্থ ভ্রমজ্ঞান। এই ভ্রমজ্ঞান দগত্তে প্রাচীন কাল হইতেই ভারতীয় দার্শনিক-সমাজে নানাক্রপ স্থন্ন বিচারের ফলে সম্প্রদায়তেদে নানা মতভেদ হইয়াছিল এবং ঐ সম্প্র মত-ভেনই সম্প্রদায়ভেদে বিভিন্ন মত স্থাপনের মূল ভিত্তি হইয়াছিল। তাই নানা প্রস্কে আমরা ঐ সমত্ত মততেদের সমানোচনাপূর্ক্কক থণ্ডন-মণ্ডন দেখিতে পাই। তন্মধ্যে প্রধানতঃ পাঁচটী মতই এখন প্ৰসিদ্ধ। অবৈতবাৰী বৈদান্তিকদন্তাদায় উহাকে "খ্যাতিপঞ্চক" বলিয়াছেন'। বৰ্ধা,—(১) আৰুখ্যাতি, (২) অসংখ্যাতি, (৩) অখ্যাতি, (৪) অক্সথাখ্যাতি ও (৫) অনির্গতনীয়খ্যাতি। তক্মধ্য শেবোক্ত "অনির্বাচনীয়ধ্যাতি"ই তাঁহাদিগের দশত। তাঁহাদিগের মতে ভক্তিতে রঞ্জভল্রমস্থলে অজ্ঞান-বশতঃ দেই শুক্তিতে মিথা। রজতের স্থাষ্ট হয়। মিথা। বলিতে অনির্বাচনীয়। অর্থাৎ ঐ রজতকে নংও বলা যায় না, অসংও বলা যায় না; সং বা অসং বলিয়া উহার নির্বতন করা যায় না; द्भाणदार छैरा व्यनिक्तिनोत्र वा मिथा। छेङ क्षान मारे व्यनिक्तिनौत्र दक्षाणदार सम स्त्र। উহারই নাম "অনির্বচনখ্যাতি" বা "অনির্বচনীয়খ্যাতি"। এইরপ সর্বত্তই ভাঁহাদিগের মতে ভ্রমস্থলে অনির্বাচনীয় বিষয়েরই উৎপত্তি ও ভ্রম হয়। স্বতরাং তাঁহাদিগের মতে দর্বাত্ত ভ্রমের দাম "অনির্ব্বসনীয়খ্যাতি"। তাথাদিগের মূল মুক্তি এই যে, ভক্তিতে রক্ষতন্ত্রম ও রক্জ্বত দর্শব্রম প্রভৃতি স্থলে রজত ও দর্শ প্রভৃতি দে স্থানে একেবারে ক্ষমৎ ইইলে উহার ব্রম হইতে পারে না। বিশেষতঃ বিষয়ের সহিত ইন্দ্রিসমিকর্ম ব্যতীত প্রত্যক্ষ জন্ম না। ভক্তিতে রজ্তভ্রম প্রভৃতি প্রভাকাত্মক ভ্রম। স্থতরাং উহাতে রজতাদি বিধরের সহিত ইন্দ্রিরদারিকর্ম অবশ্রাই আবশ্রাক। অভএব ইহা অবশ্রাই স্বীকার্য্য দে, ঐ স্থলে রজতাদি মিথ্যা বিষয়ের উৎপত্তি হয়। তাহার সহিতই ইব্রিয়সনিকর্ষজন্ত ঐকপ ভ্রমাত্মক প্রতাক্ষ জন্ম। নৈরামিকসম্প্রানার ঐ স্থলে রজতাদিক্সানকেই সন্নিকর্ষ বলিয়া স্বীকার করিয়া, ঐ দমন্ত ভ্রমপ্রত্যক্ষের উপপাদন করিয়াছেন। ঐ সন্নিকর্ষকে তাঁহারা "জ্ঞানদক্ষণা প্রত্যাসত্তি" বলিনাছেন। উহা অলৌকিক সন্নিকর্যহিশেষ। ভজ্জ পূর্ব্বোক্ত ঐ সমন্ত স্থলে অলোকিক ভ্রমপ্রতাক্ষই জন্ম। স্কুতরাং উহাতে চকুংসংহোগাদি লৌকিক সমিক্ষ্য অনাবশ্রক এবং ডজ্জন্ত ঐ ভ্রমস্থলে দেই স্থানে মিখ্যা বিষয়ের স্থাষ্ট কল্পনাও অনাবশ্রক। কিন্তু অবৈতবাদী বৈদান্তিকসম্প্রদায় জ্ঞানত্ত্বপ আনৌকিক সন্নিকর্ম স্বীকার করেন নাই। তাঁহারা বনিবাছেন যে, উহা স্বীকার করিলে শর্মভাদি স্থানে বহুগাদির অহুমিতি হইডে পারে না। কারণ, ঐ সমন্ত অহুমিতির পূর্বের সাধ্য বহুণাদিজ্ঞান যথন থাকিবেই, তথন ঐ আনরপ সারিকর্ষপত্ত পর্বাসাতি বহুগাদির অগৌকিক প্রভাক্ষই অন্মিবে। কারণ, একই বিষয়ে অহমিতির সামগ্রী অপেক্ষার প্রত্যক্ষের সামগ্রী বলবতী। ঐরপ হলে প্রত্যক্ষের সামগ্রী উপস্থিত হইলে প্রত্যক্ষই জন্ম, ইহা নৈরাধিকসম্প্রনারও স্বাকার করেন। স্তরাং নাহা স্বীকার করিলে অন্ত্রিভিন্ন উচ্ছেদ হয়, তাহা স্বীকার করা বার না। এতছন্তরে নৈরায়িকসম্প্রদায়ের বক্তবা এই

শাল-খাতিরসংখাতিরখাতির খাতিরস্কর। ।
তথাংমির্বার্কনীতিরিতাতং খাতিপক্ষকর।

যে, জ্ঞানমাত্রই যে, অনৌকিক প্রতাক্ষবিশেষের জনক অলৌকিক সন্নিকর্ষ, ইহা আমরা বলি না। কারণ, তছিবরে প্রমাণ নাই। কিন্ত যে জ্ঞানবিশেষের পরে প্রত্যক্ষজ্ঞানই জন্মিয়া থাকে, অওচ ভংপুর্বে ঐ প্রত্যক্ষজনক লৌকিক সন্নিকর্ষ থাকে না, তাহা দন্তবও হর না, দেখানেই আমরা সেই পূর্মজাত জ্ঞানবিশেষকে প্রতাক্ষমনক অনৌকিক একপ্রকার সন্নিকর্ম বলিয়া স্বীকার করি। পর্বতাদি স্থানে বহুগাদির অনুমিতি স্থান পুর্বের বহুগাদি সাধ্যজ্ঞান থাকিলেও উহা ঐ সন্নিকর্ষ হুইবে না। কারণ, উহার পরে ঐ ভ্লে প্রত্যক জন্ম না। স্বতরাং ঐ ভ্লে প্রত্যকের দামগ্রী না থাকার অনুমিতির কোন বাধা নাই। অবশ্র অবৈতবাদী সম্প্রদায় স্বারও নানা যুক্তি ও ঐতি-প্রমাণের উরেধ করিল। "অনির্বচনীরখ্যাতি"-পক্ষই তাহাদিগের বিদ্ধান্তরূপে সমর্থন করিলছেন। শারীরকভাষ্যের প্রারম্ভে ভগবান্ শহরাচার্য্য অধ্যানের স্বরূপ ব্যাধ্যার "অন্তথাধ্যাতি" ও "আম্ম-থাতি" প্রভৃতি পুর্বোক্ত বিভিন্ন মতদমূহের উল্লেখপূর্বক "অনির্বচনীয়খ্যাতি"-পক্ষই প্রকৃত সিভাক্ত বলিয়াছেন। দেখানে "ভামতী" টাকাকার ত্রীমন্বাচস্পতি মিশ্র ঐ সমস্ত মতভেদের বিশদ বাাখ্যা ও সমালোচনা ক্রিরা অভাভ মতের পশুনপূর্বক আচার্য্য শহরের মতের সমর্থন করিরাছেন। তাঁহার অনেক পরে আচার্য্য শঙ্করের সম্প্রদায়রক্ষক বিদারণ্য মুনিও "বিবরণপ্রমের-সংগ্রহ" পৃত্তকে ঐ সমত মতের বিশ্ব সমালোচনা করিরা শঙ্করের মতের সমর্থন করিরা গিয়াছেন। ঐ সমস্ত মতের বিশেষ বিচারাদি জানিতে হইলে ঐ সমস্ত মূল্ঞছ অবস্থা পাঠা। এীসম্প্রানায়ের বেদাস্তাচার্য্য মহামনীবী বেষ্টনাথের "ভারপরিগুদ্ধি" গ্রছেও ঐ সমস্ত মতের বিশদ ব্যাখ্যা ও বিচার পাওয়া বার।

কিন্ত "ভারমন্তরী"কার মহামনাবী করন্ত ভট্ট পূর্ব্বোক্ত "অনির্বচনীর থাতি"কে এহণই করেন
নাই। তিনি (১) বিপরীতথাতি, (২) অসংখাতি, (০) আত্মথাতি ও (৪) অখ্যাতি, এই চর্ক্বিধ
খাতিরই উল্লেখ করিয়। বিস্তৃত বিচারপূর্বক শেষোক্ত মতন্ত্রের থণ্ডন করিয়া, প্রথমোক্ত বিপরীতখাতিকেই সিদ্ধান্তরূপে নমর্থন করিয়া গিয়াছেন। উহাই ভারবৈশেষিকসম্প্রানারে সিদ্ধান্ত।
উহারই প্রসিদ্ধ নাম "অত্যথাতি"। করন্ত ভট্টের পরে মহানৈয়িরিক গঙ্গেশ উপাধ্যায় "তবিচিম্বানিত "ক্রতাথাতিবাদ" বিস্তৃত বিচার দ্বারা শুক প্রভাকরের "অথাতিবাদ"
খণ্ডন করিয়া, ঐ অত্যথাথাতিবাদেরই সমর্থন করিয়া গিয়াছেন; বিশেষ জিল্ঞান্থ ঐ প্রন্থ পাঠ করিলে
উক্ত বিষয়ে ভারবৈশেষিকসম্প্রদায়ের সমন্ত কথা জানিতে পারিকেন। ভগবান্ শহরাচার্যা
অধ্যাদের স্বরূপ ব্যাথায় প্রথমেই ঐ "অত্যথায়াতিবাদে"র উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি সেখানে
একই বাবের দ্বারা "অত্যথাথাতি" ও "আত্মথাতি" এই মতহয়ই প্রকাশ করিয়াছেন,ইহাও প্রণিধান

তথাই আজনোধের প্রশ্ বহবস্তমশ্বনাৎ।
 চতুআকারা বিমতিরপপালাত বাবিনাং।
 হিণারীতবানতিরসংবান্তিরাঝাগাতিরবাতিরিতি।

করা আবশ্রক<sup>2</sup> ৷ অন্তথাখ্যাতিবাদী ন্তান-বৈশেষিকদন্তাদায়ের দিদ্ধান্ত এই বে, শুক্তিতে রক্ত-ভ্ৰম স্থলে গুক্তিও ব্লহত, এই উভবই "সংপদাৰ্থ। গুক্তি সেধানেই বিদামান থাকে। বছত পদ্মত্র বিদানান থাকে। ওভিতে অন্তর বিদানান দেই রঞ্তেরই শ্রম হয়। অর্থাৎ উক্ত স্থলে ভক্তি ভক্তিরূপে প্রতিভাত না হইয়া "মহুখা" অর্থাৎ রক্তপ্রকারে বা রক্তরূপে প্রতিভাত হয়। তাই ঐ ভ্রমজানকে "অৱতাথাতি" বলা হয়। ঐ হলে ভক্তিতে রক্তের যে ভ্রমান্মক প্রত্যক জন্ম, উহা একপ্রকার অনৌকিক প্রভাজ। সাদৃগ্রাদি জ্ঞানবশতঃ ঐ ছলে প্রথমে পূর্বাযুত্ত রজতের শ্বরণাত্মক বে জ্ঞান জন্মে, উহাই ঐ প্রতাক্ষের কারণ অলোকিক সন্নিকর্ষ। ঐ সন্নিকর্ষের নামই জ্ঞানলক্ষণা প্রত্যাগন্তি। উহা স্বীকার না করিলে কুত্রাপি উদ্ধপ ভ্রমপ্রত্যকের উপপত্তি হয় না। কারণ, ভ্রমপ্রতাক স্থলে সর্বভিই সেই অন্ত বিষয়টী সেখানে বিদামান না থাকায় সেই বিষয়ের সহিত ইক্রিয়ের কোন নৌকিক গলিওর্ধ সম্ভব হয় না। ঐ স্থলে রজতের উপাদান-কারণাদি না থাকায় মিথাা বজতের উৎপত্তিও হইতে পারে না। অবৈতবাদী বৈদান্তিকদক্ষদায় যে মিথা। অজ্ঞানকে ঐ হলে বজতের উপাদান-কারণ বলিয়াছেন, উহা চকুরিক্রিঝগ্রাহ্ রজতের সভাতীর প্রব্য-পৰাৰ্থ না হওয়ায় রজতের উপাদান-কারণ হইতে পারে না। পরস্ত ঐক্লপ অজ্ঞান বিষয়ে কোন প্রমাণও নাই, ইহাই স্থার-বৈশেষিকদম্প্রদায়ের চরম বক্তব্য। যোগদর্শনেও বিপর্যার নামক চিত্ত-বৃত্তি স্বীকারে পুর্ব্বোক্তরণ অভথাখাতিবাদই স্বীকৃত হইছাছে। বোগবার্ত্তিকে (১৮) বিজ্ঞানভিক্ত ইহা স্পষ্ট লিখিয়াহেন। মীমাংগাচার্ব্য ভট্ট কুমারিলও অন্তথাখ্যাভিবাদী।

মীমাংসাচার্য্য গুরুপ্রভাকর কিন্তু একেবারে ভ্রমজ্ঞানই অস্থীকার করিয়াছেন। তিনি অভিনব করনাবলে সমর্থন করিয়াছিলেন যে, জগতে "ঝাতি" অর্থাৎ ভ্রমজ্ঞান নাই। সমস্ত জ্ঞানই মধার্থ। স্মৃতরাং তিনি "অধ্যাতি"বাদী বলিয়া কথিত হইয়াছেন। "থাতি" অর্থাৎ ভ্রমের অতাবই "অধ্যাতি"। প্রভাকরের কথা এই যে, গুল্কি দেখিলে কোন খলে ব্যক্তিবিশেষের যে "ইদং রক্তং" এইরূপ জ্ঞান ক্রমে, উহা একটা বিশিষ্ট জ্ঞান নহে—উহা জ্ঞানন্তর। ঐ স্থলে "ইদং" বলিয়া অর্থাৎ ইনস্থলপে গেই সমুধীন গুল্কির প্রভাকজ্ঞান ক্রমে। পরে উহাতে রক্ততের সাদৃত্যপ্রভাকজ্ঞা পূর্ব্রদৃষ্ট রক্তবিষয়ক সংস্কার উদ্বৃদ্ধ হওয়ায় দেই রক্ততের স্মরণাত্মক জ্ঞান ক্রমে। অর্থাৎ উক্ত স্থলে "ইদং" বলিয়া গুল্কির প্রভাক এবং পরে পূর্ব্বদৃষ্ট রক্তবিশেষের স্মরণ, এই জ্ঞানন্তরই ক্রমে। ঐ জ্ঞানন্তরই বর্গার। স্বতরাং ঐ স্থলে ভ্রমজ্ঞান ক্রমে না। অবস্থা "ইদং" পদার্থকেই রক্তব বলিয়া প্রভাক্ষ ক্রমে একটা বিশিষ্ট জ্ঞান ক্রমে ভ্রম বনিয়া স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু উক্ত স্থলে ঐরূপ একটা বিশিষ্ট জ্ঞান ক্রমেই না। এইরূপ সর্প্রভাই ঐরূপ স্থলে উক্তরূপ জ্ঞানন্ত্রই ক্রমে। স্বতরাং জ্বনত ভ্রমজ্ঞান নাই। এই মতে গুরুতর অনুপ্রবৃত্তি এই যে, গুল্জিকে ব্রুত বিশ্বা বৃদ্ধিয়াই

তং কেচিবক্তব্যক্তবর্মাবানি ইতি বর্ণপ্ত।—শারীরক তাবা।

অন্তর্শান্তবাহিনোর্ম ত্যাহ—"তং কেটি"দিতি। কেচিদন্তপাখ্যাতিবাহিনেংখ্যত্র জক্তাদানভথর্মত স্বাবহুবধর্মত দেশান্তরম্বরণাদেরখাদ ইতি বদন্তি। আখনাতিবাহিনত বাহুজন্তাদে বৃদ্ধিকণান্তনো দর্মত ব্যৱতভাষ্যাদ আন্তর্ম ব্যৱতভাষাহিদদালাদ ইতি বহুতীভাগী: —১মুগ্রভা চীকা।

অনেক সমরে ঐ ভ্রান্ত ব্যক্তি রজত গ্রহণে প্রবৃত্ত হইয়া থাকে। কিন্তু বদি তাহার ঐরণ বিশিষ্ট বোধই না জন্মে, তাহা হইনে তাহার ঐ প্রবৃত্তি হইতে পারে না। কারণ, ঐ স্থলে ঐরপ বিভিন্ন তুইটা জ্ঞান জন্মিলে দে ব্যক্তি ত উক্তিকে ব্ৰজত বলিয়া বুঝে না। স্থতরাং দেই দ্রব্যকে ব্ৰজত বলিয়া প্রহণ করিতে তাহার প্রবৃত্তি হইবে কেন ? এতছভরে প্রভাকর বলিরাছেন যে, উক্ত স্থলে বে কাহারও রজত প্রহণে প্রবৃত্তিও হয়, ইহা অবখাই সতা। কিন্তু দেখানে কোন একটা বিশিষ্ট আন ঐ প্রবৃত্তির কারণ নহে। কিন্ত ইদং পদার্থ শুক্তি ও পূর্ব্বদৃষ্ট দেই বৃহত্তের ভেদের অজ্ঞানই ঐ প্রবৃত্তির কারণ। উক্ত হলে ইনং পদার্থ ও রজতের যে ভেনজ্ঞান থাকে না, ইহা সকলেরই স্বীকৃত। পরন্ধ অন্তথাখ্যাতিবাদী নৈয়ায়িকসম্প্রদায়ও উক্ত হলে প্রথমে ইদং পদার্থের প্রত্যক্ষ ও পরে রক্ত তত্ত্বলৈ রজতের স্বরণ, এই জ্ঞানহর স্বীকার্যই করেন। নচেৎ তাঁহানিগের মতে উক্তকণ ভ্রম প্রত্যক হইতেই পারে না। তাঁহারা জ্ঞানবিশেষরূপ অনৌকিক সন্নিকর্য স্বীকার করিয়াই ঐরপ স্থলে অণৌকিক ভ্রমপ্রতাক সমর্থন করিয়াছেন। কিন্তু ভাষা কইলে আবার ঐ জ্ঞানদ্যুজন্ম একটা বিশিষ্ট জ্ঞানরূপ ভ্রম স্বীকার অনাবশ্রক। কারণ, তাঁহাদিগের মতেও উক্ত স্থলে ঐরপ জ্ঞান-দ্বর এবং ভৃক্তি ও রহুতের ভেদের অজ্ঞান, ইহা বখন স্বীকৃত, তখন উহার দারাই উক্ত স্থলে রক্ত গ্রহণে প্রবৃত্তি উপপন্ন হইতে পারে। প্রভাকরের শিষ্য মহামনীয়ী শালিকনাথ তাঁহার "প্রকরণ-পঞ্চিকা" ব্রন্থে বিশ্দরূপে প্রভাকরের অভিপ্রায় প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। ফলকথা, প্রভাকরের দতে সমস্ত জ্ঞানই বথার্থ—জগতে ভ্রমজ্ঞান নাই। বিশিষ্টাবৈতবাদী রামান্ত্রের মতেও সমস্ত জ্ঞানই বথার্থ। ভক্তিতে বে রজতজ্ঞান হয়, উহাও এম নহে। কারণ, গুক্তিতে রজতের বহু কংশ বিনামান থাকার উহা রহতের সদৃশ। তাই কোন সমরে ভক্তাংশের জ্ঞান না হইরা ভক্তিগত রজতাংশের জ্ঞান হইকেই তজ্জ্ঞা দেখানে রছত গ্রহণে প্রবৃত্তি জন্মে এবং পরে ঐ জ্ঞানকে ভ্রম বলিয়া ব্যবহার হয়। খ্রীভাষ্যে "জিজ্ঞাদাধিকরণে"ই রামাত্মজ বহু বিচার করিয়া তাঁহার উক্ত মত সমর্থন করিয়াছেন। বিশিষ্টাদৈতবাদের প্রবর্ত্তক ব্রহ্মস্থতের বৃদ্ধিকার বোধায়ন মূনিই প্রথমতঃ উক্ত মতের সমর্থক হইলে প্রভাকরের পূর্বোক্ত করনাকে তাঁহারই অভিনব করনা বলা বার না। তবে প্রভাকরের উক্ত মত ও যুক্তির বিশিষ্টত। আছে। তিনি বিশিষ্টাহৈতবাদীও নহেন। গুক্তিতে রজতাংশ স্বীকারও করেন নাই। তিনি নৈরান্তিকের ভার আন্মার বহুত্ব ও বাস্তব কর্তৃত্বানি বীশার করিয়া কৈতবাদী। তাঁহার দমর্থিত অখ্যাতিবাদে অখ্যাদ বা ভ্রম অদিদ্ধ হওয়ায় অবৈত-বাদী বৈদান্তিকসম্প্রাদার বিশেষ বিচার করিয়া তাঁহার উক্ত মত থওন করিয়াছেন। এবং রামান্ত্রের সমর্থিত সমস্ত যুক্তি গণ্ডন করিয়াও তাঁহারা অধ্যাস সিদ্ধা করিয়াছেন। কারণ, অধ্যাস দিছ না হইলে অহৈতবাদ দিছ হইতে পারে না। তাঁহাদিগের সেই সমস্ত বিচার সংক্ষেপে অকাশ করা বার না।

প্রভাকরের "অধ্যাতিবাদ" থওনে নৈরাত্বিকসম্প্রদারও স্থবিস্তৃত বছ বিচার করিরাছেন।

১। ধর্মার্থ সর্কনেবের বিজ্ঞানমিতি সিশ্ধরে। প্রভাকরগুরোর্ভাব্য সমীসীনা প্রকাশতে।—ইত্যাদি প্রকর্মসঞ্চিকা,
"নর্বৌর্ধী" নামক চতুর্ব প্রকাশ প্রতান।

তাহানিগের চরম কথা এই বে, ভক্তি দেখিলে বে, "ইদং রজতং" এইরপ জ্ঞান জন্মে, উহা কখনই জ্ঞানবন্ন হইতে পারে না—উহা একটা বিশিষ্ট জ্ঞান। কারণ, উক্ত স্থলে ওক্তিতে ইহা বছত, এইরাণে একটি বিশিষ্ট জ্ঞান না জ্মিলে অর্থাৎ শুক্তিকেই বজত বলিয়া না বৃঝিলে রজত গ্রহণে প্রবৃত্তি হইতেই পারে না। কারণ, দর্ববিত্তই বিশিষ্ট জ্ঞানজন্ম ইচ্ছা ও দেই ইচ্ছাজন্ত প্রবৃত্তি জ্বিরা থাকে। স্করাং বেমন সভা রজতকে রজত বলিরা ব্রিলেই তজ্জা ইচ্ছাবশত: ঐ বলত এহণে প্রবৃত্তি হয়, দেখানে ঐ বিশিষ্ট জানই ইচ্ছা উৎপন্ন করিয়া, ঐ প্রবৃত্তির কারণ হয়, ভজাপ ভক্তিতেও "ইহা রজত" এইরূপ একটা বিশিষ্ট জ্ঞান করিলেই উহা ইচ্ছা উৎপন্ন করিয়া দেখানে রজত গ্রহণে প্রবৃত্তির কারণ হয়, ইহাই স্বীকার্য্য। দেখানে শুক্তি ও রজতের ভেদ-জ্ঞানের অভাবকে ঐ প্রবৃত্তির কারণ বলিয়া কল্পনা করিলে অভিনব কল্পনা হয়। পরত ঐ স্থলে ভক্তিও রজতের ভেদ দরেও ঐ ভেদজ্ঞান কেন জন্মে না ? উহার বাধক কি ? ইহা বলিতে গেলে যদি কোন দোষবিশেষই উহার বাধক বলিয়া স্বীকার করিতে হয়, তাহা হইবে ঐ দোষ-বিশেষ ঐ স্থলে "ইহা রজত" এইরূপ একটা ভ্রমায়ক বিশিষ্ট জ্ঞানই কেন উৎপদ্ন করিবে না ? ইহা বলা আবশ্রক। বিশিষ্ট জ্ঞানের সামগ্রী থাকিলেও উহা জনাবশ্রক বলিয়া উৎপন্ন হয় না, ইহা কিছুতেই বলা ধার না। কারণ, সামগ্রী থাকিলে তাহার কার্যা অবশুই জন্মিব। পরত্ত ঐ স্থলে বথন ভক্তি ও রজতের ভেদজ্ঞান জন্মে, অর্থাৎ দেই দক্ষ্থীন পদার্থ রজত নতে, কিন্ত তক্তি, ইহা যথন বুকিতে পারে, তথন "আমি ইহাকে রজত বলিয়াই বুকিয়াছিলাম",—এইজ্লাই দেই পূর্বব্যাত বিশিষ্ট জ্ঞানের মানদ প্রতাক্ষ (অমূব্যবদার) জন্ম। স্থতরাং তদ্বারা অবশ্বাই প্রতিপন্ন হর যে, তাহার পূর্বজাত সেই জ্ঞান ত জিতেই রজতবিষয়ক একটা বিশিষ্ট জ্ঞান। উহা পূর্ব্বোকরণ জ্ঞানবর নহে। কারণ, তাহা হইলে "আমি পূর্ব্বে ইহাকে প্রত্যক্ষ করিরাছিলাম, পরে রঞ্তকে সরণ করিয়াছিলাম" এইরপেই ঐ জ্ঞান্বরের মানস প্রত্যক্ষ হইত। কিন্ত তাহা হর না। ক্রকথা, বাধনিশ্চয়ের পরে পূর্বজাত ভ্রমজ্ঞানের ভ্রমন্থ মানস প্রভাক্ষিত্ব। স্থভরাং ভ্রমজ্ঞান প্রতাক্ষ্মিক বলিরা উহরে অপলাপ করা বার না। প্রভাকরের পূর্ব্বোক্ত অধ্যাতিবাদ যে, কোন-রূপেই উপপন্ন হয় না, ইহা মহানৈয়াত্রিক জয়স্ত ভট্ট ও তাঁহার পরে মহানৈয়াত্রিক গঙ্গেশ উপাধায় উপাদের বিচারের দ্বারা প্রতিপর করিয়াছেন।

দর্কশৃত্ততাবাদী বা সর্বাদেশবাদী প্রাচীন নান্তিকসম্পান্তবিশেরে মতে সমস্ত পদার্থই অসং। তাঁহাদিগের মতে সর্ব্বে অসতের উপরেই অসতের আরোপ ইইতেছে। স্কুতরাং তাঁহারা সর্ব্বে সর্ব্বাংশেই অসতের ত্রম স্থাকার করার "অসংখ্যাতি"বাদী। তাঁহারা গগন-কুস্থাদি অলীক পদার্থেরও প্রত্যক্ষাত্মক ত্রম স্থাকার করিরাছেন। অসতের ভ্রমই "অসংখ্যাতি"। মন্দাচার্য্যের মতেও শুক্তি প্রভৃতিতে রজতাদি ভ্রমন্থনে রজতাদি অসং। কিন্তু তাঁহার মতে ঐ ভ্রমের অধিষ্ঠান শুক্তি প্রত্যা সং। অর্থাৎ তাঁহার মতে ভ্রমন্থনে সংখ্যাতিবাদী বিদিন্ন ক্থিত হুইয়ছেন। তিনি সর্ব্বশৃত্ততাবাদীর ভার অসংখ্যাতিবাদী বিদিন্ন ক্থিত হুইয়ছেন। তিনি সর্ব্বশৃত্ততাবাদীর ভার অসংখ্যাতিবাদী নহেন। নান্তিকশিরোমণি চার্ব্যাকের

মতে সকল পলার্থই অসৎ নহে। স্বতরাং তিনিও সর্ধান্ত্রতাবালীর তার অনংখ্যাতিবালী নহেন। তবে তাহার মতে ঈশ্বর প্রভৃতি বে সমস্ত অতীক্রির পলার্থ অনং, তাহারও জ্ঞান হইরা থাকে। স্বতরাং তিনি ঐ সমস্ত হলেই অসংখ্যাতিবালী। আত্তিবসম্প্রদারের মধ্যেও অনেকে অসদ্বিবরক শাব্দ জ্ঞান স্থাকার করিয়াছেন। বোগদর্শনেও "পক্ষানার্থণাতী বস্তুশুত্রা বিকরং" (১০৯) এই স্বত্রের হারা উহা কবিত ইইরাছে। গগন-কুমুমাদি অনীক বিহরেও শাক্ষ্ নান ভট্ট কুমারিলেরও সম্মত; ইহা তাহার শ্লোকবার্তিকের "অত্যান্যতাপি জ্ঞানমর্থে শক্ষ করেতি হি" (২০৬) এই উক্তির হারা বুঝা বার। কির নৈরায়িকসম্প্রদার অনীক বিষয়ে শাক্ষ্ জ্ঞানও স্থাকার করেন নাই। তাহারা কুরালি কোন অংশেই কোনরুপেই অসংখ্যাতি স্থাকার করেন নাই, ইহাই প্রাচীন সিদ্ধান্ত। "ব্যান্তিপঞ্চক-দীধিতি"র টাকার শেষে নব্যনেরায়িক জগদীশ তর্কালছারও লিনিয়াছেন,—"সহপরাগেগাপাসতঃ সংস্কর্মর্যাদিয়া ভানভানজীকারাং।" কির সর্ক্ষশেষে তিনি নিজে "পীতঃ শ্রোনা নাত্তি" এই বাক্যজন্ত শাক্ষরেনে। সাংখ্যস্থ্রকারও "নাসতঃ খ্যানং নৃশ্বেবং" (৫০২) এই স্বত্রের হারা অসংখ্যাতি ক্ষ্যাকার করিয়াছেন এবং "নান্তথাখ্যাতিঃ স্বর্মনা বালাতাং" (৫০৫) এই স্ত্রে হারা অসংখ্যাতি সম্বর্ধন করিয়াছেন। পরে "সদসংখ্যাতির্কাধাবাধান্ত্র" সমর্থন করিয়াছেন। পরে "সদসংখ্যাতির্কাধাবাধান্ত্র" বিহরি স্থান বির্বাহেন।

বৌদ্ধনালের মধ্যে শৃত্যাদী মাধ্যমিকসম্প্রদারকে অনেকে অসংখ্যাতিবাদী বলিয়াই উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু নাগার্জুন প্রভৃতি বৌদ্ধাচার্য্যাগ শৃত্যবাদের যেরপ ব্যাখ্যা করিয় গিয়াছেন, তাহাতে উক্ত মতে দকল পদার্থ অদং বলিয়াই বাবস্থিত নহে। কিন্তু (১) সংও নহে, (২) অদংও নহে, (৩) সং ও অদং, এই উত্তরপ্রধারও নহে, (৪) সং ও অদং হইতে তিয় কোন প্রকারও নহে। "সর্বাদর্শনদংগ্রহে" নাধবাচার্য্যও উক্ত শৃত্যবাদের ব্যাখ্যার পূর্কোক্ত চতুকোটিবিনির্মূক্ত শৃত্তবাদের ব্যাখ্যার প্রকাক্ত তিল্লাটিবিনির্মূক্ত শৃত্তবাদের ব্যাখ্যার "সমাধিরাক্তরে" স্পষ্টভাষার উক্ত হইয়াছ্যে—"অজীতি নাজীতি উত্তেহপি মিধ্যা"। অর্থাৎ গদার্থের অক্তিম্ব ও নাজিম্ব, উত্তরই মিধ্যা। "মাধ্যমিককারিকা"র নেথা যার,—"আআনোহজিম্বনাজিমে ন কথকিচে সিধ্যতঃ।" (তৃতীর থণ্ড, ৫০ পৃষ্ঠা ক্রইরা)। অর্থাৎ আত্মার অক্তিম্বও কোন প্রকারে দিন্ধ হয় না, নাজিম্বও কোন প্রকারে দিন্ধ হয় না। স্নতরাং উক্ত মতে নাজিতাই শৃত্যতা নহে। অতথ্যব উক্ত মতে দকল পদার্থই অসং বলিয়া নির্দারিক না হওয়ার শৃত্যবাদী মাধ্যমিকসম্প্রদারকে কিন্তুপে অসংখ্যাতিবাদী বলা যায় প্রথম্ভ উক্ত মতে পূর্বোক্ত চতুকোটিবিনির্মূক শৃত্যই পারমাখিক সত্য। সং বলিয়া গৌমিক বৃদ্ধির বিষয় পদার্থ কামনিক সত্য। উহারে "নাংবৃত" সত্যও বলা হইয়াছে। বৌদ্ধরম্ব ও উহার প্রতিবাদপ্রস্থে অনেক স্থলে "নংবৃতি" ও "নাংবৃত" সত্যও বলা হইয়াছে। বৌদ্ধরম্ব ও উহার প্রতিবাদপ্রস্থ অনেক স্থলে "নংবৃতি" ও "নাংবৃত" মন্বের প্রয়োগ দেখা যায়। গৌকিক বৃদ্ধিরপ্র অবিধা বা করনাকেই "সংবৃতি" বলা হইয়াছে। স্বতরাং কামনিক সত্যকেই "সাংবৃত" সত্য

<sup>&</sup>gt;। স্বতক্ষ সৰসম্ভব্যাপুভশ্বাম্বকত্ত্বোটবিনিম্ জং শ্রুমের।—"সর্ববর্ণনসংগ্রে" বৌদ্ধর্ণন।

ৰলা হইবাছে। শ্ৰুবাদী মাধানিকসম্প্ৰধাৰ পূৰ্বেলিক দিবিধ সতা খীকাৰ কৰাৰ ভাঁহাৰা বিবর্ত্তবাদী বৈনাত্তিকদক্রাদায়ের ভার অনির্বাচ্যবাদী, ইহা বলা বাইতে পারে। কিন্তু তাঁহারা বিবর্জনালী বৈদান্তিকসম্প্রান্তের ভাষ ভ্রমের মূল অধিষ্ঠান কোন নিত্য পদার্থ স্বীকার না করাই উক্ত মত বেদাক্তের অধৈতমতের কোন অংশে সদৃশ হইলেও উহা অধৈতমতের বিকল্প এবং উক্ত মতে জগদ্দ্রমের মূল অধিষ্ঠান কোন সনাতন সতা পদার্থ স্বীকৃত না হওরার উহা কোন সময়ে প্রবল হুইলেও পরে অপ্রতিষ্ঠ হুইরাছে। তগবান্ শ্রুরাচার্য্য প্রতিসিদ্ধ দ্যাতন ব্রহ্মকে জগদ্ভাষের মূল অধিষ্ঠানরূপে অবগম্বন করিরাই শ্রোত অবৈতবাদের স্মপ্রতিষ্ঠা করিয়া গিয়াছেন। তিনি বৌদ্ধ-সম্প্রদারের সমস্ত মূল মতেরই প্রতিবাদ করিরাছেন। বৌদ্ধসম্প্রদারের সকলের মতেই "সর্কং ক্ষণিকং।" কিন্তু আচার্য্য শন্তর উহার তীব্র প্রতিবাদ করিয়া খণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। বিজ্ঞানবাদী বৌশ্বদশুদার জগথকে বিজ্ঞানদাত বদিয়া সমস্ত বিজ্ঞানকেই অনিতা বদিয়াছেন, কিন্তু শল্পৰ ঐতি ও যুক্তির হারা বিজ্ঞানন্ত্রণ ব্রহ্মের নিতাতা ও চিদানন্দর্ভ্রপতা প্রতিপন্ন করিবা খিগাছেন। স্নতরাং তিনি বে বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদেরই অন্তর্জাপ ব্যাখ্যা করিলা প্রচার করিলা গিয়াছেন, এইরূপ মন্তব্য অবিচারমূলক। শুশুবাদী মাধামিকনস্প্রদায়ের স্থান্ধত তত্ত্ব "শুশু"ই শৰুৱের বাাথ্যাত ব্ৰহ্মতত্ত, ইহাও কোনৰূপে বলা যায় না। কারণ, তাঁহারা বলিরাছেন,—"চতুকোট-বিনিষ্কাং শ্রামিতাভিগারতে।" কিন্ত শহরের ব্যাখ্যাত বন্ধ "দং" বলিবাই নির্ছারিত। স্তরাং তিনি পুর্কোক্ত চতুকোট-বিনির্দ্ধুক্ত কোন ওর নহেন। তিনি কবিকও নহেন। তিনি সতত সংস্করণে বিদামান। তিনি মাধ্যমিকের মিথাবৃদ্ধির অগোচর ধনাতন সভা। নাগার্জ্নের সময় হইতেই শুগুখাদের পুর্ব্বোক্তরণ ব্যাগ্যা ও বিশেব দমর্থন হইগ্নছে। কিন্তু স্থপ্রাচীন কালে দকল পদাৰ্থের নাজিছই এক প্রকার শ্রহাদ বা শ্রহাবাদ নামে ক্থিত হইত, ইহা আমরা ভাষাকার বাংস্তাগনের ব্যাখ্যার দারাও ব্বিতে পারি। ভাষাকার বাংস্তারন সকল পদার্থের নাজিত্বাদী নাজিক্বিশেইকেই "আনুপ্লস্তিক" বলিয়া তাঁহার মতের নিয়াদ করিয়াছেন। নাগার্জুনের ঝাগাত পুর্বোজকণ শুভবদের কোন আলোচনা বাৎভারনভাষো পাওলা বাব না। কেন পাওয়া বায় না, তাহা অবশ্র চিন্তনীয়। দে ধাহা হউক, মূল কথা, নাগার্জুন প্রভৃতি শুক্তবাদীকে আমরা অদংখ্যাতিবাদী বলিয়া বৃঞ্জিতে পারি না।

বিজ্ঞানবাদী বৌৰসম্প্ৰানায় আত্মখ্যাভিবাদী বৰ্ণিয়া কথিত ইইয়ছেন। কারণ, তাঁহাদিগের কথা এই যে, জ্ঞান ব্যতীত কোন বিষয়েরই সন্তা কেহ সমর্থন করিতে পারেন না। কারণ, জ্ঞানে আরোহণ না করিলে কোন বিষয়েরই প্রকাশ হয় না। স্কুতরাং বুঝা বায় যে, জ্ঞানই বস্তুতঃ জ্ঞেয়।

১। বে সত্যে সম্পাশ্রিক বৃদ্ধানাং ধর্মবেশনা। বোকসংবৃতিসতাক সভাক পরসার্থকঃ 

— মাধ্যমিক কারিকা।

সংবৃতিং পরসার্থক ক্রভাবয়মিকং স্বৃতং।

বৃদ্ধেরংগাচগুরুত্বং বৃদ্ধিঃ সংবৃতিকভাতে 

— শান্তিবেরকুত "বোলিচর্যাবিতার"।

অন্তক্ষের ঐ জানই বাহ আকারে প্রকাশিত হইতেছে। বস্তুতঃ উপ্ বাহু পদার্থ নহে। কলিত বাহ পদার্থেই অন্তক্ষের পদার্থের এব হইতেছে। অন্তক্ষের ঐ ক্রান বা বুদ্ধিই আত্মা। স্থতরাং সর্বান্ত বান্ত পদার্থে বস্তুতঃ আত্মারই ভ্রম হর। স্কুতরাং ঐ ভ্রমকে আত্মথাতি বলা ইইরাছে। মেন ভক্তিতে বছতত্রন স্থলে ভক্তি করিত বাহু পদার্থ। উহাতে আন্তর অর্থাৎ কম্বপ্রের বলতেরই লম হয়। কারণ, ঐ রজত, জ্ঞানেরই আকারবিশেষ অর্থাৎ জ্ঞান হইতে অভিন্ন পদার্থ। স্থতরাং জ্ঞানস্বরূপ বলিয়া উহা আত্মা বা আত্মধর্ম। সুতরাং উহা আন্তর বা অন্তর্জের বস্তু। উহা বাহ না হইগেও বাহুবং প্রকাশিত হওয়ার উল্লও বাহু পরার্থ বলিয়া করিত ও কথিত হইয়া থাকে। বস্তুতঃ সর্ব্বত্র ব্রস্তুনেরই জ্ঞান হওয়ার তদ্ভির কোন জ্ঞোনাই'। ফলকথা, সর্ব্বত্রই সম্ভান্ত আত্মস্ত্রপ বিজ্ঞানেরই বস্ততঃ ভ্রম হওরার উহা "প্রান্ত্রখ্যাতি" বলিয়া কথিত হইরাছে। এই মতে কোন জ্ঞানই বধার্থ না হওয়ার প্রমাণেরও সদ্ধা নাই। স্ততরাং প্রমাণ প্রমের ভাবও कामिनक, छेश राख्य नरह। किछ रिक्कारनव महा चीकार्य। कादन, छेश चढाळाकान। सनानि দংস্কারের বৈচিত্রাবশত:ই অনাধিকাল হইতে অসংখ্যা বিচিত্র বিজ্ঞানের উৎপত্তি হইতেছে। ঐ ব্যস্ত বিজ্ঞান প্রত্যেকেই কণকালমাত্র স্থারী। কারণ, "সর্বাং কণিকং।" পূর্বাস্থাত বিজ্ঞান পরকাশেই অপর বিজ্ঞান উৎপন্ন করিয়া বিনষ্ট হয়। ঐক্তপে জনাদিকাণ হইতে বিজ্ঞানপ্রবাহ চলিতেছে। তর্মধা "অহং নম" অর্থাৎ আমি বা আমার ইত্যাকার বিজ্ঞানসন্তানের নাম আলম্ব বিজ্ঞান—উহাই আত্ম। তদভির দণত বিজ্ঞানের নাম প্রবৃত্তিবিজ্ঞান। বেমন নীল, পীত ও ঘটপটাদাকার বিজ্ঞান"। পূর্ন্দোক্ত আন্মবিজ্ঞান হইতেই প্রবৃত্তিবিজ্ঞানতরক উৎপর হইতেছে"। উহাই দমস্ত বিজ্ঞান ও কলিত দর্জগর্মের মূল স্থান। তাই উহার নাম আলহবিজ্ঞান। উহাই বিজ্ঞাতা<sup>8</sup>। বিজ্ঞানবাদী বৌদ্ধাচার্য্য বস্তুবন্ধ ঐ বিজ্ঞানের শ্বরূপ ব্যাখ্যায় বহু স্কৃত্ব প্রকাশ করিরাছেন । তিনি বিজ্ঞানের "বিপাক", "মনন" এবং "বিষয়বিজ্ঞপ্তি" নামে ত্রিবিধ পরিগাম ববিরা, তন্মধ্য প্রথম আনর্যবিজ্ঞানকে "বিপাকপরিগাম" বনিয়াছেন"। এই সমস্ত কথা সংক্ষেপে ব্যক্ত করা বার না। বিজ্ঞানবাদের প্রকাশক ল্ছাবতারস্ত্তেও "আনুরবিজ্ঞান" ও "এব্রন্তিবিজ্ঞানে"র উল্লেখ এবং

কর্মজের্রকপর বহির্থনবভানতে। সেহির্থো বিজ্ঞানরগরাৎ তৎপ্রতাহতয়াপি চ।
 তর্বংগ্রহপঞ্জিয়য় (৫৮২ পূর্তার) কর্মলপ্রীলের উদ্ধৃত দিয় নাগ্রচন।

२ । ७९ छात्रांनद्रविकानः यर्डदरवरमान्तरः । ७९ छार धाद्विविकानः रहीनांत्रिकम्ब्रिश्वर ।

৩। "ওয়ান্তরপ্রস্থানীয়ারালয়বিজ্ঞানাৎ গ্রন্থভিডিজানতরক উৎপরতে"।—সন্ধারভারস্থা।

<sup>6।</sup> বিধানাতীতি বিজ্ঞান: ।—ক্রিপেকাবিজাতিকারিকার ভাষা।

<sup>ে।</sup> বিপাকো মননাগাল্ট বিজ্ঞান্তিরিবছত চ। তত্রালয়াখাং বিজ্ঞানং বিপাকঃ সর্ববীলকং ।২ঃ—বহুবজুকুত জিন্দিভাবিজ্ঞানিকারিকা। "আগয়াখা"নিত্যালয়বিজ্ঞানকারেকারিকা। "আগয়াখা"নিত্যালয়বিজ্ঞানকারেকারিকা। তত্র সর্ববিদ্ধানকারে শিক্তবিজ্ঞানিকারেকারিকা। আগয়ঃ আলয়ঃ আনমিতি পর্বাহিয়ি আপয়া আলয়হত উপনিব্যাহেয়ুহয়িন্ হর্ববর্ত্তা কায়াজাবেন" ইত্যাছি।—ছিহ্মতিকৃত তায়া।

ঐ সম্বন্ধে বহু ছাজেরি তবের উপদেশ দেখা নায়। তদ্বারা বিজ্ঞানবাদই বাক হইরাছে?। বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ বুনিতে হইলে ঐ দমন্ত প্রমুণ্ড প্রমুণ্ড প্রমুণ্ড প্রায়া বুদ্ধনের তাহার শিবাগণের অধিকার ও বুদ্ধি অহুদারেই তাহানিগকে বিভিন্নরূপ উপদেশ করিরাছিলেন। তাহার উপদেশগুলারে বোগাচার, বিজ্ঞানবাদই তাহার অভিমত তবু বুনিরা, উহাই প্রকৃত দিন্ধান্তরূপে প্রচার উপদেশান্তরারে মাধ্যমিক, শুলুবাদই তাহার অভিমত তবু বুনিরা উহাই প্রকৃত দিন্ধান্তরূপে প্রচার করেন । বৃদ্ধনের মাধ্যমিক, শুলুবাদই তাহার অভিমত তবু বুনিরা উহাই প্রকৃত দিন্ধান্তরূপ প্রচার করেন । বৃদ্ধনের বেগালিক, শুলুবাদই তাহার অবিকার ও অভিপ্রারাম্পারেই তাহাদিগের নিকটে ক্রণাদি বিষয়ের সন্তাও বিগ্রাছিলেন, কিরু উহা তাহার প্রকৃত সিন্ধান্ত নহে, ইহা বস্তবন্ধ ও বিগ্রাছিলেন । এবং বৃদ্ধনের শিবাগণের অধিকার ও কাচি অন্ত্র্পারে বিভিন্নরূপ "দেশনা" অর্থাৎ উপদেশ করিলেও অহিতীয় শুলুই তবু, এই উপদেশই অভিন্ন অর্থাৎ উহাই তাহার চরম উপদেশ। স্কতরাৎ উহাই তাহার প্রকৃত দিন্ধান্ত, ইহা মাধ্যমিকসম্প্রদান বিদ্যান নিরাছেন । দৌরান্তিক ও বৈভাবিক, বৃদ্ধনান্ত্রিক বুনিরাছিলেন—বাহা পদার্থের প্রত্রাক্ত হয়। তাই তিনি উহার প্রত্রক্ত করে বহু প্রায়াছিলেন—বাহা পদার্থের প্রত্রক্ত হয়। তাই তিনি উহার প্রত্রক্ত করিরা করিয়াছিলেন, বাহা পদার্থ প্রমাণ্ডিকন।। পুর্ন্ধোক্ত দৌরান্তিক ও বৈভাবিক সকল পদার্থেরই অভিনন করার উহার। উত্রেই "সর্ন্ধান্তিবানী" বলিয়া কন্তিত ইইরাছেন।

পূর্ব্বোক্ত দর্বান্তিবানী বৌদ্ধদশুনারও বিজ্ঞানবাদীর ন্যার আত্মখ্যাতিবানী। কারণ, তাঁহাদিগের মতেও বান্তক্তি প্রভৃতি ক্রব্যে আরোপ্য রক্তানি, জ্ঞানাকারই হইয়া থাকে। অর্থাৎ ক্রমন্থলে
তক্তি প্রভৃতি পদার্থে জ্ঞানাকার রক্তাদিরই "থ্যাতি" বা ক্রম হইরা থাকে। তক্তি প্রভৃতিই ঐ
ক্রমের অধিষ্ঠান। কিন্তু বিশেষ এই বে, ঐ বান্ত তক্তি প্রভৃতি তাঁহানিগের মতে বিজ্ঞান হইতে
তিন্ন সংপদার্থ। তাঁহারাও বিজ্ঞানবাদ গণ্ডন করিয়া দর্ব্বান্তিবাদই বৃদ্ধনেবের অভিমত সিদ্ধান্ত
বিশ্বা প্রভার করিয়াছিলেন। তাঁহানিগের সম্প্রদারই হীন্যান বৌদ্ধনন্তানারের অন্তর্গত ছিলেন
এবং তাঁহারাই গোতনবৃদ্ধের আবিভাবের পরে তারতে বৌদ্ধসম্প্রধানের মধ্যে প্রাচীন। প্রথমে
তাঁহানিগেরই বিশেব অন্তাদর হইরাছিল। ভারাকার বাংস্থানন ঐ সমরেই তাঁহানিগের প্রবল প্রতিত

১। অব বন্ ভাবান্ ভভাং বেলারাং ইমা পাধা অভাবত— দৃত্যং ন বিলতে ফৈবং চিত্তং দৃত্যাং প্রমুদ্যতে।

দেহতোপপ্রতিষ্ঠানমান্য গায়তে নৃগাং ।—ইত্যানি, লছাব্তারপুএ, ২৯ পৃঠা ও "এবমেবং মহামতে, প্রবৃত্তি-বিজ্ঞানানি আলহাবিজ্ঞানলাতিলক্ষণাল্যমনি হয়।" ইত্যানি ৪৫ পৃঠা ন্তইবা।

২। ত্রার্থপুরু বিজ্ঞান বোগাচালাঃ স্মাতিতাঃ। ত্রাপাভাবমিছন্তি বে মাধামিকবাদিনঃ।—মীমাংসা-মোকবান্তিক, নিরালগুনবাদ।১৪।

ত। রূপাকার্যনাতিবং ত্রিনের্জনং প্রতি। প্রতিপ্রার্থগার্জনুপ্পার্কসভ্বং ৮।—"বিংশতিকাকারিকা"।

 <sup>।</sup> বেশনা লোকনাখানাং স্বশেশবাহনা। ভিত্রাশি বেশনাংভিত্রা শুক্তহাংব্রলক্ষণা ৪— "বোধিচিত্রবিবরণ"।

3500

ছলা হইয়া গৌতমস্থ্রের ভাষা রচনা করেন, ইহা তীহার অনেক বিচারের ধারা বুবিতে পারা যায়; বপাস্থানে তাহা বনিয়াছি। পূর্নেরাক্ত দর্ব্বান্তিবাদী বৌদ্ধদশ্রধায় ক্রমণ: নানা শাধায় বিভক্ত হুইয়া নানা মততেদের স্থাষ্ট করিরাছিলেন। কিন্তু পরে বিজ্ঞানবানী ও শুক্তবানী বৌদ্ধনম্প্রদারের विश्व अञ्चानत्व द्वीक्षत्रश्यानमञ्जानात्वव अञ्चानत्र इरेटन शूर्त्वाक शैनवान द्वीक्षमञ्जानात्र नाना सान নানারপে বিচার ও নিম্মত প্রচার ছারা অনেক দিন যাবং দম্পাদার রক্ষা করিলেও ক্রমশঃ মহাযান-সম্প্রানায়ের পরিপোষক অদক্ষ, বস্থবন্ধ, দিও নাগ, স্থিরমন্তি, ধর্মাকীর্তি, শান্তর্ফিত ও কমনশীল প্রভৃতি বিজ্ঞানবানী বৌদ্ধাতার্যাগণের স্বদাধারণ পাণ্ডিত্যাদি প্রভাবে দমরে বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদেরই স্বতান্ত প্রচার ও প্রভাব বৃদ্ধি হয়। সর্ব্বান্তিবাদী সম্প্রদায়ের অনেক প্রস্থপ্ত ক্রমণঃ বিলুপ্ত হয়। হীন্যান বৌদ্ধনন্তালায়ের অস্তানশ সম্প্রদারের মধ্যে স্থাবিরবাদী সম্প্রদারের মতেরই এখন সংখাদ পাওয়া যায়। "দাংমিতীর"দম্প্রনায়ের গ্রন্থানি বিলুপ্ত হওয়ায় তাহাদিগের মতের মুলাদি জানিবার এখন উপায় দেখা যার না। ঐ দম্প্রনারের অবলম্বিত ধর্ম অনেক অংশে বৈদিক ধর্মের তুলা ছিল, এবং তাঁহারা আস্থারও অভিত্র স্থাবার করিতেন, ইহা জানিতে পারা বার। "ভারবার্ত্তিকে" উল্লোভকর বে, "সর্বাভিদ্যান্ত্র" নামক বৌদ্ধবাছের উক্তি উদ্ধত করিয়া আত্মার অভিত্ব বৌদ্ধ দিদ্ধান্ত বলিয়া সমর্থন করিয়াছেন, উহা ঐ "সাংশিতীয়"সম্প্রদারের অবন্ধিত কোন প্রাচীন গ্রন্থও হইতে পারে (তৃতীর খণ্ড, ৮ম পূর্চা স্রন্তব্য)। উদ্যোতকর তৃতীয় অধানের প্রারম্ভে অন্ধর্ণার পদার্থের হুরূপ ব্যাখ্যার এবং পুর্ব্বে প্রমাণুর হ্বরূপ ব্যাখ্যায় বৈভাষিকসম্প্রদারবিশেষের যে মত-বিশেবের উল্লেখ করিয়াছেন, উহারও মূলগ্রন্থ পাওয়া যায় না।

পরিশেষে বক্তব্য এই বে, পূর্ব্বাক্ত বিজ্ঞানবাদ প্রভৃতি মত বে, গৌওম বুদ্ধের আবির্ভাবের প্রেরই প্রকাশিত ও আলোচিত ইইয়াছে, ইতারাং গ্রান্ধন্দিও পূর্ব্বাক্ত স্থান্থলিও সারিবাদিত ও আলোচিত ইইয়াছে, ইহা আমরা বুবিতে পারি না। কারণ, বেরাক্তরে, বোগস্থল ও বোগস্থলের বাসভাষো যে বিজ্ঞানবাদের জন্মে ও বঙ্গন ইইয়াছে, উহা গৌতম বুদ্ধের বহু পূর্বেই প্রকাশিত ও আলোচিত ইইয়াছে, ইহা আমরা বিশ্বাস করি। পরন্ত দেবগণের প্রার্থনার তগবান্ বিক্রুর শরীর ইইতে উৎপ্রম ইইয়া মায়ামোহ, ক্ষমরগণের প্রতি যে বৌদ্ধ ধর্মের উপদেশ করিয়াছিলেন, ইহা আমরা বিক্রুপ্রাণেও দেবিতে পাই। তাহাতে পূর্বেক্তি বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদের প্রার্থ উপদেশ আছে'। পরন্ত বেদেও জনেক নাত্তিকমতের স্থানা আছে এবং গৌতম বুদ্ধের পূর্বের্গত বে ভারতে বৌদ্ধমতের প্রকাশ ছিল, ইহাও আমরা পূর্বের্গ প্রদর্শন করিয়াছি ( তৃতীর খণ্ড, ১৪ ও ২২০-২৪ পূর্তা ক্রইবা ) এবং ছালোগ্য উপনিবলে অপরের মত বলিয়াই যে নাত্তিকমতবিশেবের উল্লেখ আছে, ইহাও ( চতুর্ব থণ্ড, ২৭ পূর্চায় ) প্রবর্শন করিয়াছি । স্থবালোগনিবদের ১১ন, ১৩ন, ১৪ন ও ১৫ন বণ্ডের শেষভাগে "ন সমাসর সদসং" ইত্যাদি প্রতিবাক্ত এবং খগ্রনেদের নাদনীর স্থক্তে "নাদনানীরো সদাসীং" (১০ম মা, ১ম আ, ১১৮ অ, ১১৮ অর্ক্ত জনবাহাবার অনেক

ইজাননগদেবৈতলপ্যমন্তাছেখ। বুখাকা মেন্ডঃ সন্মানুব্বৈরেবনুবীরিতং। জগদেতকন্থারং আছিজানাবিতবেলা। রাগানিছুইনতার্থা লামাতে ভবসছটো।—বিকু পুরাধ, আ আবে, ১৮৭ আ, 1502/1

नांखिक नांनोक्रेश मुख्यारानव ममर्थन कविद्याहिएलम, देशंड मर्स्म हव । सुक्षांहीन कार्लंड दानविद्यांधी নাস্তিকের অক্তিত্ব ছিল। মনাদি সংহিতাতেও তাহাদিগের উরেধ ও নিন্দা দেখা বায় এবং নাস্তিক-শাস্ত্র ও উহার পাঠেরও নিলা দেখা যার। বিরোধী সম্প্রদার যে অপর সম্প্রদারের প্রদর্শিত শাস্ত্র-প্রমাণের ব্যাখ্যান্তর করিয়াও নিজমত সমর্থন করিতেন এবং এখনও করিতেছেন, ইহা অভিজ বাক্তিগণের অবিদিত নহে। পরত্ত এখানে ইহাও বক্তব্য এই যে, মহর্বি গৌতম অবম্বিবিষয়ে অভিমানকে রাগাদি দোমের নিষিত্ত বলিয়া, ঐ অবয়বীর অভিত সমর্থনের জ্ঞাই পূর্কোক্ত যে সমস্ত সূত্র বলিলাছেন, তদ্বারা বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদই যে এই প্রকরণে পূর্বপক্ষরণে তাহার বৃদ্ধিন্ত, ইহা বুঝিবারও কোন কারণ নাই। উল্ফোভকর ও বাচস্পতি মিশ্র কোন কারণে সেইরূপ ব্যাখ্যা করিলেও ভাষাক হরের ব্যাখ্যার ছারা তাহ। যে বুঝা গাঁর না, ইহা পুর্নের যথাস্থানে বলিয়াছি। মহর্ষি স্কুপ্রাচীন শর্কাতাববাদেরই পূর্কপক্ষরণে সমর্থনপূর্কক থণ্ডন করার তদ্বারা ফলতঃ বৌদ্ধ বিজ্ঞানবাদ ও শ্ভবাদেরও মুলোছেদ হইয়াছে, ইহাও পূর্নের বলিয়াছি। পরত্ত পূর্বেল্ড "বৃদ্ধা বিবেচনাত, ভাবানাং" ইত্যাদি ( ২৬শ ) ক্ষে পূর্মণক সমর্থনের জন্ত বে যুক্তি কথিত হইরাছে, উহা লঙ্কাবভার-খতে "বুছ্যা বিবিচাশানানাং" ইত্যাদি শোকের হারা কথিত হইলেও ভদ্বারা ঐ ভ্রটী বৌদ্ধ-বিজ্ঞানবাদ সমর্থনের জন্মই ক্রিড এবং লক্ষাবভারস্থ্যের উক্ত শ্লোকার্মারেই পরে রচিত, ইহাও নিৰ্দ্ধারণ করা বাব না। কারণ, ভাষ্যকারোক্ত দর্ব্বাভাববাদী আনুপ্তভিকও নিজমত সমর্থনে প্রথমে উক্ত যুক্তি বলিতে পারেন। পরে বিজ্ঞানবাদ দমর্থনের জন্ত ও "লঙ্কাখতারস্থাত্তে" ঐ যুক্তি গুহীত হইনাছে, ইহাও ত বুঝা নাইতে পারে। তৎপূর্কে হে, আর কেহই ঐরণ যুক্তির উদ্ভাবন করিতে পারেন না, ইংার কি প্রমাণ আছে ? আর পূর্কোক্ত ভারত্তে পাঠ আছে,—"বৃদ্ধা বিবেচনান্ত, ভাবানাং ৰাপাস্থাস্থপন্তিঃ।" লভাবতারক্ত্তে ঐ শ্লোকে পাঠ আছে,—"বৃদ্ধা বিবিচামানানাং স্বভাৰো নাৰবাৰ্য্যতে।" স্বতরাং পরে কেহ যে ঐ লোক হইতে "বৃদ্ধা।" এই শন্ধটা গ্রহণ করিছা ঐ ভাবে ক্তায়দর্শনে ঐ হত্তটী রচনা করিয়াছেন, এইরুণ কল্পনারও কি কোন প্রদাণ থাকিতে পারে ? বস্ততঃ ঐ সমস্ত মতের মধ্যে কোন্ মত ও কোন্ যুক্তি দর্নাথ্যে কাহার উদ্ভাবিত, কোন্ শক্ষ্যী দর্বাবো কাহার প্রযুক্ত, ইহা এখন কোনরপ বিচারের ধারাই নিশ্চয় করা যাইতে পারে না। শ্বপ্রাচীন কাল হইতেই নানা মতের প্রকাশ ও যাখ্যাদি হইয়াছে। কালবশে ঐ সমস্ত মতই নানা সম্প্রদায়ে নানা আকারে একরণ ও বিভিন্নর দৃষ্টান্ত ও যুক্তির ছারা সমর্থিত হুইরাছে। পরবর্ত্তী বৌদ্ধনপ্রাদায়ের মধ্যেও ক্রমণঃ শাখাভেদে কত প্রকার মতভেদের বে স্বাষ্ট ও সংহার হইরা গিরাছে, তাহা এখন সম্পূর্ণরূপে জানিবার উপায়ই নাই। স্থতরাং সমস্ত মতের পরিপূর্ণ প্রামাণিক ইতিহাস না থাকায় এখন ঐ সমস্ত বিষয়ে কাহারও কল্পনামাত্রমূলক কোন মস্তব্য গ্রহণ করা বায় না ॥৩৭॥

বাহার্পতঙ্গ-নিরাকরণ-প্রকরণ নগাধা।৪।

ভাষ্য। "দোষনিমিত্তানাং তত্ত্ব-জ্ঞানানহঙ্কার-নির্ত্তি"রিত্যুক্তং। অথ কথং তত্ত্ব-জ্ঞানমুৎপদ্যত ইতি ?

অনুবাদ। দোধনিমিত্ত-( শরীরাদি প্রমেয়)সমূহের তত্তভানপ্রযুক্ত অহঙ্কারের নিবৃত্তি হয়, ইহা উক্ত হইয়াছে। (প্রশ্ন) কিরুপে তত্তভান উৎপন্ন হয় ?

### সূত্র। সমাধিবিশেষাভ্যাসাৎ ॥৩৮॥৪৪৮॥

অনুবাদ। (উত্তর) সমাধিবিশেষের অভ্যাসবশতঃ (তত্তজ্ঞান উৎপন্ন হয়)।
ভাষ্য। স তু প্রভ্যাহাতভোন্তিয়েভ্যো মনসো ধারকেন প্রযত্তেন
ধার্যামাণস্থাত্মনা সংযোগস্তত্ত্বুভূৎসাবিশিক্টঃ। সতি হি তাম্মিনিক্র্যার্থের্
বুদ্ধয়ো নোৎপদ্যন্তে। তদভ্যাসবশাত্তত্ত্বুদ্ধিকংৎপদ্যতে।

অনুবাদ। সেই "সমাধিবিশেষ" কিন্তু ইন্দ্রিয়সমূহ হইতে প্রত্যাহ্বত ( এবং ) ধারক প্রয়ন্তের দ্বারা ধার্য্যমাণ অর্থাৎ হুৎপুগুরীকাদি কোন স্থানে স্থিরীকৃত মনের আস্থার সহিত তথ্বজিজ্ঞাসাবিশিষ্ট সংযোগ। সেই সমাধিবিশেষ হইলে ইন্দ্রিয়ার্থ-সমূহ বিবয়ে জ্ঞানসমূহ উৎপন্ন হয় না। সেই সমাধিবিশেষের অভ্যাসবশতঃ তথ্ব-বৃদ্ধি অর্থাৎ তথ্ব-সাক্ষাৎকার জন্মে।

টিয়নী। মহর্বি এই আহিকের প্রথমাক "তর্জানোৎপত্তি প্রকরণে" শেষোক্ত তৃতীর স্ব্রেরে, স্বর্যবিষয়ে অভিমানকে দোষনিমিন্ত বলিয়াছেন, তাহা পরে বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্ব প্রকরণে বিহন্ধ মত প্রতন বারা সম্পূর্ণরূপে সমর্থন করিরাছেন। অব্যবী ও অল্লান্ত লোখনিমিত্র পদার্থের সন্তা সম্পূর্ণরূপে সমর্থন করিরাছেন। অব্যবী ও অল্লান্ত লোখনিমিত্র পদার্থের সন্তা সম্পূর্ণরূপে সমর্থিত ইইয়াছে। কিন্তু এই বে, মহর্বি এই আহিকের প্রথম স্ব্রেরে বে তর্জানকে অহলারের নিগর্জক বলিয়া মুক্তির করিগরণে ব্যক্ত করিয়াছেন, ঐ তর্জান করিলেও উম্পন্ন হর প্রার্থা তর্জান। করিয়া, পরে মহর্বি করিত মুক্তিমমূহের বারা মনন করিলেও উমননর্যার প্রার্থা হরের তরে দৃঢ় সংস্কার জন্মে না। মননের পরেও আবার পূর্ববিষ সমন্ত মিথা-জ্ঞানের উৎপত্তি ইইয়া থাকে। সহস্র বার প্রবণ ও মনন করিলেও নিত্ত মূচ্ ব্যক্তির নিগ্রের নির্বন্ত হর না, ইহা অনেকের পরীক্ষিত সত্য। তাই সাংখ্যাস্ত্রকারও সাংখ্যাস্তাল্লদারে বহু মননের উপদেশ করিয়াও বলিয়াছেন,—"মুক্তিতাহিশি ন বাহাতে নিত্ত মুচ্ববিশ্বের লার্ড হইতে পারে না, ইহা বীষ্থা। কিন্ত ঐ তর সাম্মাহ্বরন্তন তল্পান্ধাহ করি রামাহ্বির হিল্ল হইবে প্রারাহ্বির না। তাই মহর্বি শেষে এখানে এই প্রকরণের আরম্ভ করিরা, প্রথমে পূর্বনিক্ত প্রার সর্বার্যার না। তাই মহর্বি শেষে এখানে এই প্রকরণের আরম্ভ করিরা, প্রথমে পূর্বনিক্ত প্রার্থ স্বর্ধান উত্তর বলিয়াছেন,—"স্বাধিকিশ্বাভাানাহ"। ভার্যার প্রস্তিও

এবানে মহর্ষির প্রথমোক্ত "নোষনিমিন্তানাং তরজ্ঞানানহন্তারনিত্তিঃ" এই হত্ত উদ্ধৃত করিয়া পূর্ব্বোক্তরূপ প্রশ্ন প্রকাশপূর্বাক ভত্তরে মহর্ষির এই হত্তের অবভারণা করিরাছেন। মহর্ষির এই হত্তাক্ত সমাধিবিশেব ও উহার অভ্যানানি বোগশান্তেই বিশেবদ্ধপে বর্ণিত হইয়াছে। কারণ, উহা বোগশান্তেরই প্রস্থান। উহা মহর্ষি গোতমের প্রকাশিত এই শাল্তের প্রস্থান বা অসাধারণ প্রতিপাল নহে। কিন্ত প্রবণ ও মননের পরে বোগশান্তাহ্ন্সারে নিনিধ্যাসন বে, অবস্থা কর্ত্তব্য, চরম নিদিধ্যাসন সমাধিবিশেবের অভ্যান বাতীত যে, তক্ত-সাক্ষাৎকার হইতেই পারে না, ইহা মহর্ষি গোতমেরও সন্মত, উহা সন্ধন্মত দিল্লান্ত। মহর্ষি এখানে এই প্রকরণের দ্বারা ঐ দিল্লান্তের প্রকাশ ও পূর্বাপক্ষ নির্মানপূর্বাক সমর্থন করিয়া গিরাছেন। তিনি কেবল তাঁহার এই জ্ঞাবং শাল্তোক্ত প্রমাণাদি পদার্থের পরোক্ষ তর্মজ্ঞানকেই মৃক্তির চরম করিব ধরেন নাই।

ভাষ্যকার হত্তোক্ত "সমাধিবিশেষে"র সংক্ষেপে হরপ ঝাঝা করিতে বলিয়াছেন বে, আণাদি ইক্সিয়বর্গ হইতে প্রত্যাহত এবং ধারক প্রবাহের দারা ধার্যামাণ মনের আত্মার সহিত সংযোগই "সমাধিবিশেষ।" তাৎপর্বাটীকাকার ব্যাথা করিয়াছেন বে, মনকে ইন্দ্রিয়বর্গ হইতে প্রত্যাহার করিরা হৃৎপুঞ্জরীকাদি কোন স্থানবিশেষে প্রযন্তবিশেষ দ্বারা ধারণ করিলে অর্থাৎ দেই স্থানে মনকে স্থির করিবা রাখিলে তথন ঐ মন ও আত্মার যে বিশিষ্ট সংযোগ ক্মে, তাহাই সমাধিবিশেষ। বে প্রবংদ্ধর দারা ঐ ধারণ হয়, উহাকে ধারক প্রবংদ্ধ বলে। উহা বোগাভ্যাদসাধা ও যোগী গুরুর নিকটে শিক্ষণীয়। সুধৃতিকালেও মন ও আত্মার ঐরূপ সংযোগবিশের জন্মে, কিন্ত তাহা ত সমাধি-বিশেষ নহে। তাই ভাষ্যকার পরে ঐ সংযোগকে "তত্ত্বুভূৎমাবিশিষ্ট" বলিয়া তত্ত্তিজ্ঞাদাবশতঃ বোগশান্তোক্ত সাধনপ্রযুক্ত মন ও আত্মার যে পুর্বোক্তরূপ সংযোগবিশের ক্ষরে, তাহাকেই স্থ্যেক "সমাধিবিশেষ" বনিয়াছেন। স্বৃত্তিকালীন আস্থ্যনংসংযোগ এরণ নহে। কারণ, উহার মূলে তর্জিজ্ঞাসা ও তৎপ্রযুক্ত কোন সাধন নাই। পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশেষ হইলে তথন আর গন্ধাৰি ইন্দ্রিয়ার্থ বিষয়ে কোন জানই করে না। কারণ, জাণাদি ইন্দ্রিয়ের সহিত মনের সংযোগ বাতীত গনাদি ইন্দ্রিরার্থের প্রত্যক্ষ জ্ঞান অন্মিতে পারে না। কিন্তু সমাধিস্থ যোগী প্রাথাদি ইন্দ্রির-সমূহ হইতে মনকে প্রত্যাহার করিয়া স্থানবিশেষেই স্থির করিয়া রাধায় তাঁহার পক্ষে তথন আর আশাদি কোন ইক্রিয়ের সহিতই মনের সংবোগ সম্ভব হয় না। ভাষ্যকার সর্লশেষে বলিয়াছেন বে, পুর্বোক্তরপ সমাধিবিশেষের অভ্যানবশতঃই তত্ত্বসাক্ষাৎকার ক্রে। তাৎপর্যাটীকাকার উহার ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, তদ্বিয়ে পূনঃ পুনঃ প্রয়ন্ত্রের উৎপাদনই তাহার অভ্যান। দীর্ঘকাল সাদরে নিরম্ভর সেই সমাধিবিশেষের অভ্যাস করিলেই ওৎপ্রাযুক্ত তর্ভাকাৎকার ক্রেয়। বস্তুতঃ কাহারও অল্পনি অভানে অথবা মধ্যে ত্যাগ করিলা অথবা শ্রহাশৃত্ত বা সদিও হইলা অভানে উহা দুচ্ভূমি হয় না। দীর্ঘকাল শ্রনা সহকারে নিরম্ভর অভ্যাস করিলেই ঐ অভ্যাস দুচ্ভূমি হয়। বোগদর্শনেও ইহা কথিত হইয়াছে'। দুঢ়ভূমি অভাদ বাতীতও উহা কার্যাদালক হয় না। মুদ্রিত তাৎপর্যাতীকার "সমাধিতরাভ্যানাৎ"—এইরূপ স্ত্রপাঠের উরেধ দেখা বার। কিন্ত

১। স ভূ দীর্থকালনৈঃভ্রাসংকালাসেরিতো দুদ্ভূমি: ।১।১৪।

বাচপাতি নিশ্র "আরম্বানিক্রে" "স্মাধিবিশের আসাং" এইরপই স্ত্রপাঠ গ্রহণ করিরছেন।
ক্ষেত্রও ঐরপই স্ত্রপাঠ গৃহীত হইরাছে। বোগশাত্রে অনেক প্রকার স্মাধি ক্ষিত হইরাছে।
তদ্মধ্যে চরম নির্বিক্রক স্মাধিই এই স্ত্রে "বিশের" শংশর হারা মহর্ষির বৃদ্ধিন্ধ, বুঝা হার।
কারশ, উহাই চরম তন্ত্রনাক্ষাংকারের চরম উপার। উহার অভ্যান বাতাত চরম তন্ত্রনাক্ষাংকার
ভাত্রিতে পারে না। উহার জন্ত প্রথমে জনেক বোগানির অন্তর্গন কর্ত্বর। পরে তাহা
বাস্ত হইবে।০৮।

ভাষ্য। যহুক্তং—"পতি হি তশ্মিনিন্দ্রিয়ার্থের্ বুদ্ধরো নোৎপদান্তে" ইত্যেতং—

# সূত্র। নার্থবিশেষপ্রাবল্যাৎ॥৩৯॥৪৪৯॥

অনুবাদ। (পূর্বপক্ষ) যে উক্ত হইয়াছে—"সেই সমাধিবিশেষ হইলে ইন্দ্রিয়ার্থ-সমূহবিবয়ে জ্ঞানসমূহ উৎপন্ন হয় না"—ইহা নহে অর্থাৎ উহা বলা যায় না ;— যেহেতু, অর্থবিশেষের অর্থাৎ ইন্দ্রিয়ার্থ-বিষয়-বিশেষের প্রবলতা আছে।

ভাষা। অনিজ্ঞােহপি বৃদ্ধুৎপতেনৈতিদ্যুক্তং।কুসাং । তৃথি-বিশেষপ্রাবল্যাং। অবুভূংদমানভাপি বৃদ্ধুংপতিদ্ফা, যথা স্তন্মিজুশক্পভৃতিষু। তত্র দমাধিবিশেষো নোপপদ্যতে।

অনুবাদ। জ্ঞানেচ্ছাশূন্ম ব্যক্তিরও জ্ঞানোৎপত্তি হওয়ায় ইহা যুক্ত নহে।
(প্ররা)কেন ? (উত্তর) যেহেতু অর্থবিশেষের অর্থাৎ ইন্দ্রিয়গ্রাফ্য বিষয়বিশেষের
প্রবলতা আছে। (তাৎপর্য) জ্ঞানেচ্ছাশূন্ম ব্যক্তিরও জ্ঞানোৎপত্তি দৃষ্ট হয়,
যেমন মেঘের শব্দ প্রভৃতি বিষয়ে। তাহা হইলে সমাধিবিশেষ উপপন্ন হয় না।

টিপ্পনী। নংগি পূর্বোক্ত দিন্ধান্তে এই ক্রের দারা পূর্বপক্ষ দমর্থন করিয়াছেন যে, দমাধিবিশেষ হইতেই পারে না। কারণ, ইন্দ্রিরপ্রাত্ম অনেক বিষয়বিশেষের প্রবল্ভাবশতঃ তদিবর
ক্রানেজ্যা না থাকিলেও জ্ঞান জয়ে। অত এব দমাধিবিশেষ হইবে ইন্দ্রিয়ার্থবিষয়ে কোন জ্ঞান য়য়ে
না, ইহা বলা বায় না। ভাষ্যকার পূর্বক্রভাষ্যে ঐ কথা বলিয়া, পরে ঐ কথার উল্লেখপূর্ণাক এই
পূর্বপক্ষক্তের অবতারণা করিয়াছেন। ভাষ্যকারের প্রথমোক্ত ইন্তোতং এই বাক্যের সহিত
ক্রের প্রথমন্থ "নঞ্জ," শব্দের বোগই তাঁহার অভিপ্রেত। ভাষ্যকার "অনিজ্বতাহিশি" ইত্যাদি
দলত্তির দ্বারা ত্রার্থ ব্যাখ্যা করিয়া, পরে উহারই তাৎপর্যা ব্যক্ত করিয়াছেন যে, য়ায়ার জ্ঞানেজ্যা
নাই, তাহারও বিষয়বিশেষ জ্ঞানোৎপত্তি দেখা বায়। যেমন সহদা মেঘের শব্দ হইলে ইজ্ঞানা
থাকিলেও লোকে উহা প্রবণ করে। এইরূপ প্রারও জনেক "প্রথবিশেষ" অর্গাৎ ইন্দ্রিয়প্রাত্ম

বিষয় আছে, ব্যবিষয়ে প্রত্যাক্ষর ইছো না থাকিলেও প্রত্যক্ষ অনিবার্যা। স্তেরাং পূর্বত্যোক্ত সমাধিবিশেষ উপপন্ন হর না অর্থাৎ উহা নানাবিষয়-জ্ঞানের দারা প্রতিবন্ধ হইনা উৎপন্নই ইইতে পারে না। গদ্ধানি পঞ্চ বিষয়কে মহর্বি তাহার পূর্বক্ষিত দানশ্বিধ প্রমেরের মধ্যে "অর্থ" বিশিয়াছেন। উহাকে "ইন্দ্রিরার্থ"ও বলা হইনাছে (প্রথম গণ্ড, ১৮০—৮১ পূর্চা দ্রাইবা)। উহার মধ্যে এমন অনেক অর্থবিশেষ আছে, বাহা পূর্বেরাক্ত নমাধিবিশেষ হইতে প্রবল। স্তেরাং সমাধিত্ব বা সমাধির জ্বল্ল প্রথমবান্ ব্যক্তির ঐ সমন্ত বিষয়ে জ্ঞানোৎপত্তির ইছো না থাকিলেও জ্ঞানোৎপত্তি অনিবার্য। স্থতরাং উহা সমাধির অনিবার্য। প্রতিবন্ধক হওয়ায় উহা কথনও কাহারই হইতে পারে না। অত্রব পূর্বাহ্নে তর্বাক্ষাৎকারের যে উপায় কথিত ইইয়াছে, তাহা অসম্ভব বিশিরা অষ্ক্র, ইহাই পূর্বাপক্ষবানীর বক্তব্য।০ মা

# সূত্র। ক্ষুদাদিভিঃ প্রবর্তনাক্ষ ॥৪০॥৪৫০॥

অমুবাদ। (পূর্ববপক্ষ) ক্ষুধা প্রভৃতির হারা (জ্ঞানের) প্রবর্ত্তন-(উৎপত্তি) বশতঃও (সমাধিবিশেষ উপপন্ন হয় না)।

ভাষ্য। কুৎপিপাসাভ্যাং শীতোষ্ণাভ্যাং ব্যাধিভিশ্চানিছতোহপি বৃদ্ধয়ঃ প্রবর্তত্তে। তত্মাদৈকাগ্র্যানুপপতিরিতি।

অমুবাদ। কুখা ও পিপাসাবশতঃ, শীত ও উষ্ণবশতঃ এবং নানা ব্যাধিবশতঃ জ্ঞানেচ্ছাশ্য ব্যক্তিরও নানা জ্ঞান উৎপন্ন হয়। অতএব একাগ্রতার উপপত্তি হয় না।

টিগনী। পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষ সমর্থন করিতে নহর্ষি আবার এই স্থান্তর নারা ইহাও বলিয়াছেন বে, ক্ল্বা প্রান্থতির নারা অনিছা সবেও নানা জ্ঞানোৎপত্তি অনিবার্য্য বলিয়াও পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশের উপপর হয় না। ভাষাকার স্থান্তর আদি শব্দের বারা পিপাসা এবং নীত উষ্ণ ও নানা ব্যাধি এহণ করিয়া স্থার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, ক্ল্বান্বিশতঃ বিব্যবিশেষে ইচ্ছা না বাকিলেও বথন নানা জ্ঞান অবভাই জন্মে, স্থতরাং চিত্তের একাপ্রতা কোনজপেই সম্ভব নহে। চিত্তের একাপ্রতা বা বিষয়বিশেষে স্থিত্রতা সভব না হইলে সবিক্রক সমাধিও হইতে পারে না। স্থতরাং নির্বিক্রক সমাধির আশাই নাই। বোগদর্শনেও "ব্যাধিস্ত্যান" (১০০০) ইত্যাদি স্থত্রের হারা বোগের জনেক অন্তরার কথিত হইরাছে এবং ঐ ব্যাধি প্রভৃতিকে "চিত্তবিক্রেপ" বলা হইরাছে। ফলকথা, ইচ্ছা না থাকিলেও নানা কারণবশতঃ মানাবিধ জ্ঞানোৎপত্তি অনিবার্য্য বলিয়া চিত্তের একাপ্রতা সম্ভব না হওয়ার পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশের হইতেই পারে না। স্থতরাং ওক্ত-সাক্ষাৎকারের কোন উপায় না থাকার অহলারের নিবৃত্তি ও মোক্ষ অসম্ভব, ইহাই পূর্ব্বপক্ষবানীর মূল তাৎপর্য্য ৪০০।

ভাষ্য। অত্তেতৎ সমাধিং বিহায় ব্যুখানং ব্যুখাননিমিত্তং সমাধি-প্রত্যনীকঞ্চ, সতি ত্বেতমিন্—

অমুবাদ। (উত্তর) সমাধি ত্যাগ করিয়া ব্যুত্থান এবং ব্যুত্থানের নিমিত্ত সমাধির "প্রত্যনীক" অর্থাৎ বিরোধী, ইহা থাকুক, কিন্তু ইহা থাকিলেও—

# সূত্র। পূর্বকৃতফলাত্বদাতত্বংপতিঃ ॥৪১॥৪৫১॥

অনুবাদ। (উত্তর) "পূর্বকৃত" অর্থাৎ পূর্বজন্মনঞ্চিত প্রকৃটি ধর্মজন্ম "ফলানুবন্ধ"-( যোগাভ্যাসসামর্থ্য )বশতঃ সেই সমাধিবিশেষের উৎপত্তি হয়।

ভাষা। পূর্বকৃতো জন্মান্তরোপচিতস্তত্ত্বজ্ঞানহেতৃর্ধন্মপ্রবিবেকঃ। ফলাকুবন্ধো যোগাভ্যাদদামর্থাং। নিফলে হুভ্যাদে নাভ্যাদমান্তিয়েরন্। দৃষ্টং হি লোকিকের্ কর্মস্বভ্যাদদামর্থাং।

অমুবাদ। "পূর্বকৃত" বলিতে জন্মান্তরে সঞ্চিত, তর্বজ্ঞানহেতৃ ধর্মপ্রবিবেক
কর্মাৎ প্রকৃষ্ট সংস্কাররূপ ধর্ম। "কলামুবন্ধ" বলিতে যোগাত্যাসে সামর্থ্য। [ কর্মাৎ
এই সূত্রে "পূর্বকৃত ফলামুবন্ধ" শব্দের ঘারা বুঝিতে হইবে,—জন্মান্তরস্কিত প্রকৃষ্ট সংস্কারজন্ম যোগাত্যাসসামর্থ্য। অভ্যাস নিক্ষনই হইলে অভ্যাসকে কেহই আদর
করিত না। লৌকিক কর্মসমূহেও অভ্যাসের সামর্থ্য দৃষ্টই হয়।

টিগ্রনী। পূর্ন্নোক্ত পূর্ন্নপালের উত্তরে এই স্ত্তের হারা মহর্নি সিন্ধান্ত বলিয়াছেন বে, "পূর্ব্বকৃত কলাত্রবন্ধ"বশতঃ দেই সমাধিবিশের করে। বাত্তিক কার ইহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, পূর্ব্বক্তরে অভান্ত বে সমাধিবিশের করে। বাহার কর বে ধর্মা, তজ্জন্ত পূর্ন্নার মমাধিবিশের করে। তাৎপর্যাটীকাকার বাখ্যা করিয়াছেন বে, পূর্ব্বক্তমক্ত বে সমাধি, তাহার ফল বে সংস্কার, তাহার "অমুবন্ধ" অর্থাৎ স্থিরতাবশতঃ সমাধিবিশের করে। মহর্নি তৃতীর অধ্যাবের শেষেও শরীরস্থি পূর্বক্তমক্ত কর্মান্ত করক্ত্তম, এই সিন্ধান্ত প্রকাশ করিতে "পূর্বকৃতকলামুবনাত্তহৎপত্তিঃ" (২০০) এই স্থাব্রবিশ্বন। সেধানে ভারাকার পূর্বশরীরে কৃত কর্মকে "পূর্বকৃত" শব্দের হারা এবং তজ্জন্ত ধর্মান্ত্রমির "কল" শব্দের হারা এবং তজ্জন্ত ধর্মান্ত্রমির "কল" শব্দের হারা এবং ও ক্রের আন্নাতে অবস্থানই "অমুবন্ধ" শব্দের হারা ব্যাখ্যা করিয়াছেন (তৃতীর প্রভ, ০০০ পূর্চা দেইরা)। তদমুসারে এখানেও মহর্মির এই স্থতের হারা পূর্বকৃত সমাধির কল বে ধর্মাবিশেব, তাহার অমুবন্ধ অর্থাৎ আত্রাতে অবস্থানবশতঃ ইহন্মন্মে সমাধিবিশেব করে—এইরূপ সরল ভাবে স্থত্তার্থ ব্যাখ্যা করা যার। বার্ত্তিককার এরপ ভাবেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্তু তাৎপর্যাচীকাকার স্থত্তাক্ত "কল" শব্দের হারা সংস্কার এবং "অত্বন্ধ" শব্দের হারা সংস্কার এবং "অত্বন্ধ" শব্দের হারা সিংসার এবং "অত্বন্ধ" শব্দের হারা সিংসার এবং বিশ্ববিশ্বর ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্থাৎ তাহার মতে শব্দের হারা সংস্কার এবং বিশ্ববিশ্বর ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্থাৎ তাহার মতে

পূর্বজন্মকত সমাধি ইংজন্মে না থাকিলেও তজ্জ্জ সংস্কারকণ বে কল, তাহা ইংজন্মেও আন্মাতে জন্মবন্ধ থাকে। উহার স্থামিদ্বন্ধত: তজ্জ্জ্জ ইংজন্মে সমাধিবিশের জন্মে, ইহাই সূত্রার্থ। তদমুসারে রন্তিকার বিশ্বনাথও প্রথমে ঐকপই ব্যাখ্যা করিয়া, পরে তাহার নিজের বৃদ্ধি জন্মদারে স্থার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, পূর্বকৃত যে ঈশ্বরের আর্ধনারপ কর্ম, তাহার কল যে ধর্মবিশেষ, তাহার সম্বাবশেশ-জ্জ্জ ইংজন্মে সমাধিবিশেষ জন্মে। বৃত্তিকার তাহার নিজের এই ব্যাখ্যা সমর্থনের জ্জ্জ্জ্ঞানে শেষে বোগদর্শনের "সমাধিবিশিদ্ধিরীশ্বরপ্রথিবানাৎ" (২৪৫) এবং "ততঃ প্রত্যক্তিতনাধিব্যাহিণান্তরায়াভাবক্ত" (১০২১) এই স্থত্ত্বর উক্তি করিয়া বলিয়াছেন যে, ইশ্বরপ্রণিধান-বশতঃ বিদ্বের প্রতিকৃত্ব ভাবে চিত্তের স্থিতি এবং নোগের জ্জ্ঞান্তের অভাব হয়। স্থতরাং সমাধিবিশেষের উৎপত্তি হইয়া থাকে। পূর্বের্জি বোগস্থ্যান্ত্রনারে বৃত্তিকারের এই সরল ব্যাখ্যা স্থাইনত্ত হয়, সন্দেহ নাই।

কিন্ত ভাষাকার এখানে অন্ত ভাবে হুত্রার্থ ব্যাখ্যা করিতে প্রথমে হুত্রোক্ত "পূর্বাকৃত" শক্ষের অর্থ বণিয়াছেন—জন্মান্তরে সঞ্চিত ভবজানের হেতৃ ধর্মপ্রবিবেক। তাৎপর্যানীকাকার ঐ "প্রবিবেক" শক্তের ব্যুৎগত্তিবিশেষের দারা উহার অর্থ বনিয়াছেন—প্রকৃষ্ট। প্রাকৃষ্ট ধর্ম্মই ধর্ম্ম প্রবিবেক। উহা আত্মধর্ম সংস্কারবিশেব'। উহা তত্তভানের হেতু। কারণ, মুমুক্র প্রযন্ত্র-সমূহ নিলিত হইয়া তল্বজানের পূর্বে নাথাকার তাহা তল্বজানের হেতু হইতে পারে না। ভাষ্যকার পরে স্ত্রোক্ত "ফলামুখর" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন, যোগাভ্যাস-সামর্থা। তাহা হইলে ভাষ্যকারের ঐ ব্যাখ্যামুদারে তাহার মতে হুলার্থ বুঝা যার বে, "পুর্বায়ত" অর্থাৎ পূর্বাঞ্চার সঞ্চিত যে প্রকৃষ্টি সংসারক্ষপ ধর্মা, তজ্জন্ত "ফলাত্বদ্ধ" অর্থাৎ বোগান্তাসনামর্থ্যবশ্বঃ সমাধি-বিশেষের উৎপত্তি হয়। অর্থাৎ মহর্ষির তাৎপর্য্য এই বে, সমাধি ত্যাগ করিয়া ব্যুখান অর্থাৎ নানা প্রতিবদ্ধকবৰ্শতঃ স্মাধির অনুংপত্তি বা ভঙ্গ অবশ্রুই স্বীকার্য্য এবং ঐ ব্যুখানের কারণ সমাধিবিরোধী অনেক আছে, ইহাও স্বীকার্যা। কিন্তু তাহা থাকিলেও অধিকারিবিশেষের পূর্ত্ত জন্মদঞ্চিত সংস্কারক্রপ ধর্মবিশেষ-জনিত বোগাভ্যাস-সামর্থ্যবশতঃ সমাধিবিশেষ জন্ম। ভাষ্যকার প্রথমে মহর্ষির এই তাৎপর্যাই ব্যক্ত করিয়া এই সিদ্ধান্ত-পূত্রের অবতারণা করিয়াছেন। বস্ততঃ পূর্বজন্মশঞ্চিত সংস্কার ও অভূষ্টবিশেষের ফলে অনেক বোগীর তাত্র সংবেগ( বৈরাগ্য )বশতঃ ইহ-ৰুমে শীঘ্রই যোগাত্যাদে অদাধারণ দামর্থা ক্ষমে। তক্ষ্যত তাহাদিগের অতি শীঘ্রই দমাধিলাত ও উহার কল হইরা থাকে। যোগদর্শনেও "ভীত্রসংবেগানামাসরঃ" (১)২১) এই স্থত্রের দারা উহা ক্পিত হইরাছে। সংবেগ বা বৈরাগ্যের মূহতা, মধ্যতা ও তীব্রতা যে, পূর্বজন্মস্থিত সংস্থার ও অদৃষ্টবিশেষপ্রযুক্তই হইয়া থাকে, ইহা বোগভাষ্যের টাকার ঐ স্থলে আমন্বাচম্পতি মিশ্রও নিথিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত অনৃশ্রমান সংস্কার করনা কেন করিব ? উহার প্রয়োজন কি ? ইহা বুঝাইতে ভাব্যকার শেষে বলিরাছেন যে, অভ্যাস নিফ্লই হইলে অভ্যাসকে কেহই আদর

<sup>&</sup>gt;। অধিবিচাতে বিশিবাতভংগেনেতি অবিবেকঃ। ধর্মশুনো অবিবেককেতি ধর্মপ্রবিবেকঃ, প্রকৃষ্ট সংকারঃ, স তু আত্মধর্ম ইতি 1—ভাৎপর্যাটকা।

করিত না। দৌকিক কর্মেও অভ্যাম-সামর্থা দেখা বায়। তাৎপর্যা এই বে, দৌকিক কর্ম্ম অভ্যাম করিতে করিতে বথন তাহাতেও ক্রমে সামর্থা জ্বয়ে, এবং অধিকারিবিশেবের অধিকতর সামর্থা জ্বয়ে, ইহা দেখা বাইতেছে, তথন অলৌকিক কর্ম্মও অভ্যাস করিতে করিতে দীর্ঘকালে তাহাতেও বিশেব সামর্থ্য অবস্থাই জন্মিবে, সন্দেহ নাই। অভ্যাসের কোন কল না থাকিলে অর্থাৎ উহা ক্রমণঃ উহাতে সামর্থ্য না জন্মাইলে কেইই উহা করিতে পারে না অর্থাৎ সকরেই উহা ত্যাগ করে। কিন্তু বথন অহিরকাল হইতে বহু বহু বোগী অকরিত পারে না অর্থাৎ সকরেই উহা ত্যাগ করে। কিন্তু বিশেব অহিরকাল হইতে বহু বহু বোগী অকরিন বোগাভ্যামও করিতেছেন, তথন উহা নিজল নহে। উহা ক্রমণঃ ঐ কার্য্যে সামর্থা জন্মার। তাহার ফলে নির্কিক্রক সমাধি পর্যান্ত হইয়া থাকে, ইহা অবস্থা থাকে। এক জন্মের সাধনার উহা কাহারই হয় না। অনেক জন্মের বহু বহু অহার্য্য প্রান্ধা থাকে। এক জন্মের সাধনার উহা কাহারই হয় না। অনেক জন্মের বহু বহু অহার্য্য প্রদালাৎকার জন্মাইতেও পারে না। কিন্তু তজ্জনিত স্থায়ী অনেক সংস্কার-বিশেব কর্মনা করিলে ঐ সমন্ত সংস্কার কোন জন্মে মিলিত হইয়া অধিকারিবিশেবের তীত্র বৈরাগ্য ও সমাধিবিশেবের অত্যানে অনাধারণ সামর্থ্য জন্মাইয়া তাহার তব্দ-সাক্ষাৎকারের সম্পাদক হয়। অত্রাং ঐ সমন্ত সংস্কার কোন জন্ম মিলিত হইয়া অধিকারিবিশেবের তীত্র বৈরাগ্য ও সমাধিবিশেবের অত্যানে অনাধারণ সামর্থ্য জন্মাইয়া তাহার তব্দ-সাক্ষাৎকারের সম্পাদক হয়। অত্রাং ঐ সংস্কার অব্যা স্থাবার্য। উহা আত্মগত প্রান্তই ধর্ম 18১া

#### ভাষ্য। প্রত্যনীকপরিহারার্থঞ-

অনুবাদ। "প্রত্যনীক" অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত সমাধিবিশেষ-লাভের বিরোধী বা অন্তরায়ের পরিহারের উদ্দেশ্যেও—

# সূত্র। অরণ্যগুহাপুলিনাদিযু যোগাভ্যাসোপদেশঃ॥ ॥৪২॥৪৫২॥

অমুবাদ। অরণ্য, গুহা ও পুলিনাদি স্থানে যোগাভ্যাসের উপদেশ হইয়াছে।

ভাষ্য। বোগাভ্যাসজনিতো ধর্মো জন্মান্তরেহপাতুর্বর্ততে। প্রচয়-কান্তাগতে তল্ব-জ্ঞানহেতে ধর্মে প্রকৃষ্টায়াং সমাধিভাবনায়াং তল্ব-জ্ঞানমুৎপদ্যত ইতি। দৃষ্টশ্চ সমাধিনাহর্থবিশেব-প্রাবল্যাভিভবঃ,— "নাহমেতদল্রোষং নাহমেতদজ্ঞাসিষমক্ষত্র মে মনোহভূ"দিত্যাহ লৌকিক ইতি।

অমুবাদ। যোগাভ্যাসজনিত ধর্ম জন্মতিরেও অমুবৃত হয়। তব্জানের

এচরকার। প্রচরাবধিবতঃ প্রমণকঃ প্রচরো বাতি। তৎসহকারিশালিতরা প্রকৃত্তারাং সমাধিভাবনারাং, ক্রিমিক্সকুঃ সমাধিভাবনা ততামিত্রবাঃ —তাৎপর্বাচীকা।

হেতু ধর্মা "প্রচয়কান্তা" অর্থাৎ যাহার পর আর "প্রচয়" বা বৃদ্ধি নাই, সেই বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইলে "সমাধিভাবনা" (সমাধিবিষয়ক প্রয়ন্ত্র) প্রকৃষ্ট হওয়ায় তত্ব-জ্ঞান উৎপন্ন হয়। "সমাধি" অর্থাৎ চিত্তের একাএতাকর্ত্ত্বক অর্থবিশেষের প্রাবল্যের অভিত্রব দৃষ্টিও হয়। (কারণ) "আমি ইহা শুনি নাই, আমি ইহা জানি নাই, আমার মন অন্ত বিষয়ে ছিল," ইহা লৌকিক ব্যক্তি বলে।

টিপ্লনী। পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বপক্ষের উত্তরে মহর্ষি পরে আবার এই স্থতের হারা আরও বলিরাছেন ए, ममाधित अखतात পরিহারের জন্ত শাল্রে অরণা, পর্যত-গুহা ও নদীপুলিনাদি নির্জন ও নির্মাধ স্থানে যোগাভাবের উপদেশ হইরাছে। অর্থাৎ ঐ সমস্ত স্থানে যোগাভাবে প্রবৃত্ত হইলে স্থানের গুণে অনেক অন্তরার ঘটে না। স্থতরাং চিক্তের একাগ্রতা বস্তব হওরার পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশেবের উৎপত্তি হইতে পারে। ভাষাকার এই দরনার্থ হয়ের অর্থ ব্যাখ্যা করা অনাবস্তুক বলিয়া ভাষা করেন নাই। কিন্তু মহর্ষির পূর্ব্ধস্থান্তাক্ত উত্তরের সমর্থনের জন্ম তাঁহার সমৃক্তিক সিদ্ধান্ত স্থবাক্ত করিতে পরে এই হত্তের ভাষ্যে বলিয়াছেন বে, খোগাভ্যাসগুনিত বে ধর্মা, তাহা জনাস্তরেও অনুবৃত্ত হয়। অর্থাৎ পূর্মপূর্মজনাকত যোগাভ্যাদজনিত বে ধর্ম, তাহা পরজনাও থাকে। তবজানের হেতু এ ধর্ম ক্রমশঃ বৃদ্ধির চরম সীমা প্রাপ্ত হইলে তথন উহার সাহায়ে। কোন জন্মে সমাধিবিবরক ভাবনা অর্থাৎ প্রবন্ধ প্রকৃষ্ট হর। তাহার কলে সমাধিবিশেষের উৎপত্তি হওয়ার তথন তব্-দাক্ষাৎকাররূপ ওক্তরান উৎপন্ন হয়। তথন অর্থবিশেষের প্রাবন্যবশতঃ সহসা নানা জ্ঞানের উৎপত্তি হইয়া, উহা সমাধিবিশেষের অন্তরাহও হইতে পারে না। কারণ, বিষদ্বিশেষে একাঞ্চতা-রূপ যে সমাধি, তাহা উৎপন্ন হইলে অর্থবিশেষের প্রাবলাকে অভিভূত করে। ভাষাকার ইহা সমর্থন করিতে পরে দৌকিক বিষয়েও ইয়ার দৃষ্টাস্ত প্রদর্শনের জন্ম বলিয়াছেন যে, বিষয়বিশেষে চিত্তের একাগ্রতারণ সমাধিকর্ত্ত অর্থবিশেষের প্রারণ্যের যে অভিভব হয়, ইহা দৃষ্টও হয়। কারণ, কোন লৌকিক ব্যক্তি কোন বিষয়বিশেষে একাঞ্চতিত হইয়া যখন উহারই চিন্ত। করে, তথন অপরের কোন কথা ভনিতে পায় না। প্রবল অন্ত বিষয়েও তাহার তথন কোন জ্ঞান জব্মে না। পরে তাহাকে উত্তর নাদিবার কারণ জিজ্ঞানা করিলে দে বলিয়া থাকে বে, "আমি ত ইহা কিছু তনি নাই, ইহা কিছু জানি নাই, আমার মন অৱত ছিল।" ভাহা হইলে বিষয়বিশেষে ভাহার চিষ্টের একাঞ্চতা যে, তথ্কালে অন্ত বিষয়ের প্রবলভাকে অভিভূত করিয়াছিল, অর্থাৎ অন্ত বিষয়ে আনোংগভির প্রতিবন্ধক হইয়াছিল, ইহা স্বীকার্যা। স্তুতরাং উক্ত দুষ্টান্তানুদারে যোগীরও বিষয়বিশেষে ভিত্তর একাগ্রতারূপ দমাধি জনিলে তথ্য উহাও মন্ত বিষয়ের প্রাবন্যকে অভিভূত করে, অর্থাৎ অন্ত বিষয়ে জ্ঞানোৎপত্তির প্রতিবন্ধক হয়। মুতরাং কারণ সরেও বিগরাস্তরে জ্ঞান জন্মিতে পারে না, ইহাও স্বীকার্যা। মহর্ষি এই স্থারের ষারা স্থানবিশেষে চিত্তের একাগ্রতা যে সম্ভব, ইহাই প্রকাশ করার ভাষাকার এই স্ত্তের ষারা পূর্ব্বোক্ত ঐ যুক্তিরও সমর্থন করিয়া পূর্ব্বোক্ত পূর্ব্বগ্রের নিরাস করিয়াছেন। অর্থাৎ পূর্ব্বপক্ষ

বাদী বে অগবিশেষের প্রাবন্যবশতঃ নানাবিধ জ্ঞানের উৎপত্তি অনিবার্য্য বলিয়া কাহারও সমাধিবিশেষ জানিতে পারে না বলিয়াছেন, তাহা বলা বায় না। কারণ, পূর্ব্যপ্ত্রাক্রত বোগাভ্যাসজনিত
ধর্মের মাহায়ে এবং ছানবিশেষের সাহায়ে যোগার অভীত বিষরে ভিত্তর একাগ্রভারপ সমাধি
অবস্থাই জরে, এবং উহা সমস্ত বিষয়বিশেষের প্রাবলাকে অভিভূত করিয়া তদিবরে জ্ঞানোহপত্তির
প্রতিষক্ত হওয়ায় তথন সেই সমস্ত বিষয়ে কোন জ্ঞানই জরে না। অভএব ক্রমে নির্কিকরক
সমাধিবিশেষের উৎপত্তি হওয়ায় তথন তর্মাজাৎকাররূপ তর্জান জয়ে। ঐ তর্মাজাৎকারজন্ত বে সংস্থার, উহারই নাম "তর্জানবিবৃদ্ধি"। উহাই অনাদিকালের মিগ্যাজানজন্ত সংস্থারকে
বিনষ্ট করে। যোগদর্শনে মহর্ষি পতঞ্জনিও বলিয়াছেন, "ওজ্জঃ সংস্থারাহন্তসংস্থারপ্রতিবন্ধী"
(১০০)। সংসার্নিদান অহলারের নিবৃত্তি হইলে আর সংসার হইতে পারে না। স্কতরাং মোক্ষ
অবশ্রভাবী, উহা অসন্তব্ন নহে, ইহাই মহর্ষির তাৎপর্যা।

মহর্ষি এই স্থান্তের ধারা যে দেশবিশেবে বোগান্তানের উপদেশ বনিয়াছেন, তন্থারা বোগান্তানে ঐ সমস্ত দেশনিরম অর্থাৎ ঐ সমস্ত হানেই বে বোগান্তানে কর্তব্য, অক্তন্ত কর্তব্য নহে, ইহা বিবক্ষিত । করে । কিন্তু বে স্থানে চিত্তের একারতা জ্বান, দেই স্থানেই উহা কর্তব্য, ইহাই বিবক্ষিত । করেণ, বোগান্তানের নিগ্রনেশনানিরম নাই । যে দিকে, বে স্থানে ও বে কালে চিত্তের একারতা জ্বান, দেই স্থানেই উহা কর্তব্য । কারণ, একারতা লাভের সাহায্যের জ্বন্তই শাস্ত্রে বোগান্তানের দেশদির উরেও ইইরাছে । বেদান্তদর্শনের "ববৈজ্যান্ত্রতারও বনিয়াছেন,—"ন স্থাননির্মনিক্তপ্রসাদাৎ" (১০০১) । অবক্য উপনিবনেও "সমে ওচৌ শর্করাব্ছবালুকাবিব্রিক্তিত" ইত্যাদি (খেতাখতর, ২০০০) প্রতিবাক্ষের দ্বারা বোগান্তানের স্থানবিশেষের উরেও ইইরাছে । কিন্তু ইহার দ্বারাও বে স্থানে চিত্তের একারতা জ্বান, দেই স্থানেই বোগান্তান কর্তব্য, ইহাই তাৎপর্য্য বুনিতে ইইবে । উক্ত বেদান্তস্থান্তম্বারে ভগবান্ শক্ষরাত্রিক" ও "তাৎপর্য্যনীকা"র এই স্থত্তের কোনা উক্তর্নপই তাৎপর্য্য প্রবাশ করিয়াছেন । "প্রায়বার্ত্তিক" ও "তাৎপর্য্যনীকা"র এই স্থত্তের কোনা উক্তর্নপই তাৎপর্য্য প্রবাশ করিয়াছেন । "প্রায়বার্ত্তিক" ও "তাৎপর্য্যনীকা"র এই স্থত্তের কোনা উল্লেখ দেখা যাব না । মনে হয়, এই জন্তই কেহ কেহ ইহা ভাষাকারেরই উক্তি বণিতেন, ইহা বৃত্তিকার বিশ্বনাথের কথান পাওরা যাব । কিন্তু বৃত্তিকার ইহা মহর্বির স্থ্তেরপেই প্রহণ করিয়াছেন । বাচন্সতি মিশ্রের "প্রায়স্থানিকিন" ও "প্রায়স্থানিকিন" ও "প্রায়স্থানিকিন" ও বিশ্বাছেন । বাচন্সতি মিশ্রের "প্রায়স্থানিকিন" ও "প্রায়স্থানিকিন" ও ইহা স্তর্নধার গৃহীত হইমাছে । ওথা

ভাষ্য। যদার্থবিশেষপ্রাবল্যাদনিজ্ঞতোহপি বৃদ্ধ্যুৎপত্তিরকুজ্ঞায়তে—
সমুবাদ। (পূর্ব্বপক্ষ) যদি অর্থবিশেষের প্রাবল্যবশতঃ জ্ঞানেচ্ছাশৃত্ত ব্যক্তিরও জ্ঞানোৎপত্তি স্বীকার কর, ( তাহা হইলে )—

## সূত্র। অপবর্গেইপ্যেবংপ্রসঙ্গঃ ॥৪৩॥৪৫৩॥

অমুবাদ। মুক্তি হইলেও এইরূপ প্রসত্ব অর্থাৎ জ্ঞানোৎপত্তির আপত্তি হয়।

ভাষা। মৃক্তভাপি বাহার্থ-দামর্থ্যাদ্বুদ্ধর উৎপদ্যেরনিতি। অনুবাদ। মৃক্ত পুরুষেরও বাহু পদার্থের দামর্থ্যবশতঃ জ্ঞানসমূহ উৎপন্ন হউক १

টিপ্লনী। জ্ঞানেজা না থাকিলেও অর্থনিশেষের প্রবন্ধতাবশতঃ দেই অর্থনিশেষে জ্ঞান জন্ম, ইয়া থাকার করিয়াই মহার্থি পূর্বেরাক্ত পূর্বেপক্ষের সমাধান করিয়াছেন। তাই পূর্বেপক্ষরাদী অথবা অফ্র কোন উনাদীন ব্যক্তি এখানে অপত্তি করিতে পারেন যে, তাহা হইলে মৃত্তি হইলেও জ্ঞানের উৎপত্তি হউক ? অর্থাৎ যদি জ্ঞানের ইচ্ছা না থাকিলেও কোন কোন বাহা বিবরের প্রবন্ধতাবশতঃ দেই সমস্ত বিষরে জ্ঞান জন্ম,ইয়া থাকার কর, তাহা হইলে মৃত্ত পূর্বেরও সময়বিশেষের প্রবন্ধতাবশতঃ বেরার জ্ঞান উৎপার হউক ? তাৎপর্য্য এই যে, নহনা নেবগর্জান হইলে দেই শন্ধবিশেষের প্রবন্ধতাবশতঃ মৃত্ত পূর্বের উর্ভার প্রবন্ধ করিবেন না কেন ? এইরপক্ষপ্রের রালা উক্ত আপত্তি প্রকাশ করিয়া, পরবর্তী ছাই প্রের রালা লাভিম্বাক উক্ত আপত্তিরও এখানে থঙান করিয়া পিয়াছেন। ভাষাকার উক্ত আপত্তির হেতু প্রকাশ করিছে লিখিয়াছেন,—"বাছার্যবামর্যাৎ।" অর্থাৎ আপত্তিকারীর কথা এই যে, বাহা প্রবর্থের তরিষয়ে জ্ঞানোৎপত্তিতে সামর্থ্য আছে। অর্থাৎ বাহা প্রাথবিশেষের এমনই মহিমা আছে, যে জন্ত উহা ইন্তিয়াদিকে অপেক্যা না করিয়াও তরিষয়ে জ্ঞানোৎপাদনে সমর্থ। এইরপ ভ্রমণ্ডক আপত্তিই মহর্থি এই প্রেরে রালা প্রকাশ করিয়াত্তন। সমর্থাও তরিষয়ে

# সূত্র। ন নিষ্পন্নাবশাস্তাবিত্বাৎ ॥৪৪॥৪৫৪॥

অনুবাদ। (উত্তর) না, অর্থাৎ মৃক্ত পুরুষের জ্ঞানোৎপত্তির আপত্তি হয় না। কারণ, "নিষ্পান্নে" অর্থাৎ কর্ম্মবশতঃ উৎপন্ন শরীরেই (জ্ঞানোৎপত্তির) অবশ্য-স্তাবিতা আছে।

ভাষ্য। কর্মবশানিস্পান্নে শরীরে চেকেন্দ্রিয়ার্থাপ্রাপ্রে নিমিত্তাবা-দবশাস্তাবী বৃদ্ধীনামুৎপাদঃ। ন চ প্রবলোহিপি সন্ বাহ্যোহর্থ স্থাত্মনো বৃদ্ধ্যুৎপাদে সমর্থো ভবতি। তম্মেন্দ্রিয়েণ সংযোগাদ্বৃদ্ধ্যুৎপাদে সামর্থাং দৃষ্টমিতি।

অনুবাদ। কর্ম্মবশতঃ উৎপন্ন চেন্টা, ইন্দ্রিয় ও অর্থের আশ্রয় শরীরে নিমিতের সত্তাবশতঃ জ্ঞানসমূহের উৎপাদ অবশ্রস্তাবী। [ অর্থাৎ পূর্বেবাক্তরূপ লক্ষণাক্রান্ত শরীর থাকিলেই জ্ঞানোৎপত্তির নিমিত থাকায় অবশ্য জ্ঞানোৎপত্তি হয়, ইহা স্বীকার করি ] কিন্তু (শরীর না থাকিলে) বাহ্ন পদার্থ প্রবল হইলেও আত্মার জ্ঞানোৎপত্তিতে সমর্থ হয় না। (কারণ) সেই বাহ্ন বিষয়ের ইন্দ্রিয়ের সহিত সংযোগপ্রযুক্তই জ্ঞানোৎপত্তিতে সামর্থ্য দুট্ট হয়।

টিপ্লনী। পুর্বোক্ত ভ্রান্তিমূলক আপত্তির থওন করিতে মহর্বি এই পুরের বারা বলিরাছেন দে, উক্ত আপত্তি হইতে পাৰে না। কারণ, প্রাক্তন কর্মবশতঃ যে শরীর "নিষ্পার" বা উৎপন্ন হব, উহা থাকিলেই দেই শরীবাবছেদে জ্ঞানোৎপত্তির অবস্তান্তাবিত। আছে। অর্থাৎ শরীর থাকিলেই জ্ঞানের নিমিত্ত থাকায় বাহ্য বিষয়-বিশেষের প্রবলতাবশতঃ ভদ্মিরয়ে জ্ঞানেচ্ছা না থাকিলেও কোন সময়ে অবহা জান জন্মে, ইহাই স্বীকার করিয়াছি। শরীরাদি কারণ না থাকিলেও কেবল ৰাজ বিষয়বিশেষের মহিমার তরিবারে জ্ঞান জন্মে, ইহা ত স্বীকার করি নাই। কারণ, তাহা অসম্ভব। সমস্ত কারণ না থাকিলে কোন কার্য্যেরই উৎপত্তি হইতে পারে না। ভাষ্যকার মহর্ষির হারোক্ত "নিভার" শক্তের ছারা প্রাক্তন কর্মাবশতঃ নিভার শরীক্তক্ট গ্রহণ করিয়াছেন। শরীর থাকিলেই তাহাতে ইন্দ্রির থাকে। কারণ, শরীর—চেষ্টা, ইন্দ্রির ও অর্থের আশ্রয়। মহর্ষিও "চেষ্টেব্রিরার্থাশ্রমঃ শরীরং" (১১১১১) এই ক্রের দারা শরীরের উক্তরূপ দক্ষণ বনিরাছেন। তদম্পারেই ভাষাকার পরে "চেষ্টেন্সিরার্থাপ্রামে" এই বাকোর স্বারা শরীরের ঐ স্বরূপের উল্লেখ করিয়া, শরীর থাকিলেই যে, বাস্থবিধয়ক প্রত্যক্ষ জ্ঞানের নিমিত্ত-কারণ থাকে, নচেৎ উহা থাকে না, ইহা সম্বৰ্ধন ক্রিয়াছেন। তাই পরেই বলিয়াছেন, "নিমিতভাবাৎ"। ভাষ্যকার পরে উক্ত যুক্তি স্থব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, বাহ্য বিষয় প্রবল হইলেও কেবল উহাই তদ্বিষয়ে আত্মার প্রতাক জ্ঞানোৎপাদনে সমর্থ হয় না। কারণ, ইক্রিনের সহিত উহার সংযোগ হইলেই তৎপ্রযুক্ত উহা প্রত্যক্ষরানোৎপাণনে সমর্থ হয়, ইহাই সর্ব্যন্ত দৃষ্ট হয়। স্ত্রাং ইন্দ্রিয়াশ্র পরীর না থাকিলে ইক্রিমের সহিত বাফ বিষয়ের সংবোগ বা সম্মবিশেষ সম্ভব না হওয়ার কারণের অভাবে কোন বাস্থ বিষয়ের প্রত্যক্ষ জন্মিতে পারে না। কিন্ত পূর্বোক্তনক্ষণাক্রান্ত শরীর থাকিবেই তরাশ্রিত কোন ইন্ডিয়ের সহিত কোন বাহ্য বিষয়ের সম্বন্ধ ঘটিলে ইচ্ছা না থাকিলেও সময়বিশেনে প্রত্যক্ষ অবস্কৃত্যাবী, ইহা স্থীকার্যা। স্থ্রে দপ্তনীতৎপুরুষ সমাস্ট্ ভাষাকারের অভিনত। "নিম্পুর" অর্থাৎ প্রাক্তন কর্মনিম্পন্ন পরীরে আত্মার বাছ বিষয়ে প্রতাক্ষজানোৎপত্তির অবক্সন্তাবিত্ই ভাষাকারের মতে স্ত্রকার মহর্ষির বিবক্ষিত। কিন্তু বৃত্তিকার প্রাভৃতি নব্যগণের মতে এই স্থতে বছীতৎপুক্ষ দমানই মহর্ষির অভিমত। বৃত্তিকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, "নিষ্ণার" অর্থাৎ শরীরাদির জ্ঞানাদি কার্যো "অবক্সম্ভাবিত্ব" অর্থাৎ কারণত আছে। অর্থাৎ শরীরাদি না থাকিলে আস্থাতে জ্ঞানাদি কার্য্য জ্বিতে পারে না। "অবশুভাবিত্ব" শব্দের হারা জানাদি কার্য্যের অবাবহিত পুর্বের অবশ্ববিদ্যানত্ত বুঝিলে উহার ছারা কারণক্ট বিবক্ষিত বলিয়া বুঝা যাইতে পারে এবং স্থানে ঘটাতৎপুরুষ সমাস্ট বে, প্রথমে বৃদ্ধির বিষয় হর, ইহাও স্বীকার্যা। কিন্তু ফ্রোক্ত "অবশ্রস্তাবিত্ব" শব্দের প্রদিদ্ধ অর্থ অহণ করিলে বৃত্তিকারের ঐ ঝাখ্যা সংগত হর না। মনে হর, ভাষ্যকার ঐ প্রসিদ্ধ আর্থর প্রতি লক্ষ্য করিরাই উক্তরপ ব্যাখ্যাই করিয়াছেন 1891

#### সূত্র। তদভাব\*চাপবর্গে॥ ৪৫॥৪৫৫॥

অনুবাদ। কিন্তু, অপবর্গে এই শরীরাদির অভাব ( অর্থাৎ মুক্তি হইলে তখন শরীরাদি নিমিত্ত-কারণ না থাকায় জ্ঞানোৎপত্তি হইতে পারে না )।

ভাষ্য। তন্ত্র বৃদ্ধিনিমিত্তাশ্রমন্ত শরীরেন্দ্রিয়ন্ত্র ধর্মাধর্মা ভাবাদভাবোহপ-বর্গে। তত্র ষত্ত্বভাশেপবর্গেইপোরং প্রান্তর্জ্ঞ ইতি তদযুক্তং। তুম্মাৎ সর্বস্থিতিবিমাকেশ ২পবর্গেও। বন্দ্রাৎ সর্ববৃত্তঃধবীজং সর্ববৃত্তঃধায়তন-ঞাপবর্গে বিচ্ছিদ্যতে, তন্মাৎ সর্বেশ তুঃখেন বিম্ক্রিরপবর্গঃ। ন নিব্বীজং নিরায়তনঞ্চ ছঃখমুৎপদ্যতে ইতি।

অমুবাদ। অপবর্গে অর্থাৎ মৃক্তিকালে ধর্ম ও অধর্মের অভাব প্রযুক্ত জ্ঞানের
নিমিত্ত ও আশ্রায় সেই শরীর ও ইন্দ্রিয়ের অভাব। তাহা হইলে যে উক্ত হইয়াজে,
"অপবর্গেও এইরূপ আপত্তি হয়", তাহা অযুক্ত। অতএব সর্ববৃত্তঃখনিবৃত্তিই
মোক্ষ। (তাৎপর্যা) যেহেতু অপবর্গ হইলে সমস্ত তৃঃখের বীজ (ধর্ম্মাধর্ম্ম) এবং
সমস্ত তৃঃখের আয়তন (শরীর) বিচ্ছিল্ল হয় অর্থাৎ একেবারে চিরকালের জন্ম
উচ্ছিল্ল হয়, অতএব সমস্ত তৃঃখ কর্ত্ত্বক বিমুক্তি অপবর্গ। (কারণ) নিবর্নীজ ও
নিরায়তন তৃঃখ উৎপল্ল হয় না। [অর্থাৎ তৃঃখের বীজ ধর্মাধর্ম্ম ও তৃঃখের আয়তন
শরীর না থাকিলে কখনই কোনরূপ তুঃখ জন্মিতে পারে না]।

টিপ্লনী। পূর্ব্বোক্ত আপত্তি থপ্তন করিতে মহর্ষি পূর্বাস্থ্যের বাহা বলিয়াছেন, তদ্বারা ঐ আপত্তির থপ্তন হইবে কেন ? ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিবার জয়ই মহর্ষি পরে এই স্থ্যের দারা বলিয়াছেন বে, মুক্তি হইলে শরীরাদির অভাব হয়। অর্থাৎ তখন হইতে আর কখনও মুক্ত পূর্বের শরীর পরিগ্রহ না হওয়ায় নিমিন্ত কারণের অভাবে, তাঁহার জ্ঞানোৎপত্তি হইতেই পারে না। জয় জ্ঞানমাত্রেই শরীর অন্ততম নিমিন্ত কারণের অভাবে, তাঁহার জ্ঞানোৎপত্তি হইরা থাকে। এবং ইন্দ্রিয় অন্ততম নিমিন্ত কারণ, শরীরাবছেনেই আ্রাতে জ্ঞানোৎপত্তি হইরা থাকে। এবং ইন্দ্রিয় অন্ততম নিমিন্ত কারণ ইন্দ্রির অসাধারণ নিমিন্তকারণ। ভাষ্যকার পূর্বেরিক আপত্তিকারীর পক্ষে বাহাবিষয়ক প্রত্যক্ষজ্ঞানই আপত্তির বিষয়রূপে গ্রহণ করায় এখানে স্থ্যোক্ত "তৎ" শক্ষের হারা শরীরের সহিত ইন্দ্রিয়কেও গ্রহণ করিরাছেন এবং ঐ শরীর ও ইন্দ্রিয়কে প্রত্যক্ষজ্ঞানের নিমিন্তকারণকার আপ্রয় বলিরাছেন। "আপ্রয়" বলিতে এখানে সহায়। শরীর ও ইন্দ্রিয়কপ আপ্রয় হইলেও শরীর এবং ইন্দ্রিয়কে উহার সহায়রাপ আপ্রয় বলা বায়। ভাষ্যকার পূর্বের অনেক স্থানে সহায় বা উপকারক অর্থে "আপ্রয়" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। উন্ধ্যাতকরও সেথানে ঐক্রপ ব্যাখ্যা বা উপকারক অর্থে "আপ্রয়" শক্ষের প্রয়োগ করিয়াছেন। উন্ধ্যাতকরও সেথানে ঐক্রপ ব্যাখ্যা

ভোগের বস্তুই শরীবাদি থাকে, এই খ্রোত নিছান্ত প্রকাশ করিয়াছি। খ্রীনদ্ভাগরতেও উক্ত শ্রোত নিছান্ত বর্ণিত হইয়াছে ( তৃতীয় সন্ধ, ২৮শ অঃ, ৩৭ ০৮ শ্লোক দ্রন্তীয় )।

কিন্ত শ্রীমন্তাগবতের দিতীয় ক্ষমের চতুর্থ অখ্যানের "কিরাতর্ণাক্ পুনিন্দপুরুদাঃ" ইত্যাদি (১৮শ) শ্লোক এবং তৃতীয় স্বন্ধের ৩০শ অধ্যারের "ব্যামধেরপ্রবালকীর্তনাৎ" ইত্যাদি বর্ষ) শ্লোকের ভূতীয় পাদে "খাদোহপি সদ্যঃ স্বনায় কলতে" এই বাকোর ছারা গৌড়ীয় বৈক্ষবাচার্য্য প্রীল রূপ গোস্বামী প্রভৃতি ও জীবিখনাথ চক্রবর্তী মহাশর সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন বে, ভগবন্তক্তিও প্রারন্ধ কর্ম্ম নষ্ট করে। কারণ, উক্ত "খানোহণি দন্যং দবনায় কলতে" এই বাক্ষার ধারা ভগবন্-ভক্তিপ্রভাবে তথানও তথন যাগার্মপ্রানে যোগাতা লাভ করে, ইহা কপ্রিত হইয়াছে। "ভক্তিরদামৃত-দিল্ল" প্রছে প্রিণ রূপ গোস্বামী উহা বুঝাইতে বলিয়াছেন বে, চণ্ডালাদির ছর্জাতি অর্থাৎ নীচ-স্লাতিই তাহাবিগের যাগান্দ্র্গানে অংগাতার কারণ। ঐ নীচ্ছাতির জনক যে পাপ, তাহা তাহা-দিগের প্রার্ক্ত কর্মই। উহা বিনষ্ট না হইলে তাহাদিগের ঐ নীচ জাতির বিনাশ হইতে পারে না। স্কুতরাং বাগাস্থ্রানে বোগাতাও হইতে পারে না। কিন্তু উক্ত বাকো ভগবন্ভক্তিপ্রভাবে চণ্ডাদের শাগানুষ্ঠানে শোগ্যতা কথিত হওয়ায় ভগবদ্ভক্তি, তাহাদিগের নীচলাতিজনক প্রার্ক্ক কর্মও বিনষ্ট করে, ইহা প্রতিগর হয়। কিন্তু উক্ত মতে "নাভুক্তং ক্ষীয়তে কর্মা" ইত্যাদি শান্তবিরোধ হয় কি না, ইহা বিচার্যা। জ্রী লাখে। (৪।১।১০) রামান্ত্রল উক্ত বচন উক্ত করিয়া বিষয়ভেদ সমর্থনপূর্বাক বিরোধ ভঞ্জন করিয়াছেন। গোবিন্দভাবে। প্রীবলদেব বিরাভূষণ মহাশয়ও উক্ত বচন উদ্ধৃত করিয়া, তর্জ্ঞানহীন বাজির পক্ষেই উজ বচন কবিত হইয়াছে, ইহা বলিয়া বিরোধ ভঞ্জন করিয়াছেন। স্তরাং উক্ত বচনের প্রামাণ্য তাঁহাদিগেরও সমত, ইহা স্বীকার্যা। অনেক অনুসন্ধান করিয়া অন্ধবৈবর্তপুরাণে উক্ত বচনটা দেখিতে পাইয়াছি'। কিন্ত উক্ত বচনের শেষোক্ত বচনে "কান্তব্যাহন তথাতি" এই কথা কেন বলা হইবাছে, ভাহাও বিচার করা আবশুক। তক্ত্ জ্ঞানী জীবনুক্ত ব্যক্তিই কায়ব্যুহ নির্মাণ করিয়া শীজ দমন্ত প্রাব্দক কর্ম ভোগ করেন, ইহাই শাক্ত সিদ্ধান্ত। কামবাহ নির্মাণে সকলের সামগাও নাই এবং ভোগ ব্যক্তীতও প্রারক্ত কর্ম কর হইলে কারবাহ নির্মাণের প্রয়োজনও নাই। যোগী ও জ্ঞানীদিগের পক্ষেই ভোগমাত্রনাস্ত্র প্রারক্ষ কর্মফরের জ্ঞ কারবাহ নির্মাণের প্রয়োজন আছে, কিন্তু ভক্তের গক্ষে উহা অনাব্যাক। কারণ, ভগবদ্ভক্তিই ভক্তের প্রারন্ধকশ্বকর করে, ইহা বণিলে ঐ ভগবস্ত:ক্তর দেহাদিস্থিতি কিরূপে সম্ভব হয়, ইহা বলা আবশ্রক। কারণ, প্রারক কর্ম বাকা পর্যান্তই দেহস্থিতি বা জীবন থাকে। উহা না ধাকিলে

ইন্দ্রীতিবের নবনাবোপাত্ত্ব কারণ মতা।
 ইন্দ্রীতারস্কক গাঁপা বহু ভাই প্রারক্ষের তই ।—ভক্তিরসামৃত্যনিত্র।

শাস্ত্রণ করিতে কর্ম কর্মকোটিশতৈরলি।
কর্মনের ভৌক্রমাং কৃতং কর্ম ক্রডাক্তরং।
েই তীর্থসন্থানের কামবৃদ্ধের ক্রডাতি ঃ—রক্ষাবৈর্গ্জ, প্রকৃতিবৃদ্ধ, গ্রহণ করে, ৭১৭ মোক।

### সূত্র। তদভাব\*চাপবর্গে॥ ৪৫॥৪৫৫॥

বাসুবাদ। কিন্তু, অপবর্গে এই শরীরাদির অভাব ( অর্থাং মৃক্তি হইলে তথন শরীরাদি নিমিত্ত-কারণ না থাকায় জ্ঞানোৎপত্তি হইতে পারে না )।

ভাষ্য। তত্ত্ব বৃদ্ধিনিমিন্তাশ্রয়ত্ত্ব শরীরেন্দ্রিয়ত্ত ধর্মাধর্মা ভাবাদভাবোহপনবর্গে। তত্ত্ব ষত্ত্বভংশমপবর্গেহপোরহপ্রাসক্ত্য ইতি তদ্বৃদ্ধং। তুল্পাহ্ সর্বপ্রহংখারতন-কাপবর্গে বিচ্ছিন্যতে, তল্মাহ সর্বেশ ত্তংখেন বিমৃক্তিরপবর্গঃ। ন নিবর্গীজং নিরারতনঞ্চ ত্বংখমূহপদ্যতে ইতি।

অনুবাদ। অপবর্গে বর্থাৎ মৃক্তিকালে ধর্ম ও অধর্মের অভাব প্রযুক্ত জ্ঞানের
নিমিত্ত ও মাশ্রের পেই শরীর ও ইন্দ্রিয়ের অভাব। তাহা হইলে যে উক্ত হইরাছে,
"অপবর্গেও এইরূপ আপত্তি হয়", তাহা অযুক্ত। অভএব সর্ববৃত্তঃখনিবৃত্তিই
মোক্ষ। (তাৎপর্যা) যেহেতু অপবর্গ হইলে সমস্ত তৃঃখের বীজ (ধর্মাধর্ম্ম) এবং
সমস্ত তৃঃখের আয়তন (শরীর) বিচিছ্র হয় অর্থাৎ একেবারে চিরকালের জন্ম
উচ্ছির হয়, অভএব সমস্ত তৃঃখ কর্জ্ক বিমুক্তি অপবর্গ। (কারণ) নিবর্গাজ ও
নিরায়তন তৃঃখ উৎপন্ন হয় না। [অর্থাৎ তৃঃখের বীজ ধর্মাধর্ম্ম ও তৃঃখের আয়তন
শরীর না থাকিলে কখনই কৌনরূপ তৃঃখ জন্মিতে পারে না]।

টিপ্ননী। পূর্ব্বোক্ত আগতি খণ্ডন করিতে মহর্ষি পূর্ব্বস্ত্রে বাহা বলিবাছেন, তদ্বারা ঐ আগতির খণ্ডন হইবে কেন ? ইহা ব্যক্ত করিছা বলিবার জন্মই মহর্ষি পরে এই স্থান্তর হারা বলিবাছেন যে, মুক্তি হইবে কেন ? ইহা ব্যক্ত করিছা বলিবার জন্মই মহর্ষি পরে এই স্থান্তর হারা বলিবাছেন যে, মুক্তি হইবে শরীরানির অভাব হব। অর্থাৎ তথন হইতে আর কথনও মৃক্ত পূক্তরের শরীর পরিপ্রহ না হওছার নিমিত্ত-কারণের অভাবে, উহার জ্ঞানোৎপত্তি হইতেই পারে না। জন্ম জ্ঞানমাতেই শন্তীর অভাবন নিমিত্ত-কারণ। কারণ, শরীরাবছেদেই আত্মাতে জ্ঞানোৎপত্তি হইবা থাকে। এবং ইক্তির-জন্ম প্রতাজ্জানে ইক্তির অবাধারণ নিমিত্তকারণ। ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত আপত্তিকারীর পক্ষে বাহাবিষয়ক প্রতাজজ্জানেই আপত্তির বিষয়রূপে প্রহণ করার এখানে স্থ্রোক্ত "তং" শক্ষের হারা শরীরের সহিত্ ইক্তিরকেও গ্রহণ করিবাছেন এবং ঐ শরীর ও ইক্তিরকে প্রতাজজ্জানের নিমিত্ত-কারণকাপ আত্রর বলিবাছেন। "আপ্রয়" বলিতে এখানে সহার। শরীর ও ইক্তিরক্তপ সাক্রর হইবেও শরীর এবং ইক্তিরকে উহার সহাররপ আত্রর বলা বার। ভাষাকার পূর্বেও অনেক স্থানে সহার বা উপকারক জর্মে "আপ্রয়" শক্ষের প্রয়োগ করিবাছেন। উন্নোতকরও দেখানে উরূপ ব্যাখ্যা বিপ্রবারক জর্মে "আপ্রয়" শক্ষের প্রয়োগ করিবাছেন। উন্নোতকরও দেখানে উরূপ ব্যাখ্যা

ভোগের মন্তই শরীরাদি থাকে, এই শ্রোত সিদ্ধান্ত প্রকাশ করিয়াছি। খ্রীমন্ভাগরতেও উক্ত শ্রোত সিদ্ধান্ত বর্ণিত হইয়াছে ( তৃতীয় কলা, ২৮শ আ:, ৩৭ ০৮ শ্লোক দ্রান্ত বা

কিন্ত প্রীমন্তাগবতের দ্বিতীয় ক্ষমের চতুর্ব অধ্যায়ের "কিরাতপ্রণান্ধ,পুলিন্দপুরুসাঃ" ইত্যাদি (১৮৭) শ্লোক এবং তৃতীয় সন্ধের ৩০শ অধ্যানের "বলামবেলপ্রবান্ত্রবাত্তনাৎ" ইত্যাদি (বর্চ) শ্লোকের তৃতীয় পাদে "খাদোহণি সদ্যা সবনায় কল্লতে" এই বাকোর দারা গৌড়ীয় বৈক্ষবাচার্য্য শ্রীল রূপ গোস্বামী প্রভৃতি ও ত্রীবিশ্বনাথ চক্রবর্ত্তী মহাশর সিদ্ধান্ত সমর্থন করিয়াছেন বে, ভগবনভক্তিও প্রারন্ধ কর্ম নষ্ট করে। কারণ, উক্ত "খাদোহলি দদ্যঃ স্বনার করতে" এই বাকোর বারা ভগবদ-ভক্তিপ্রভাবে চণ্ডালও তথন গাগান্তর্গানে যোগাতা লাভ করে, ইহা কথিত হইরাছে। "ভক্তির্দামুত-দিরু" এছে ত্রীল রূপ গোস্থামী উহা বুঝাইতে বলিয়াছেন যে, চণ্ডালাদির ছব্জাতি অর্থাৎ নীচ-জাতিই তাহাদিগের যাগান্মন্তানে অযোগাতার কারণ। ঐ নীচজাতির জনক যে পাপ, তাহা তাহা-দিগের প্রারক কর্মাই। উহা বিনষ্ট না হইলে তাহাদিগের ঐ নীচ জাতির বিনাশ হইতে পারে না। স্থতরাং বাগান্তর্গনে বোগাতাও হইতে পারে না। কিন্ত উক্ত বাকো ভগবদ্ভক্তিপ্রভাবে চণ্ডালের যাগাস্থানে যোগ্যতা কথিত হওরায় ভগবদ্ভক্তি, তাহাদিগের নীচজাতিজনক প্রারম্ভ কর্মপ্ত বিনষ্ট করে, ইহা প্রতিপন্ন হয়। কিন্তু উক্ত মতে "নাভুক্তং ক্ষীয়তে কর্ম্ম" ইত্যাদি শান্তবিরোধ হয় কি না, ইহা বিচার্যা। খ্রীভাবো (৪।১।১৩) রামান্তর উক্ত বচন উক্ত করিয়া বিষয়ভেদ সমর্থনপর্বাক বিরোধ ভঞ্চন করিয়াছেন। গোবিন্দভাষো ত্রীবলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশয়ও উক্ত বচন উদ্ধৃত করিরা, তত্তজানহীন ব্যক্তির পঞ্চেই উক্ত খচন কথিত হইয়াছে, ইহা বলিয়া বিরোধ ভঞ্জন করিয়াছেন। স্থতরাং উক্ত বচনের প্রামাণ্য তাঁহাদিগেরও সন্মত, ইহা স্বীকার্যা। অনেক অমুদদ্ধান করিয়া ব্রহ্মবৈবর্ত্তপুরাণে উক্ত বচনটা দেখিতে পাইয়াছি<sup>\*</sup>। কিন্ত উক্ত বচনের শেখোক বচনে "কারব্যাহন শুবাতি" এই কথা কেন বলা হইরাছে, তাহাও বিচার করা আবশুক। তব-জানী জীবমুক্ত ব্যক্তিই কারব্যুহ নির্মাণ করিয়া শীষ্ত সমস্ত প্রারক্ত কর্মে ভোগ করেন, ইহাই শান্ত-দিলাত। কারবাহ নির্মাণে দকলের সামর্থাও নাই এবং ভোগ ব্যতীতও প্রার্ক্ত কর্ম কর হইলে কাষবাহ নির্মাণের প্রয়োজনও নাই। যোগী ও জ্ঞানীদিগের পক্ষেই ভোগমাত্রনাক্ত প্রারক্ত কর্মফয়ের ৰস্ত কামবুহে নির্মাণের প্রয়োজন আছে, কিন্তু ভক্তের গক্ষে উহা জনাব্যাক। কারণ, ভগবন্তক্তিই ভজের প্রারম্বকর্মকর করে, ইহা বলিলে ঐ ভগবন্ত কর দেহাদিস্থিতি কিরাপে সম্ভব হয়, ইহা বলা আবশুক। কারণ, প্রারন্ধ কর্ম থাকা পর্যান্তই দেহস্থিতি বা জীবন থাকে। উহা না থাকিলে

মুর্জাভিরের সরনাবোগাল্যে কারণং মতং।
 মুর্জাভারন্তকং পাপং বং তাং প্রারন্তমের তং ।—ভিত্তিরসায়ত্রিক ।

শাভুকা ফীয়তে কর্ম বলকোটিশতৈরপি।
 জাহামের ভোক্তবাং কৃত্য কর্ম ওভাতভং।
 ক্রেডীর্থনহায়ের কার্বাহের ওবাতি 1—ব্রক্ষাইবর্ত, প্রকৃতিবত, ১২৬৭ জঃ, ৭১ম শোক।

জীবনই থাকে না। খ্রীমন্তাগবতেও উহাই কথিত হইরাছে । স্থতরাং তাঁহার তথন সমস্ত প্রাপ্তর কর্মেরই ক্ষয় হয় না, ইহা স্বীকার্যা। পরস্ত প্রীবলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশয় গোবিন্দভাষে পরে যে ভগবৎ প্রাপ্তির জন্ম নিতান্ত আর্ত্ত ভক্তের জ্ঞাতিগণের মধ্যে স্কুমুদগণ তাঁহার পুণারূপ প্রারন্ধ কর্ম ভোগ করেন এবং শত্রুগণ পাগরুণ প্রারন্ধ কর্ম ভোগ করেন, ইহা বলিয়াছেন কেন 💡 ইহাও বিচার করা আবশুক। তিনি বেদাস্তদর্শনের "বিশেষক দর্শরতি" (৪।০)১৬) এই স্থান্তর ভাষে আর্ত্ত ভক্তবিশেষের পক্ষে ভগবংপ্রাপ্তির পূর্ব্বোক্তরুণ বিশেষ, প্রমাণ দারা সমর্থন করায় পূর্বে লিখিয়াছেন,—"বিশেষাধিকরণে বক্ষাতে" (পূর্ব্ববর্ত্তা ৩৬শ পূঠা দ্রন্তব্য )। এবং পূর্ব্বে "ভক্ত স্থাকত-ছদ্ধতে বিধুমতে তহা প্রিরা জ্ঞাতরঃ স্থাকতমুগ্যস্তাপ্রিয়া ছদ্ধতমিতি" এবং "ভহা পুত্রা দায়মুপ্যস্তি স্থানঃ দাধুকত্যাং দ্বিষয়ঃ পাপকত্যাং" এই শ্রুতিবাক্যকে তাহার পূর্বোক্ত সিন্ধান্তে প্রমাণরপে প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্তু ভক্তবিশেষের প্রারন্ধ কর্ণের দয়দ্ধেও বে উক্ত শ্রুতির ধারা ঐ সিদ্ধান্ত কথিত হইরাছে, ইহা অন্ত সম্প্রদার খীকার করেন নাই। পরন্ত তাহা হইলে ভগবদভক্তিও যে প্রারন্ধ কর্মের নাশক হয়, এই দিছান্তও উক্ত শ্রুতিবিক্রন্ধয়। কারণ, ভগবদভক্তিপ্ৰভাবে দেই আৰ্ত্ত ভক্তেরও সমন্ত প্ৰারম কর্মাকর হইলে অন্তে তাহা কিরুপে ভোগ করিবে ? বাহা অন্ততঃ অত্যেরও অবশু ভোগা, তাহার সন্তা ও ভোগনাঞ্চনাই অবশু স্বীকার্যা। স্কুতরাং বলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশর শেষে "নাভূক্তং ক্ষীয়তে কর্মা" ইত্যাদি বচনাভূসারেই ভক্ত-বিশেষের প্রাক্তর কর্মেরও ভোগ ব্যতীত কর হয় না, ইহা স্বীকার করিয়াছেন, ইহা আমরা ব্রিতে পারি। স্থীগণ বিদ্যাভূষণ মহাশয়ের গোবিন্দভাষ্যের ঐ সমস্ত সন্দর্ভ দেখিয়া ইহার বিচার कशिद्यम ।

গরত্ব এই প্রদক্ষে এখন এখানে ইহাও বলা আবশুক হইতেছে বে, শ্রীনভাগবতের প্রেরিক্ত "খালোহপি সদ্যঃ সবনার কলতে" এই বাক্যের হারা শ্রীল রূপ গোস্থানী প্রভৃতি ভগবদ্ভক্তিপ্রভাবে চণ্ডালাদি নীচ জাতিরও প্রারক্ষণক্ষর হর, ইহা বলিণেও তাঁহাদিগের বে, ইহ রুয়েই রাক্ষণক জাতিপ্রাপ্তি ও রাক্ষণকর্ত্তব্য নাগান্তর্ভানে অধিকার হর, ইহা কিন্তু বলেন নাই। প্রাচীন টাকারার পুজাপাদ শ্রীধর স্বানী উক্ত স্থলে লিখিয়াছেন, "অনেন পুঞাবং লক্ষাতে।" তাঁহার টাকার টাকারার রাধারমণনাস গোস্থানী উহার ব্যাখ্যার লিখিয়াছেন, "অনেন 'কলত' ইতি ক্রিয়াপদেন"। অর্থাৎ উক্ত বাক্যে "কলতে" এই ক্রিয়াপদের হারা ভগবদ্ভক্ত চণ্ডালাদির তৎকালে পুজাতামাত্রই লক্ষিত হইরাছে। "রূপ" ধাতৃর অর্থ এখানে সামর্থা। সামর্থারাচক "রুপ"ধাতৃর প্রব্যোগরশতঃই "সবনার" এই স্থলে চতুর্থী বিভক্তির প্রয়োগ হইয়াছে। ব্রাহ্মণকর্ত্তব্য সোমাদিয়াগই ঐ স্থলে "সবন" শব্দের অর্থ। ভগবদ্ভক্ত চণ্ডালেরও তাহাতে সামর্থ্য অর্থাৎ যোগাতা জন্মে, এই কথার হারা তাহার ব্যক্ষণকংথ পুজাতা বা প্রশংসাই কথিত হইয়াছে। কিন্তু তাহার সেই জ্যেই ব্যক্ষণক্জাতি-

১। সেহোহপি দৈবনশন্ত লব্ কর্ম বাবং স্বাহস্তকং প্রতি সন্ত্তিক এন সাহতে । ইত্যাদি—( তৃতীয় স্কল, ২৮শ অ., ৩৮শ মোক)। নত্ কথা তহি সেহস্ত প্রত্তিনিগতিশীবনা বা তত্তাহ কেহোহপীতি।—স্বামিটীকা। নত্ তহি তক্ত দেহা কথা জীবেভত্রাহ দেহোহপীতি।—বিধনাথ চক্রবিভিত্ত টিকা।

থাকার ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং" শক্ষের ধারা অপবর্গকেই গ্রহণ করিয়া বাংখা করিয়া-ছেন—"তজাপবর্গজাহিগমায়"। অর্থাৎ দেই অপবর্গের লাভের হল্য। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রথমে উক্ত বাংখা প্রকাশ করিয়া পরে বলিয়াছেন, "তনর্থং সমাধার্থমিতি বা"। অর্থাৎ মহর্ষি পূর্কে "সমাবিধিনেখা লাসাং"। তহু শ এই প্রের বে সমাধিবিধের বলিয়াছেন এবং পরে "পূর্কেক্ষত-কলাক্ষরমান্তহংপতিঃ" (৪১শ) এই প্রের "তং" শক্ষের ধারা বাহা গ্রহণ করিয়াছেন, দেই সমাধিবিশেষ এই প্রের "তং" শক্ষের দারা তাহার বৃদ্ধিত, ইহাও বৃদ্ধা বাদ্ধ। বল্পতঃ এই প্রোক্ত বন ও নিয়ম দারা বে, আন্ত-সংখ্যার, তাহা পূর্বেকি সমাধিবিধের সম্পাদনপূর্ক্ষক ভল্পতান সম্পাদন করিয়া পরন্পরায় অপবর্গ লাভেরই সহায় হওয়ায় এই প্রের "তং" শক্ষের ধারা অপবর্গকেও গ্রহণ করা ঘাইতে পারে হবং কোন বারক না থাকায় অব্যবহিত পূর্বেক্তি অপবর্গই এখানে "তং" শক্ষের ধারা হহরির বৃদ্ধিত্ব, ইহা বৃধ্য বাদ্ধ। তাই ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং" শক্ষের ধারা বহুবির বৃদ্ধিত্ব, ইহা বৃধ্য বাদ্ধ। তাই ভাষ্যকার ও বার্তিককার "তং" শক্ষের ধারা অপবর্গকেই গ্রহণ করিয়াহেন।

নহর্ষি এই হতে বে "বন" ও "নিয়ন" বলিরাছেন, উহার বাংখার ভাষাকার চতুরাপ্রনীর পক্ষে বাহা সমান অর্থাৎ সাধারণ ধর্মানান, তাহাকে "বন" বলিরাছেন এবং চতুরাপ্রমীর পক্ষে বাহা সমান অর্থাৎ সাধারণ ধর্মানান, তাহাকে "নিয়ন" বলিরাছেন। পরে অধ্যের ত্যাগ ও ধর্মার বৃদ্ধিকে হত্ত্বাক্ত "আন্ধ-দংস্কার" বলিরাছেন। কোন প্রাচীন সম্প্রদার এই হত্তে নিবিদ্ধ কর্মার কনাচরণকে "বন" এবং তিয় তিয় আপ্রমবিহিত কর্মার আচরণকে "নিয়ন" বলিতেন, ইহা বৃত্তিকার বিশ্বনাথ লিখিরাছেন। ভাষাকারের উক্ত ব্যাখ্যার বারা তাঁহারও ঐরপই মত, ইহা আমরা বৃদ্ধিতে পারি। কারণ, নিবিদ্ধ কর্মার অনাচরণ সর্ব্বাপ্রমীরই সাধারণ ধর্মানান, উহা সমান ভাবে সকলেরই আবস্থাক। তিয় তিয় আপ্রমবিহিত কর্মায়ন্ত্রীন বিশিষ্ট ধর্মানান। উহা সকলের পক্ষে এককরণত নহে। স্বত্রাং সমান ভাবে সকলেরই কর্ত্তথ্য নহে। পরন্ত নিবিদ্ধ কর্মার আচরণ করিলে কে অংশ্র জন্ম, উহার অনাচরণে উহার ত্যাগ হর অর্থাৎ উহা জন্মিতে পারে না এবং আপ্রমবিহিত কর্মায়ন্ত্রীন করিতে করিতে করিতে করিতে তহুত্ব ক্রমণঃ ধর্মার বৃদ্ধি হয়। উহাকেই ভার্যকার বলিরাহেন "আত্রা-সংস্কার"। কারণ, অধর্মা ত্যাগ ও ধর্মা বৃদ্ধি হইলেই ক্রমণঃ চিত্তক্তি হয়। নচেৎ চিত্তক্তি জ্বিয়াওই পারে না। স্বতরাং আন্ধার অপবর্গ লাভে বোগ্যতাই হয় না। তাই বৃত্তিকার বিশ্বনাথ হুরোক্ত "আন্ধান্যর" শব্দের ফলিতার্থ ব্যাখ্যা করিরাছেন—আ্রার অপবর্গ লাভে বোগ্যতা।।

স্থাচীন কাল হইতেই "বন" ও "নিয়ন" শব্দের নানা অর্থে প্রয়োগ হইতেছে। কোষঞ্চার অনঃ দিংহ প্রভৃতি বাবজ্জীবন অবস্তাকর্ত্তব্য কর্মকে "বন" এবং আগন্তক কোন নিমিন্তবিশ্বেদ প্রযুক্ত কর্ত্তব্য অনিতা (উপবাদ ও স্থানাদি ) কর্মকে "নিয়ন" বনিয়া গিরাছেন"। কিন্তু মন্তুসংহিতার

শরীবদারনাপেকং নিতাং কর্ম তর্গনং।
 নিহবস্ত ল বং কর্মানিত্রনাগর্দারনং ঃ—অমরকোর ব্রহ্মবর্জ, ৪৮/৪৯।

জীবনই থাকে না। শ্রীমন্তাগবতেও উহাই কথিত হইয়াছে । স্মৃতরাং তাহার তথন সমস্ত প্রারন্ধ কর্মেরই কর হয় না, ইহা স্বীকার্য্য। পরস্তু প্রীবনদেব বিদ্যাভূষণ মহাশর গোবিন্দ তাবো পরে বে ভগবৎ প্রাপ্তির জন্ত নিতান্ত আর্স্ত ভক্তের জ্ঞাতিগণের মধ্যে স্কুন্দ্রগণ তাঁহার পুণারূপ প্রারন্ধ কর্ম ভোগ করেন এবং শত্রুগণ পাপরুপ প্রারন্ধ কর্ম ভোগ করেন, ইহা বলিবাছেন কেন 🕈 ইহাও বিচার করা আবশ্রক। তিনি বেদাস্তদর্শনের "বিশেষক দর্শরতি" (৪।৩)১৬) এই স্থত্তের ভাষো আর্ত্ত ভক্তবিশেষের পক্ষে ভগবংপ্রাপ্তির পূর্ম্বোক্তরূপ বিশেষ, প্রমাণ দ্বারা সমর্থন করার পূর্বের শিধিয়াছেন,—"বিশেবাধিকরণে বক্ষাতে" (পূর্ব্ববর্ত্তী ৩৬শ পূর্চা ক্রষ্টবা)। এবং পূর্ব্বে "তক্ত মুক্ত-ছক্তে বিধুম্বতে তক্ত প্রিল্লা জাতয়ঃ স্থক্তম্পৰস্থাপ্রিলা হল্লমিডি" এবং "ভক্ত পুরা দামমূপৰন্তি স্থক্তঃ দাধুকুত্যাং বিষত্তঃ পাপকৃত্যাং" এই প্ৰতিবাকাকে তাঁহার পূৰ্ব্বোক্ত দিক্ষান্তে প্রমাণরূপে প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্তু ভক্তবিশেষের প্রারক্ষ কর্মের সম্বন্ধেও যে উক্ত শ্রুতির ৰাৱা ঐ সিদ্ধান্ত কৰিত হইৱাছে, ইহা অন্ত সম্ভানার স্বীকার করেন নাই। পরস্ত তাহা হইলে ভগবদভক্তিও বে প্রারম্ভ কর্মের নাশক হয়, এই দিছান্তও উক্ত শ্রুতিবিক্লছয়। কারণ, ভগবদ ভক্তিপ্রভাবে সেই আর্ত্ত ভক্তেরও সমস্ত প্রারন্ধ কর্মাগ্রর ইইলে অন্তে তাহ। কিন্তুপে ভোগ করিবে १ যাহা অন্ততঃ অক্টেরও অবশ্র ভোগা, তাহার দল্লা ও ভোগমাত্রনাঞ্চতাই অবশ্র ব্যাকার্যা। স্থুতরাং বলদেব বিদ্যাভূষণ মহাশয় শেষে "নাভূকং ফীয়তে কর্মা" ইত্যাদি বচনামুসারেই ভক্ত-বিশেষের প্রারন্ধ কর্ম্মেরও ভোগ ব্যতীত ক্ষম হয় না, ইহা স্বীকার করিয়াছেন, ইহা স্থামরা বৃশ্ধিতে পারি। স্থাগণ বিন্যাভূষণ মহাশ্রের গোবিনভাষ্যের ঐ সমত সন্দর্ভ দেখিয়া ইছার বিচার क विरक्त ।

গরত এই প্রদক্ষে এখন এখানে ইহাও বলা আবশ্রক হইতেছে দে, শ্রীমন্তাগরতের পূর্ব্বোক্ত "মানেহিপি সন্তঃ সবনায় কল্পতে" এই বাব্যের হারা শ্রীল রূপ গোষামী প্রভৃতি ভগবন্তক্তিপ্রভাবে চণ্ডাগাদি নীচ লাতিরও প্রায়রকর্মান্দয় হয়, ইহা বলিগেও তাঁহাদিগের দে, ইহ লমেই ব্রহ্মণক লাতিপ্রাপ্তি ও রাহ্মণকর্ত্তব্য নাগামুর্গ্রানে অধিকার হয়, ইহা কিন্তু বলেন নাই। প্রাচীন টীকাকার পূজ্যপাদ শ্রীধর যামী উক্ত স্থলে লিখিয়াছেন, "শ্রনেন পূজ্যন্তং কক্ষাতে।" তাঁহার চীকার টীকাকার রাধারনণদান গোষামী উহার ব্যাখ্যার লিখিয়াছেন, "অনেন 'কল্লত' ইতি ক্রিয়াপদেন"। অর্থাৎ উক্ত বাক্যে "কল্লতে" এই ক্রিয়াপদের হারা ভগবন্তক্ত চণ্ডালাদির তহকালে পূজ্যতামাত্রই শক্ষিত হইরাছে। "কৃপ" ধাতুর অর্থাপ্রশত্যই "সবনায়" এই স্থলে চতুর্গী বিভক্তির প্রয়োগ হইয়াছে। ব্যাহ্মণকর্ত্তব্য সোমাধিনাগই ঐ স্থলে "সবন" শক্ষের অর্থ। ভগবন্তক্ত চণ্ডালেরও তাহাতে সামর্থ্য অর্গাৎ বোগ্যতা ল্লয়ে, এই কথার হারা তাহার ব্যহ্মণবহু পূজ্যতা বা প্রশংশাই কথিত হইরাছে। কিন্তু তাহার গেই ছব্যেই ব্যহ্মণজ্জাতি-

১। বেহোহশি বৈবৰণাঃ বনু কর্ম হাবং আগতাকং প্রতি সমীক্ষত এর সাপ্ত"। ইত্যাদি—( তৃতীয় স্কল্ল, ২৮৭ আ, অ৮শ লোক)। নতু কবং তবি বেহত প্রযুক্তিনিয়তিক্ষার্বনং বা তত্তাই কেহোহশীতি।—আমিটাকা। নতু তবি তত্তা দেহা কবং ক্ষাক্ষেত্র হাবেছেগাতি।—বিশ্বনাধ ক্রবাতিকুত চীকা।

থাকার ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং" শব্দের হারা অপবর্গকেই গ্রহণ করিয়া বাাথা। করিয়াহেন—"তত্যাপবর্গতাহিগমায়"। অর্থাৎ সেই অপবর্গের লাভের জন্তু। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ
প্রথান উক্ত বাাথা। প্রকাশ করিল। পরে বলিয়াছেন, "তদর্গই সমাধ্যর্থমিতি বা"। অর্থাৎ মহর্ষি
পূর্বে "সমাধিবিশেষাভাগেনাৎ" (৩৮শ) এই স্থাত্র বে সমাধিবিশেষ বলিয়াছেন এবং পরে "পূর্ব্বকৃতফলান্থবদ্ধান্তত্বপত্তিঃ" (৪১শ) এই স্থাত্র "তং" শব্দের হারা বাহা গ্রহণ করিয়াছেন, সেই সমাধিবিশেষই এই স্থাত্র "তং" শব্দের হারা তাহার বৃদ্ধিন্ত, ইহার বৃত্তা বায়। বস্তুতঃ এই স্থাত্রাক্ত
বন ও নিয়ম হারা যে, আত্ম-সংস্থার, তাহা পূর্ব্বোক্ত সমাধিবিশেষ সম্পাদনপূর্ব্বক তর্মজান
সম্পাদন করিয়া পরস্পরার অপবর্গ লাভেরই সহার হওয়ার এই স্থাত্র "তং" শব্দের হারা অপবর্গকেও গ্রহণ করা যাইতে পারে এবং কোন বাধক না থাকায় অব্যবহিত পূর্ব্বোক্ত অপবর্গই
এখানে "তং" শব্দের হারা মহর্বির বৃদ্ধিন্ত, ইহা বৃঝা যায়। তাই ভাষ্যকার ও বার্ত্তিককার "তং"
শব্দের হারা অপবর্গকেই গ্রহণ করিয়াছেন।

মহর্ষি এই ক্ত্রে বে "বম" ও "নিয়ম" বলিয়াছেন, উহার ব্যাখ্যায় ভাষ্যকার চতুরাশ্রমীর পক্ষেষ্যাহা সমান অর্থাৎ সাধারণ ধর্মাগধন, তাহাকে "বদ" বলিয়াছেন এবং চতুরাশ্রমীর পক্ষেষ্যাহা বিশিষ্ট ধর্মাগধন, তাহাকে "নিয়ম" বলিয়াছেন। পরে অধর্মের তাগে ও ধর্মের বৃদ্ধিকে ক্রোক্ত "আন্থ-সংস্কার" বলিরাছেন। কোন প্রাচীন সম্প্রের আচরণকে "নিয়ম" বলিতেন, ইহা বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ থিবাছেন। ভাষ্যকারের উক্ত ব্যাখ্যার দ্বারা তাহারও জরপই মত, ইহা আমরা বৃদ্ধিতে পারি। কারণ, নিবিদ্ধ কর্মের অনাচরণ সর্ব্ধাশ্রমীরই সাধারণ ধর্ম্মাগধন, উহা সমান ভাবে সকলেরই আহন্তক। ভিন্ন ভিন্ন আশ্রমবিহিত কর্মাশুর্চান বিশিষ্ট ধর্মাগধন। উহা সকলের পক্ষে এক-রপ্র নহে। ক্রের নিবিদ্ধ কর্মের আচরণ করিলে বে অবর্ধ জন্মে, উহার অনাচরণে উহার ত্যাগ হর অর্থাৎ উহা জন্মিতে পারে না এবং আশ্রমবিহিত কর্মাশুর্চান করিতে করিতে তজ্জ্য ক্রমশঃ ধর্মের বৃদ্ধি হয়। উহাকেই ভাষ্যকার বলিয়াছেন "আশ্রমবিহিত কর্মাশুর্চান করিতে করিতে তজ্জ্য ক্রমশঃ ধর্মের বৃদ্ধি হয়। উহাকেই ভাষ্যকার বলিয়াছেন "আশ্রমবিহিত কর্মাশুর্চান করিতে করিতে তজ্জ্য ক্রমশঃ থাকি হইলেই ক্রমশঃ ক্রিন্তক্তি হয় না। তাই বৃদ্ধিকার দ্বিনাথ ক্রেক্তি পারে না। স্ক্রবাং আন্থার অপবর্গ লাভে যোগ্যতাই হয় না। তাই বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ ক্রেক্তি "আন্থ-সংস্কার" শন্ধের ফলিতার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন—আ্রার অপবর্গ লাভে যোগ্যতা।।

স্প্রাচীন কাল ইইতেই "বন" ও "নিয়ন" শব্দের নানা আর্থে প্রয়োগ ইইতেছে। কোষকার অমর সিংহ প্রভৃতি বাবজ্জীবন অবশ্রুকর্ত্তব্য কর্মকে "বন" এবং আগন্তক কোন নিমিন্তবিশেষ-প্রযুক্ত কর্ত্তব্য অনিত্য (উপবাদ ও মানাদি) কর্মকে "নিয়ন" বলিয়া গিয়াছেন"। কিন্তু মন্ত্র্যুক্ত

শরীরসাধনাপেকং নিতাং কর্ম তন্ত্র:।
 নিরমন্ত স ঘং কর্মানিতামাগন্তরাধনং ।—ক্ষরকোন প্রক্রবর্গ, ৪৮/৪৯।

"ব্যান সেবেত সততং" ইত্যাদি শ্লোকের' বাখ্যায় মেধাতিথি ও গোবিন্দরাজের কথানুসারে নিবিদ্ধ কর্মের অনাচরণই ঐ শ্লোকে "ব্দ" শব্দের দারা বিব্হিত এবং আশ্রাবিহিত ভিন্ন ভিন্ন কর্ম ই "নিরম" শব্দের দারা বিবক্তিত, ইহা বুঝা যাত্র। কারণ, "বম" ত্যাগ করিব। কেবল নিরমের দেবা করিলে পতিত হয়, এই মন্ক নিদ্ধান্তে যুক্তি প্রকাশ করিতে নেধানে নেধাতিথি বলিয়াছেন হে, ব্ৰম্বত্যাদি নিবিদ্ধ কৰ্ম কৰিলে মহাপাতকল্পন্ত পাতিভাবণতঃ আশ্ৰমবিহিত অভান্ত কৰ্ম্মে তাহাৰ অধিকারট থাকে না। স্পতরাং অন্ধিকারিকত ঐ দরত্ত কর্ম বার্গ হয়। অত এব "ন্ন" ত্যাগ কৰিয়া অৰ্থাৎ শান্তানিষিদ্ধ হিংগাদি কৰ্ম্মে বত থাকিয়া নিয়মের দেবা কর্ত্তব্য নছে। কিন্তু টীকাকার কুনুক ভট্ট ঐ প্লোকে বাজ্ঞবন্ধ্যোক্ত প্ৰদাহৰ্য্য ও দৱা প্ৰভৃতি "বন" এবং স্থান,মৌন ও উপবাদ প্ৰভৃতি "নিয়ম"কেই আহণ করিলছেন। তাঁহার মতে মুনিগণই বখন "বম" ও "নিলমে"র স্বরূপ ব্যক্ত করিয়া গিছাছেন, তথন উক্ত মহুবচনেও "ব্ন" ও "নির্ম" শব্দের সেই অর্থ ই প্রাহা। তিনি ইহা সমর্থন করিতে শেষে হাজ্ঞবন্ধোর বচন উদ্ধৃত করিয়াছেন। বস্ততঃ "বাজ্ঞবন্ধানংহিতা"র শেষে ব্ৰদ্মচৰ্যা ও নরা প্রভৃতিকে "বন" ও "নিয়ন" বলা হইরাছে। "গৌতনীয়তন্তে"ও অহিংদা প্রভৃতি দশ "বম" ও তপজাদি দশ "নিরমে"র উরেথ হইরাছে। তারতে দেবপূজন এবং সিদ্ধান্ত-শ্রবণও "নির্মে"র মধ্যে ক্থিত হইবাছে ("ভয়নার"গ্রন্থে যোগপ্রক্রিরা ক্রইরা)। পরন্ত শ্রীমদ্ভাগরতেও উদ্ধবের প্রশ্নোন্তরে আভগবহাকেঃ দাদশ "বহ" ও "নিরদে"র উল্লেখ দেখা বার<sup>২</sup>। তবাধ্যে ঈশ্বরের অর্চনাও "নিয়মে"র মধ্যে কথিত হইরাছে। বোগদর্শনে অহিংসাদি গঞ্চ "য়ম" এবং শৌচাদি পঞ্চ "নিরম" বোগান্দের মধ্যে কবিত হইয়াছে", ঈশ্বরপ্রবিধানও সেই নিরমের অন্তর্গত। তাৎপর্যা-টীকাকার এখানে "হন" শক্ষের ব্যাখ্যায় ভাষাকারের উক্তি উদ্ধৃত করিয়াও যোগদর্শনোক্ত অহিং-সাদি পঞ্চ ক্ষেত্রই উল্লেখ করিলছেন। বস্তুতঃ ভাষ্যকারের মতে এথানে "ধন" শক্তের ছারা নিষিত্ব কর্মের অনাচরণ বুরিলেও তদ্বারা যোগদর্শনোক্ত অহিংদাদি পঞ্চ বমও পাওয়া যার। কারণ, উহাও ফশতঃ হিংসাদি নিধিক কর্মের অনাচরণ। এবং এই স্তত্তে "নিরম" শব্দের দারা ভিন্ন ভিন্ন

শমান্ দেবেত স্ততং ন নিতাং নির্মান্ ব্বঃ।
 শমান্ প্ততা কুর্বালো নির্মান্ কেবলান্ তর্ন ।—সকুসংহিতা, ৪।২০৪।

প্রতিবেধরাপা গমাঃ। ব্রাক্তপা ন হস্তরঃ, স্থা ন পেথা ইত্যানয়ঃ। অসুঠেয়রাপা নির্মাঃ। "ক্রেমের জ্যান্ত্রিজ"-মিজানয়ঃ।—মেগাতিথিতারা। ব্যানির্থনিবেকশ্চ ম্নিতিবের কৃতঃ। তরাহ বাক্তব্জঃ—ব্রজ্ঞার্থাং দরা ক্রান্তিথিনাং স্তানকক্তা"—ইত্যানি কুন্ত ভট্টকৃত চিকা।

মহিংসা সভানতেঃমসজো ত্রীংনকর:। আতিকাং একংখাক মৌনং হৈথাং কমা তরং।
পৌচা লগতপো হোম: প্রভাতিথাং মদর্ভন:। তীর্থাটনং পরার্থেট ভূপ্টিরাচার্থানেবনং ।
এতে যমা: সনিম্না উভয়োদিশ ভূতা:। প্রসামুগাসিতাভাত ধরাকানং হৃহতি হি ।
—১১শ কর, ১৯শ আ, ৩০/০২/০২/

ত। অহিংসা-সভ্যান্তের-জন্মচর্যাগারিগ্রহা মদাং।
পৌচ-বংখাবভগংখাগারেশ্বক্সপ্রবিধানানি নিছদাং।—বোগদর্শন, ২০০০ত২।

আত্রমবিহিত কর্ম বৃথিবেও তদহারা শৌচাদি গঞ "নির্ম"ও পাওরা হার। কারণ, ঐ সমস্তও ভিন্ন ভিন্ন আশ্রমীর পক্ষে বিশিষ্ট ধর্মদাধন। ঈশ্বরের উপাদনাও আশ্রমবিহিত কর্ম এবং উহা নর্পাশ্রমীরই কর্তবা। শ্রীমত্তাগবতেও তির ভিন্ন আশ্রমীর কর্তবা ভিন্ন ভিন্ন কর্পের উপ দেশ कतिता वना बहेबाएक, "मार्स्सवार महशामनः" ( ১১ म छन्न, ১৮ म आ, ६२ म (आक )। अर्थाद ভগবছপাদনা দর্বাশ্রমীরই কর্ত্তর। পরন্ত হিজাতিগণের নিতাকর্ত্তর যে গার্ত্তীর উপাদন 1, ভাষাত পরমেশ্বরেরই উপাদনা এবং নিতাকর্ত্ত প্রপ্র জ্বপ ও উহার অর্গত বিনাও প্রমেশ্বরেরই উপাসনা। স্কুতরাং আশ্রমবিহিত কর্মারূপ "নিয়মে"র মধ্যে ঈশ্বরোপাসনাও নিত্যকর্ম বিশ্বয়া ৰিধিবোধিত হওলাৰ মুমুকু উহার ছারাও আত্মদংস্কার করিবেন, ইহাও মহর্দি গোতম এই স্থুত্র ছারা উপদেশ করিয়াছেন, সন্দেহ নাই। স্নতরাং মহর্ষি গোওমের মতে বে, মুক্তির সহিত ঈশ্বরের কোন সম্বন্ধ নাই, ঈশ্বর না থাকিলেও তাঁহার মতে বোড়শ পদার্থের ভর্মঞান হইলেই সুক্তি হর, এইরূপ মন্তব্য অবিচারসূলক। আর বে মহর্ষি "সমাধিবিশেষাভ্যাসাৎ" এই (৩৮খ) স্তব্যারা সমাধিবিশেষের অভ্যাদকে ভর্মাক্ষাৎকারের উপায় বলিয়াছেন, তিনি বে এই স্থতে বোগাঙ্গ 'ধন' ও "নিষ্ম" দারা আত্মদংস্কার কর্ত্তব্য বলেন নাই, ইহাও বলা বায় না। বোগদর্শনে মহবি পতজ্ঞলিও তবজান না হওরা পর্যান্ত যমনিষমাদি অইবিং যোগালের অত্তানজন্ম তিবের অওছি ক্ষর ইইলে জানের প্রকাশ হয়, ইহা বনিয়া ঐ অষ্টবিং যোগালাফ্র্টানের অবভবর্তব্যতা প্রকাশ করিয়া গিরাছেন। এবং বিশেষ করিয়া "নিয়মে"র অন্তর্গত ঈশ্বরপ্রণিধানকে সমাধির সাধক বলিয়া গিয়াছেন। স্তরাং তাঁহার মতেও মুমুক্র সমাধিসিদ্ধির জ্ঞু ঈশ্বরপ্রণিধান যে সকলের পক্ষেই অত্যাবশ্রক নহে, অন্ত উপাত্তেও উহা হইতে পারে, ইহাও বলা যায় না । পরে ইহা ব্যক্ত হইবে।

রুত্তিকার বিষ্টনাথ এই স্থ্যে "বন্ধ" ও "নিহন" শক্ষের দ্বারা বোগদর্শনোক্ত বোগান্ধ পঞ্চ বন্ধ ও পঞ্চ নিহমকেই গ্রহণ করিবাছেন। তাঁহার মতে যোগান্ধ হন ও নিরম দ্বারা মুনুক্র আন্মনংস্কার অর্থাৎ অপবর্গলান্তে যোগাতা জন্মে, ইহাই প্রথমে নহর্ষি এই স্তরে দ্বারা কলিবাছেন। নচেৎ অপবর্গলান্তে যোগাতাই জন্মে না। স্কৃতরাং দৌচাদি পঞ্চ "নিরমে"র অন্তর্গত ঈশ্বরপ্রতিধানও যে মুমুক্র পক্ষে অত্যাবক্তক, ইহা খীকার্যা। বোগদর্শনেও সাধনপাদের প্রারম্ভে "ওণঃস্বাধানেশর প্রার্থিত "ওণঃস্বাধানেশর প্রাণিধানানি ক্রিবাবোগঃ"—এই প্রথম স্থারে ঈশ্বরপ্রতিধানকে ক্রিনাযোগ বলা ইইরাছে। তাহার পরে যোগের অন্তর্গক বর্ণনাম দ্বিতীর বোগান্ধ নিরমের মধ্যে (৩২শ স্থায়ে) ঈশ্বরপ্রতিধানের উল্লেখ ইয়াছে। তাহার পরে "সনাধিসিদ্ধিরীশরপ্রপ্রথিনাত্ত (২০৯৫) এই স্করের দ্বারা নিরমের অন্তর্গত ক্রিবাপ্রপ্রতিধানের কল বলা ইইরাছে সনাধিসিদ্ধি। যোগদর্শনের ভাষ্যকার ব্যাসদেব সাধনপাদে উক্ত তিন স্থারই ঈশ্বরে সর্ক্রকর্মার্পণই ঈশ্বরপ্রতিধান বলিনা ব্যাথ্যা করিবাছেন। কিন্তু সন্মাধিশাদে "ঈশ্বরপ্রতিধানাদ্ধ" (২০শ) এই স্থারের ভাষা তিনি ব্যাথ্যা করিবাছেন,—"প্রতিধানাত্তিত্বিশ্বানার্থিকিত ঈশ্বরপ্রযুগ্রাতি অভিযানমান্তেণ।" টীকাকার বাচম্পতি মিশ্র উহার ব্যাথ্যা

বোগাসাম্ভানারতভিক্তর জানদীর্ত্তিঃ বিবেক্থাতে: ।—বোগস্তর, ২।২৮

করিরাছেন যে, মানদিক, বাচিক অথবা কারিক ভক্তিবিশেষপ্রযুক্ত আবর্জিত অর্থাৎ অভিমুখী-কত হইনা "এই বোগীর এই অভীষ্ট দিন্ধ হউক," এইরূপ "অভিধান" অর্থাৎ ইচ্ছামাত্রের স্বারাই দ্বীর তাঁহাকে অনুগ্রহ করেন। এখানে বলা আবশ্বক বে, যোগদর্শনে চিত্তবৃত্তিনিরোধকে যোগ বলিয়া, উহার উপায় বলিতে প্রথমে "অভ্যাসবৈরাগ্যাভাাং তলিরোবঃ," (১১২) এই স্থত্তের ছারা অভ্যান ও বৈরাগ্যকে উপার বলা হইরাছে। পরে "ঈশ্বরপ্রণিধানাছা" এই স্থান্তর বারা করাস্তরে উহার্বই উপায়াস্ত্রর বলা হইয়াছে। ঐ হত্তে "বা" শব্দের অর্থ বিকল্প, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। বৃত্তিকার ভোকরাত ওঁ স্থ্যোক্ত উপায়কে স্থগম উপায়ান্তর বনিয়াছেন। বস্তুতঃ ঐ স্থ্যের দারা অভ্যাসে অসমর্থ ব্যক্তির পক্ষে ভক্তিবিশেবরূপ ঈশ্বরপ্রবিধানকে মহর্ষি গভঞ্জলি স্থগম উপাধান্তরই বলিয়াছেন, ইহা আমরা ভগবদ্গীতার ভগবদ্বাকোর হারাও স্পষ্ট বৃক্তিত পারি। কারণ, তাহাতেও প্রথমে যোগদর্শনের স্থার "অভ্যাদেন চ কৌতের বৈরাগ্যেণ চ গৃহতে" (৬)৩৫) এই বাকোর দারা অভাস ও বৈরাগাকে মনোনিগ্রহরণ যোগের উপার বলিয়া, পরে ভক্তিযোগ অহ্যায়ে "অভ্যাসেহপ্য-দমর্থাঙ্লি মংকর্মগরমো তব। মদর্থমণি কর্মাণি কুর্মন্ নিদ্ধিমবাঞ্চানি॥" (১২।১০) এই শোকের দারা অভ্যাদে অনমর্থ ব্যক্তির পক্ষে ঈশ্বরে ভক্তিবিশেষকেই উপায় বলা হইরাছে। বোগদর্শনের ভাষাকার বাাসদেবও ভগবদগীতার উক্ত শ্লোকাম্পারেই "ঈশ্বরপ্রণিধানাদ্বা" এই স্থাত্র ঈশ্বরপ্রণিধানকে ভক্তিবিশেষ বলিয়াছেন। ভগবদ্গীতার উক্ত শ্লোকের পরেই "আথৈত-দণাশক্তোহলি কর্ত্ত্বং মন্যোগমান্তিত:। সর্বাকশ্বকণত্যাগং ততঃ কুক যভাষ্মবান্ ।" (১২।১১) এই লোকে পূর্বোক্ত জয়বার্থ কর্মবোগে অশক্ত ব্যক্তির গক্ষে সর্ব্যক্ষত্যাগ উপনিষ্ট হইয়াছে। স্তরং পূর্লনোকে বে, ঈশ্বপ্রীতিরূপ ফলের আকাজ্ঞা করিয়া ঈশ্বরার্থ কর্মবোগের কর্তব্যতাই উপদিষ্ট ইইয়াছে, ইহাই বুঝা যার। ঐশ্বপ কর্মবোগও ভক্তিবোগবিশেব, উহার ছারা ঈশ্বর প্রীত হইয়া দেই ভজের অভীষ্ট দিদ্ধ করেন। পূর্ব্বোচ্ত বোগভাষাদলভের বাচম্পতি মিশ্রের ব্যাখ্যার দারাও ঐরণ তাৎপর্য্য বুঝা যায়। কিন্তু বোগবার্ত্তিকে বিজ্ঞান ভিন্দু পূর্ব্বোক্ত "ঈশ্বরণ প্রণিধানাদ্বা" এই স্থান্তাক ঈশ্বরপ্রণিধানকে ঈশ্বর বিকাস একাগ্রভারূপ ভাবনাবিশেষ বলিয়া-ছেন। তিনি উহার পরবর্ত্তী "তজ্জপগুদর্থভাবনং" (১)২৮) এই স্থতের প্রতি লক্ষ্য করিয়া বলিরাছেন যে, প্রণবর্বাচা ঈশরের ভাবনাবিশেষই যে, পূর্ব্বোক্ত ঈশ্বরপ্রণিধান, ইহা পরে ঐ স্থত্তের; দারা কবিত হইরাছে। তিনি একপ ঈশ্বরপ্রণিধানকে প্রেমণকণ ভক্তিবিশেষ বলিয়া, পরে ভাষাকার ব্যাদদেবের "প্রদিধানাদ্ভক্তিবিশেবাৎ" এই উক্তির উপপাদান করিয়াছেন। কিন্তু পূর্বেরান্ধৃত ভগবদ্-গীতার "অভ্যানেহণাদমর্থাহ্দি মৎকর্মপরমো ভব," ইত্যাদি ভগ্রদ্বাকো প্রণিধান করিলে বিজ্ঞান ভিক্তর ঐ ব্যাখ্যা অভিনৰ কলিত বলিয়াই মনে হয় এবং ভাষ্যকার ব্যাসদেব বোগদর্শনের সাধনপানে দর্মত্র ঈশরপ্রণিয়ানের একরূপ ব্যাখ্যা করিলেও দমাধিপাদে পূর্মোক্ত "ঈশ্বরপ্রণিধানাদ্বা" এই স্ত্তের ভাষ্যে "প্রণিধানান্ভক্তিবিশেষাৎ" এইরূপ ব্যাখ্যা কেন করিয়াছেন, ভাষারও পুর্ক্ষোক্ত-রূপ কারণ ব্রা বায়। পূর্কোক্ত ভগবদ্বাক্যান্ত্সারেই বোগস্থকের তাৎপর্ব্য নির্ণয় ও ব্যাখ্যা করিতে হইবে।

এখানে শ্বরণ করা আবশুক যে, যোগদর্শনে অহিংসা, সত্যা, অন্তের, ক্রহ্মচর্যা ও অপরিগ্রহ, এই পাচটিকে "বম" বলা হইয়াছে, এবং শৌচ, সম্ভোষ, তপস্থা, স্বাধ্যার ও ঈশ্বরপ্রশিধান, এই পাচটিকে "নিয়ম" বলা হইয়াছে। তলাঘো ঈখারে সর্ব্বেশার্পণই ঈখরপ্রণিধান, ইহা ভাষাকার ব্যাসদেব বাখা। করিয়াছেন। যোগদর্শনে উহা ক্রিয়াযোগ বলিয়াও কথিত হইয়াছে এবং সমাধিসিদ্ধি উহার ফল বলিয়া কথিত হইয়াছে। স্থতরাং সমাধিনিদ্ধির জন্ম বোগিমাত্রেরই উহা নিতান্ত কর্ত্তবা। উহা অভ্যানে অসমর্থ ব্যক্তির পক্ষে সমাধিদিদ্ধির উপারাস্তরক্রপে কথিত হর নাই। "সমাধিদিদ্ধি-রীখরপ্রশিধানাং" এই হতে বিকরার্থ "বা" শব্দের প্রবোগ নাই, ইহা লক্ষ্য করা আব্যাক। ভগবদগীতাতেও ভক্তিযোগের বর্ণনার—"গত্রং পূষ্পং কলং তোরং"ইত্যাদি শ্লোকের পরেই "বং করোসি বদ্যাদি বজুহোদি দদাদি বং। বস্তুপশুদি কৌত্তের তৎ কুরুত্ব মদর্পনং।"—(৯)২৭) এই স্নোকের দারা প্রমেশবে দর্মকর্মার্পপের কর্তব্যতা উপদিষ্ট হইয়াছে। মুমুকুমাত্রেরই উহা কর্তব্য। কারণ, উহা ব্যতীত মোকলাতে যোগাতাই হয় না। স্থতরাং যোগদর্শনোক্ত পূর্ব্বোক্ত "নিয়মে"র অন্তর্গত ঈশ্বরপ্রবিধান মুমুক্ত বোগীর পক্ষে বহিরন্ধ দাধন হইলেও উহাও বে অত্যাবশুক, ইহা স্বীকার্যা। স্তুতরাং বিনি স্মষ্টকর্ত্তা ও জীবের কর্মকলদাতা ঈশ্বর স্থীকার করিয়াছেন, এবং মুমুকুর পক্ষে অবশ ও মননের পরে যোগশাস্তাত্বদারে সমাধিবিশেষের অভ্যাদের কর্তব্যতা বলিয়াছেন, সেই মহর্ষি গোডম বে এই স্থতের দারা উশ্বরপ্রণিধানেরও কর্তব্যতা বলিয়াছেন, এ বিধরে সন্দেহ নাই। পরন্ত বৃত্তিকার বিশ্বনাথ পূর্ব্বোক্ত "পূর্ব্বকৃতক্ণানুনদ্ধান্তত্ৎপত্তি:" এই ভূতের বেরূপ ব্যাখ্যা করিরাছেন, তাহাও অগ্রাহ্ম নহে। ঐ ব্যাখ্যাহ্মারে ঐ হত্তের ছারা পূর্বজন্মক্ত ঈশ্বরাধনার কলে যে সমাধি-বিশেবের উৎপত্তি হয়, ইহাই মহর্ষির বক্তবা হইলে পুর্বজন্মেও যে, ঈশ্বরের আরাধনা মুক্তিলাতে আবেশুক, ইহাও মহর্ষি গোতমের দিছাত বুবা বার। হতেরাং মহর্ষি গোতমের মতে বে মুক্তির স্থিত ঈশরের কোনই সম্বন্ধ নাই, ইহা কিছুতেই বলা বায় না। গৌতম মতে মুক্তিলাতে যে ঈশ্বর-ভত্বজ্ঞানও আবশুক, এ বিষয়ে পূর্বের (১৮—২৪ পূর্চায়) আলোচনা ভাইবা।

মহর্দি এই স্থান্দ্র পরে ইহাও বলিয়াছেন যে, বোগশান্ত-প্রতিপাদা যে, অধ্যাত্মবিধি ও উপাধসমূহ, তদ্বাবাও মৃমুক্র আত্ম-সংস্থার কর্ত্তব। অর্থাৎ কেবল "বম" ও "নিয়মই" মৃমুক্র সাধন
নহে; বোগশান্তে আরও অনেক সাধন কথিত ইইয়াছে। উহা বোগশান্তেরই প্রস্থান বা অসাধারণ
প্রতিপাদা। স্থতরাং বোগশান্ত ইইতেই ঐ সমন্ত জানিয়া গুরুগদেশানুসারে উহার অন্তর্গানাদি
করিয়া তদ্বারাও আত্মশংস্থার করিতে ইইবে। হুলে "বোগ" শংকর বারা বোগশান্তই লফিত
ইইয়ছে। ভাষাকার প্রভৃতিও এখানে "বোগ" শংকর বারা বোগশান্তই গ্রহণ করিয়াছেন।
বেলাক্মশনের "এতেন বোগঃ প্রত্যক্তঃ" (২০১০) এই স্থান্তেও বোগশান্ত অর্থেই "বোগ" শক্ষের
প্রােগ ইইয়াছে। স্থান্তিরকাল ইইতেই এই বোগশান্তের প্রকাশ ইইয়াছে। বিরণাগর্ভ বন্ধাই
ব্যাগের প্রাতন বক্তা। উপনিবদেও বােগের উল্লেখ আছেই। তদম্পারে শ্বতিপ্রাণাদি নানা শান্তে

শোতবো নতবো নিহিতানিতবং ।—বৃহহারণাক, ২০০০। ত্রিজন্পতং ছালা সমং শরীরং ।—কেতাবতর, ২৮।
তংগ্রেডামিতি মন্তরে ছিরামিত্রিয়ধারণাং ।—কঠ, ২০০১)। বিরামেতাং বোলবিধিক জুৎয়ং ।—কঠ, ২০০১০।

যোগের বর্ণন ও ব্যাখ্যা হইরাছে। যোগী যাক্তব্দ্য নিজসংহিতার যোগের জনেক উপদেশ করিয়া গিয়াছেন। পরে মহর্ষি পতঞ্জলি স্থপ্রণালীবন্ধ করিয়া বোগধর্শনের প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। মহর্ষি গোতম এই ক্তৰে "যোগ" শব্দের হারা স্থপ্রাচীন বোগশান্তকেই গ্রহণ করিয়া, উহা হইতে অধ্যাত্মবিধি ও অভাভ উপায় পরিজ্ঞাত হইয়া তদ্মারাও মৃদুক্ষুর আস্ত্রসংকার কর্ত্তব্য, ইহা বলিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এই স্থত্তে "অধ্যাস্থ্যবিদি" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন—আস্থ্যসাক্ষাৎকারের বিধায়ক "আত্মা বা অরে এটবাঃ" ইত্যাদি বিধিবাকা। এবং "দোগাং" এই স্থলে পক্ষমী বিভক্তির অর্থ বলিয়াছেন প্রতিপাদাত্ব। কিন্তু উক্ত বিধিবাক্য যোগশাল্লের প্রতিপাদা নছে। যোগের উপারসমূহ অবশ্র যোগশাস্ত্রের প্রতিপাদা। ভাষাকার বাাখ্যা করিয়াছেন বে, নোগশাস্ত্র হইতে "অথাস্থাবিধি" জানিতে হইবে। দেই অথাস্থা-বিধি বলিতে তণক্তা, প্রাণান্তাম, প্রত্যাহার, থান ও ধারণা। এই সমন্ত বোগশারেরই প্রতিশার। তন্মবো প্রথমোক্ত 'তপজ্ঞ।" গাপকর সম্পাদন করিয়া চিত্রগুদ্ধির সহায়তা করে এবং তপোবিশেষের ফলে অণিমাদি দিন্ধি ও ইন্দ্রিয়-দিদ্ধি অন্মে (বোগদর্শন, বিভূতিপাদ, ৪৫শ হুত্র জন্তব্য )। ঐ সমস্ত দিদ্ধি সমাধিতে উপদর্গ বলিয়া কথিত হইলেও সময়বিশেষে উহা বিশ্ব নিরাকরণ করিয়া সমাধিলাভের সাহাব্যও করে। এইরূপ প্রাণারাম, প্রত্যাহার এবং ধারণা ও ধান সমাধিলাতে নিতাম্ভ আবশ্রক। তর্মধা "ধারণা"ও থানের দমষ্টির অন্তর্ক সাধন। প্রাণবায়র সংব্যবিশেষই "প্রাণাথাম"। ইন্দ্রিয়নিরোধের নাম "প্রত্যাহার"। কোন একই স্থানে চিত্তের বন্ধন বা ধারণই "ধাবণা"। ঐ ধারণাই পারাবাহিক ক্ষর্থাৎ বিরামশৃত্য বা জ্ঞানান্তরের সহিত অধংস্টাই হইলে তথন উহাকে "ধ্যান"কলে। ঐ ধ্যানই পরিপক্ক হইছা শেৰে খ্যেয়াকারে পরিণত হয়। তথন চিত্তবৃত্তি থাকিলেও না থাকার মত ভাদমান হয়। সেই অবস্থাই সমাধি<sup>9</sup>। উহা সম্প্রজাত ও অসম্প্রজাত নামে দ্বিবিধ। অসম্প্রজাত সমাধিতে ধ্যেমবিধনক চিত্তবৃত্তিও নিক্তর হর। উহারই অপর নাম নির্কিক্তরক স্মাধি; উহাই চর্ম স্মাধি। পুর্কোক্ত প্রাণাদ্বামাদি সমস্তই যোগশাস্ত্র হইতে জ্ঞাতব্য এবং সদ্গুরুর নিকটে শিক্ষণীর। উহা বিথিয়া বুঝান যায় না এবং কেবল প্তক পাঠের হারাও বুঝা যায় না ও অভাস করা যায় না। নিজের অধিকার বিচার ও শাস্ত্রবিহিত সদাচার ত্যাগ করিয়া স্বেচ্ছাযুসারে উহার অভ্যাস করিতে যাওয়া বার্থ, পরস্ত বিশক্ষনক। মনে রাখিতে হইবে যে, ইচ্ছা করিনেই দকলেই দোণী হইতে পারে না। কাহাকেও সামাত্র অর্থ দিয়াও বোগী হওয়া বায় না। ঘোগী হইতে অনেক জন্মের বহু সাংন আবহাক। অনেক জন্মের বহু সাধনা ব্যতীত কেহই সিদ্ধ হইতে পারেন না। এ পর্যান্ত এক জন্মের সাধনায় কেহই সিদ্ধ হন নাই, ইহা অভিনিশ্চিত। শ্রীভগবান্ নিজেও বণিয়া গিয়াছেন,—"আনক-

১। তামন সতি বাদপ্রধানরোগতিবি, ছবং প্রাণায়ামঃ।
প্রবিষয়াদ্রপ্রানের চিত্তত স্বরুপাত্তার ইবেলিয়াণাং প্রভাহারঃ ।—যোগদর্শন, সাবনপাল—৪৯/০৪।
দেশবর্গতিত প্ররুপা । তব্, প্রতারেকভানতা বানিং ।
তবেবার্থমাত্রনিভানং স্বরুপসূত্রনিং সমাবিঃ ।—বিভৃতিপাল—১ংবাপ

२०७

জন্মনংসিদ্ধততো যাতি পরাং গতিং।"—( গীতা, ৬।৪৫ )। পরে আবারও বলিয়াছেন,—"বছুনাং জন্মনামতে ক্রানবান্ মাং প্রপদাতে।" ৭।১২।

পূর্ব্বোক্ত "দোধনিখিতং রূপাদরো বিষয়া: দংক্রকতা:" এই বিতীয় স্ত্রের ছারা ইন্দ্রিগ্রাহ্ ক্লপাদি বিষয়ের তত্ত্বজ্ঞানই প্রথম কর্ত্তব্য, ইহা কথিত হইরাছে। ভাষাকার এই প্রসঙ্গে এখানে পরে ইন্দ্রিরগ্রাহ্ রূপাদি বিবরে তক-জানের অভ্যাদ রাগবেদ ক্ষার্থ, ইয়া বলিয়া পূর্বেকাক্ত সিদ্ধান্তে বুক্তিও প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। অর্থাৎ রূপাদি বিষয়ে রাগ ও বেব দমাধি লাভের ওয়া অন্তরায়। স্বতরাং উহার কম ব্যতীত সমাধি লাভ ও মোজলাভে যোগ্যতাই হয় না। স্বতরাং ঐ সমস্ত বিষয়ে রাগ ও বেব নিবৃত্তির জন্ত প্রথমে তদ্বিয়েই তত্তজানের অভ্যাদ করিবে এবং স্কর বলিয়াও উহাই প্রথম কর্ত্তর। তাবাকার নর্কাশেষে স্থান্তে "উপায়ে"র ব্যাখ্যা-কব্লিতে বলিয়াছেন,— "উপায়স্ত যোগাচারবিধানমিতি।" তাৎপর্য্যটীকাকার ঐ "যোগাচার" শক্ষের দারা বতিধর্মোক্ত একাকিতা, আহারবিশেষ এবং একত্র অনবস্থান প্রভৃতি ব্যাখ্যা করিরাছেন' এবং ঐ সমস্তও ক্রমশঃ তর-জ্ঞানোৎপত্তি নির্মাহ করিয়া অপবর্গের সাধন হয়, ইহাও বলিয়াছেন। বস্ততঃ যোগীর একাকিতা এবং আধার-বিশেষ ও নিয়ত বাদস্থানের অভাব প্রভৃতিও শাস্তাদিদ্ধ উপায় বা সাধন। শ্ৰীনদ্ভগৰদ্দীতাতেও বৰ্ষ অধানে ঘানবোগের বর্ণনায় "একাকী বতচিন্তান্তা" ইত্যাদি (১০ম) এবং "নাত্যশ্বতন্ত নোগোহন্তি ন চৈকান্তমনপ্ৰত:" (১৬শ) ইত্যাদি এবং পরে অষ্টাদশ অধ্যারে "বিবিন্ত-দেবী লব্নী" ইত্যাদি বচনের দারা ঐ সমস্ত সাধনও উপদিষ্ট হইয়াছে এবং দাদশ অধ্যায়ে ভক্তি-বোগের বর্ণনার ১৯৭ স্লোকে ভক্তিবোগীকেও বলা হইরাছে,—"শ্বনিকেতঃ স্থিরমতিঃ"। ভক্ত ষাধক বা বোগীর নিয়ত কোন একই স্থানে বাসও তাঁহার দাধনার অনেক অন্তরার জ্যায়। ভাহতে চিত্তের একাঞ্চতার ব্যাবাত হয়। তাই মধ্যে মধ্যে স্থান পরিবর্ত্তনও আবঞ্চক। তাহা হুইলে চিত্ৰের স্থৈত্য সম্ভব হওরায় "স্থিরমতি" হওরা বার। অনিকেতত্ব অর্থাৎ নিয়তবাসস্থানপুঞ্জতা স্থৈৰোৱ সহায় হয় বলিয়াই উক্ত শ্লোকে "অনিকেত" বলিয়া, পরেই "স্থিরমতি" বলা ইইয়াছে। গ্রবিগণ্ড এ জন্ত নানা দময়ে নানা স্থানে অবস্থান করিয়া নাধন। করিয়াছেন। প্রবাধাদি শাস্ত্রে ইহার প্রমাণ আছে। নিয়ত কোন এক স্থানে বাদ না করা সন্নাদীর ধর্মমধ্যেও ক্থিত হইয়াছে। ফ্রকথা, তাংপ্র্যাটাকাকার এখানে ভাষ্যকারোক্ত "যোগাচার" শব্দের দারা যতিধর্মোক্ত পূর্বেরাক্ত একাকিত্ব প্রভৃতিই ব্যাখ্যা করিবাছেন। কিন্তু ভাষ্যকার "বোগাচার" শব্দের পরে "বিধান" শব্দের প্ররোগ করার বোগাভাাদকালে বোগীর কর্ত্তব্য দদন্ত আচারের অনুষ্ঠানই উহার ছারা দরল ভাবে বুঝা বার। সে বাহা হউক, মহর্ষি বে, স্তরেশ্বে "উপায়" শব্দের দারা বোগীর আশ্রেমীর লেগশান্ত্রোক্ত অক্তান্ত সমস্ত সাধনই গ্রহণ করিয়াছেন, এ বিদয়ে সন্দেহ নাই।৪৬।

যোগালার একাকিতা আহারবিশের একতানবস্থাননিজাদি বতিবর্জোকা। এতেহণি তক্তানক্রনোৎপাক-ক্রেশাপর্বাসাধননিজার্থ্য।—তাৎপর্বাজীকা।

# সূত্র। জ্ঞানগ্রহণাভ্যাসস্তদ্ধিদ্যেশ্চ সহ সংবাদঃ॥ ॥৪৭॥৪৫৭॥

অনুবাদ। সেই মোক্ষলাভের নিমিত্ত "জ্ঞান" অর্থাৎ জ্ঞানের সাধন আত্ম-বিছ্যারূপ এই শান্তের গ্রহণ ও অভ্যাস এবং সেই বিষ্যাবিশিক্ট ব্যক্তিদিগের সহিত্ত "সংবাদ" কর্ত্তব্য।

ভাষ্য। ''তদর্থ''মিতি প্রকৃতং। জ্ঞারতেহনেনেতি ''জ্ঞান''-মাজবিদ্যাশাস্ত্রং। তহ্য গ্রহণমধ্যরনধারণে। অভ্যাসঃ সততক্রিয়া-ধ্যরনপ্রবণ-চিন্তনানি। ''তদিলৈদেচ সহ সংবাদ'' ইতি প্রজ্ঞাপরি-পাকার্থং। পরিপাকস্ত্র সংশরচেছদনমবিজ্ঞাতার্থবোধোহধ্যবদিতাভ্যনুজ্ঞান-মিতি। সময়াবাদঃ সংবাদঃ।

অনুবাদ। "তদর্থং" এই পদটি প্রকৃত অর্থাৎ পূর্বব সূত্র হইতে এই সূত্রে ঐ পদটির অনুবৃত্তি মহর্ষির অভিপ্রেত। 'ইহার ঘারা জানা যায়' এই অর্থে "জ্ঞান" বলিতে আজুবিদ্যারপ শাস্ত্র অর্থাৎ মহর্ষি গোতমের প্রকাশিত এই "আহীক্ষিকী" শাস্ত্র। তাহার "গ্রহণ" অধ্যয়ন ও ধারণা। "অভ্যাদ" বলিতে সতত ক্রিয়া—অধ্যয়ন, প্রবণ ও চিন্তন। এবং "তবিত্ত"দিগের সহিত সংবাদ কর্ত্তব্য—ইহা প্রজ্ঞা অর্থাৎ তত্ত্বজ্ঞানের পরিপাকের নিমিন্ত কথিত হইয়াছে। "পরিপাক" কিন্তু সংশয়-চ্ছেদন, অবিজ্ঞাত পদার্থের জ্ঞান, এবং "অধ্যবসিত" অর্থাৎ প্রমাণ ঘারা নিশ্চিত তত্ত্বের (তর্কের ঘারা) অভ্যমুক্তান। সমীপে অর্থাৎ "ত্ত্বিদ্য"দিগের নিকটে ঘাইয়া "বাদ" সংবাদ।

টিমনী। অবশুই প্রর হইতে পারে যে, যদি সমাধিবিশেবের অভ্যাদের গারাই তহুসাক্ষাৎকার করিয়া নোক্ষণাভ করিতে হয়, তাহা হইগে আর এই ভারণাত্তের প্ররোজন কি ? মহর্ষি এতছত্তরে শেরে এই প্রের দারা বলিরাছেন যে, নোক্ষণাতের জভ এই ভারণাত্তের এহণ ও অভ্যাস এবং
"তহিদ্য"দিগের সহিত সংবাদ কর্তবা। পূর্বপুত্র হইতে "তদর্গং" এই পদের অমুরুত্তি মহর্ষির অভিপ্রেত। ভাষাকার প্রথমে উহা বলিয়া, পরে প্রোর্থ ব্যাখ্যা করিতে প্রেজে "জ্ঞান" শব্দের অর্থ
বলিরাছেন, আয়্রবিদ্যারণ শাত্র। যদ্বারা তর জানা নায়, এই অর্থে জ্ঞার্যভূর উত্তর করণবাচ্য
"অনট," প্রত্যার্মিন্সার "জ্ঞান" শব্দের দারা শাত্রও বুঝা বায়। তাহা হইলে মহর্ষি এই প্রের "জ্ঞান"
শব্দের দারা তাহার প্রকাশিত এই ভারবিদ্যা বা জ্ঞার্যশান্ত্রকেই গ্রহণ করিয়াছেন বুঝা বায়। এই
জ্ঞার্যবিদ্যা কেবল অধ্যান্ত্রবিদ্যা না হইলেও অধ্যান্ত্রিদ্যা, ভগবান্ মুন্ত উহাকে আয়্রবিদ্যা

ৰণিয়াছেন (প্ৰথম খণ্ড, ২৯—০০ পূঠা ক্ৰইবা)। ঐ আম্ববিদ্যারণ ভারশান্তের সংগ্রন ও ধারণাকে ভাষ্যকার উহার "গ্রহণ" বলিরাছেন। এবং উহার সভত ক্রিয়াকে উহার "অভ্যাস" বনিয়াছেন। পরে ঐ দমন্ত ক্রিরার ব্যাখ্যা করিতে বনিয়াছেন যে, অধারন, প্রবণ ও চিন্তন। অর্থাৎ ঐ আত্মবিদারেপ ভারশান্তের অধারন ও ধারণারপ গ্রহণের অভ্যাদ বলিতে সতত অধ্যয়ন এবং সতত প্রবৃণ ও চিন্তন। অপবর্গনাভের জন্ত উহা কর্ত্তবা। অতরাং মৃদুকুর পকে এই স্তারশান্ত্রও আবল্লক, ইহা বার্থ নাহ। মহর্ষির গুড় তাৎপর্যা এই বে, বোলশাস্ত্র হ্বাবে সমাধিবিশেষের অভ্যাদের দারাই তহদাক্ষাৎকার কর্ত্তব্য হইলেও তৎপূর্গে শাস্ত্র দাবা ঐ সমন্ত তত্ত্বে প্রবণ করিলা, যুক্তির ৰারা উহার মনন কর্ত্তবা, ইহা "শ্রোতবো। মন্তবাং" ইত্যানি শ্রুতিই উপদেশ করিছাছেন। নচেৎ প্রথমেই সমাধিবিশেষের অভাষের দারা তর্গাফাৎকার সম্ভব হব না। প্রভিও তাহা বলেন নাই। স্তরাং পূর্কোক্ত ক্রতি অনুদারে প্রবংগর পরে যে মনন মৃমুক্তর অবশু কর্ত্তব্য, তাহার কর্ম এই স্তামশান্তের অধ্যয়ন ও ধারণারূপ গ্রহণের অভ্যাদ অবশ্র কর্ত্তবা। কারণ, এই স্তাম-শারে ঐ মননের বাধন বহু বুক্তি বা অহুমান প্রাণিত হইবাছে। তদ্বারা মননরপ পরোক্ষ তরু জ্ঞান করে। এবং পুনঃ পুনঃ ঐ সমস্ত যুক্তির অনুশীলন করিলে ঐ পরোক তত্ত্জান ক্রমশঃ পরিণক হয়। অত এব উহার জল্প প্রথমে মুমুকুর এই জারশাল্পের অধায়ন এবং প্রবণ ও চিন্তন সতত কর্ত্তব্য। নহর্ষি পরে আরও বলিয়াছেন বে, গাঁহারা "তদিদা" অর্থাৎ এই স্থারবিদ্যাবিক্ত ব্যক্তিবিশেষ, তাঁহাদিগের সহিত সংবাদও কর্ত্তবা। স্নতবাং তজ্জ্ঞও এই ক্সায়বিদ্যা আবশ্রক, ইহা বার্থ নহে। "ত্থিদ্য"দিগের সহিত সংবাদের প্রয়োজন বা ফল কি १ ইহা ব্যক্ত করিতে ভাষ্যকার পরে ববিরাছেন বে, উহা "প্রজাপরিপাকার্য"। "প্রজা" অর্থাৎ মননরূপ পরোক্ষ তত্তজানের পরিপাকের জন্ম উহা কর্ত্তবা। পরে ঐ "পরিপাক" বলিয়াছেন,—সংশয় ছেনন, অবিজ্ঞাত পদার্থের বোধ, এবং প্রমাণ দারা নিশ্চিত পদার্গের তর্কের দারা অভান্তজা। অর্থাৎ আত্মা দেহাদি হইতে ভিন্ন নিতা পদার্থ, ইহা যুক্তির হারা মনন করিলেও আবার কোন কারণে ঐ বিষয়ে সংশন জন্মিলে তথন ভাষশান্ত্রজ্ঞ গুরু প্রভৃতির নিকটে বাইয়া "বাদ" বিচার করিলে ঐ সংশয় নিবৃত্তি হয়। যাহা অবিজ্ঞাত অৰ্থাৎ বিশেষকাণে বুঝা হয় নাই, সামান্ত জ্ঞান জন্মিলেও বে বিষয়ে বিশেষ জ্ঞান জন্ম নাই, তৰিবৰে বিশেষ জ্ঞান জন্ম। এবং যাহা "অধাবদিত" অৰ্থাৎ প্ৰমাণ দাৱা নিশ্চিত ইইয়াছে, ভৰিষয়ে ঐ প্ৰমাণের সহকারী তর্ক-বিশেষ ছারা ঐ প্রমাণকে দবল ব্বিলে ঐ নিশ্চর দৃতৃ হয়। তর্ক, সংশ্রবিষয় পদার্থন্তরের মধ্যে একটার নিষেধের ছারা অপর্টীকে প্রমাণের বিব্যরণে অনুজ্ঞা করে, ইহা ভাষাকার প্রেম বনিরাছেন (প্রথম থণ্ড, ৩০ঃ পৃষ্ঠা দ্রন্তব্য)। ফলকথা, পূর্বেলিক ভিছিনা-দিগের সহিত সংবাদ করিবে বে, পূর্বোক্ত সংশ্ব নিবৃত্তি প্রভৃতি হয়, উহাই প্রজার পরিপাক। ভাই ঐ সমস্ত হইলে তথন সেই মননত্ত্বপ পরোক্ষ ভত্তান পরিপক হইয়াছে, ইহা বলা হইয়া থাকে। স্ত্রোক্ত "নংবাদ" শব্দের অর্থ ব্যাথ্যা করিতে ভাষ্যকার সর্ব্ধশেষে বলিয়াছেন,—"নম্মাবাদঃ দংবাদ:।" অনেক প্তকেই "দ্যায় বাদ: দংবাদ:" এইকাপ পাঠ আছে। কিত ঐ পাঠ প্রতত ৰলিৱা বুঝা বাব না। "দমবাবাদঃ দংবাদঃ"—এই পাঠও কোন প্তকে দেখা বাৰ এবং উহাই

প্রকৃত পাঠ বলিয়া বুঝা বার। "সময়া" শব্দ সমীপার্থক অবার। "সময়া" অর্থাৎ নিকটে বাইয়া
বে "বাদ," তাহাই এই স্তরোক্ত "সংবাদ"—ইহাই ভাষ্যকারের বিবক্ষিত বুঝা ধার। অর্থাৎ
স্বরোক্ত "সংবাদ" শব্দের অন্তর্গত "সং" শব্দের অর্থ এখানে সমীপ। সমীপে বাইয়া বাদই
"সংবাদ"। ভাষ্যকার ইহা ব্যক্ত করিবার জন্তই ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"সময়াবাদঃ সংবাদঃ।"
পরবর্তী স্তরের ঝারাও ইহাই বুঝা বার ৪৪ পা

ভাষ্য। "তদ্বিদ্যৈশ্য সহ সংবাদ" ইত্যবিভক্তার্থং বচনং বিভক্তাতে—

অনুবাদ। "এবং তবিদ্যদিগের সহিত সংবাদ কর্ত্তব্য" এই অবিভক্তার্থ বাক্য বিভাগ করিতেছেন, অর্থাৎ পরবর্ত্তী সূত্রের দারা পূর্ববসূত্রোক্ত ঐ অফ্ট্রার্থ বাক্য বিশেষরূপে ব্যাখ্যা করিতেছেন—

# সূত্র। তং শিষ্য-গুরু-সত্রন্মচারি-বিশিষ্টগ্রেরো-ইর্থিভিরনসূয়িভিরভূ্যপেয়াৎ ॥৪৮॥৪৫৮॥

অমুবাদ। অস্যাশ্য শিষ্য, গুরু, সত্রন্ধারী অর্থাৎ সহাধ্যায়ী এবং বিশিষ্ট অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত শিষ্যাদি ভিন্ন শাস্ত্রভক্ত শ্রেয়োর্থাদিগের সহিত অর্থাৎ মুক্তিরূপ শ্রেয়াপদার্থে শ্রান্ধান্ বা মুমুক্ পূর্বেবাক্ত শিষ্যাদির সহিত সেই "সংবাদ" অভিমুখে উপস্থিত হইয়া প্রাপ্ত হইবে। [অর্থাৎ অস্থাশ্য পূর্বেবাক্ত শিষ্যাদির সহিত "বাদ" বিচার করিয়া তত্ত্ব-নির্গন্ধ করিবে।]

ভাষা। এতলিগদেনৈব নাতাৰ্থমিতি।

অনুবাদ। "নিগদ" অর্থাৎ সূত্রবাক্যদারাই এই সূত্র "নীতার্থ" ( অবগতার্থ )। অর্থাৎ সূত্রপাঠের দারাই ইহার অর্থ বোধ হওয়ায় ইহার ব্যাখ্যা অনাশ্রক।

টিগ্রনী। মহর্ষি পূর্বাহতে শেষে বলিরাছেন,—"তিহিনান্চ সহ সংবাদঃ।" কিন্তু উহার অর্থ "বিভক্ত" (বিশেবরূপে ব্যক্ত ) হয় নাই অর্থাৎ "তিহিনা" কিরূপে ব্যক্তিনিগের সহিত সংবাদ কর্ত্তবা, তাহা বলা হয় নাই এবং তাঁহাদিগের সহিত কোথার কি ভাবে এ সংবাদ করিতে হইবে, তাহান্ত বিশেব করিরা বলা হয় নাই। তাই মহর্ষি পরে এই স্তত্তের হারা তাহা বলিরাছেন। কলকথা, পূর্বাহতে শেবোক্ত এ অংশের বিভাগ বা বিশেব করিয়া ব্যাখ্যার জন্তই মহর্ষি পরে এই স্তত্তের বিনাহেন। ভাবাকার মহর্ষির এই স্তত্তের উক্তরূপ উদ্দেশ্য বাক্ত করিয়াই এই স্তত্তের অবতরণা করিয়াছেন। কিন্তু পরে স্তত্ত্বপাঠের হারাই ইহার অর্থবাহার হয়, ইহা বলিয়া উহার অর্থ ব্যাখ্যা করেন নাই। ভাষাকার পূর্বোক্ত "মাহা-সহর্ষা-নৃগর-মুগত্থিকাবরণ" (৩২শ)

হতেরও অর্থ ব্যাখ্যা করেন নাই; তবে দেখানে উহা কেন করেন নাই, তাহাও কিছু বলেন
নাই। কিন্তু তাহা বলা আবাজক। তাই মনে হয়, ভাষাকার পরে আবজক বোদে এখানে
তাহা ঐ ভাবে বলিয়া গিরাছেন। নতেং এখানে পরে তাহার "এতরিগনেনৈর নীতার্থমিতি"—এই
কথা বলার প্রয়োজন কি ? তিনি ত আরু কোন হতে ঐকপ কথা বলেন নাই। আমরা কিন্তু
মন্দর্ভিবশতঃ মহর্ষির এই হত্তরাক্যকে একবারে স্পত্তার্থ বলিয়া বৃথি না। উহার ক্রিয়াপদ ও
কর্মপদের অর্থনংগতি হ্রবোধ বলিয়া আমাদিগের মনে হয় না।

बाहा रुकेक, मुनकक्ष, महर्षि धरे दरवद बाता अस्त्रामुख निया, खक, महाधाबी धदः व नियानि ভিন্ন শাত্ৰতৰজ্ঞ বিশিষ্ট শ্ৰেয়েৰ্থী অৰ্থাৎ মুক্তিবিবৰে শ্ৰদ্ধাবান্ বা মুক্তিকামী ব্যক্তিই ভাঁছাৰ পুর্বস্ততে কথিত "তবিদা", ইহা প্রকাশ করিয়াছেন বুঝা বার। এবং পূর্বস্ততে "সহ" শব্দ বোগে "তহিদ্যৈ:" এই তৃতীয়া বিভক্তির বছবচনাস্ত পদের প্রয়োগ করার এই স্থতে উহারই বিশেষ্য প্রকাশ করিতেই এই প্রেও ভৃতীয়া বিভক্তির বছবচনাস্ত পদের প্রয়োগ করিয়াছেন বুঝা যায়। এবং "অনস্থায়িতিঃ" এই পদের ছারা ঐ শিয়াদির বিশেষণ প্রকাশ করিয়াছেন। অর্থাৎ ঐ শিয়া প্রভৃতি অস্থাবিশিষ্ট হইলে তাঁহাদিগের সৃষ্টিত সংবাদ করিতে বাইবে না। কারণ, তাহাতে উহাদিগের জিগীবা উপস্থিত হইলে নিজেরও জিগীবা উপস্থিত হইতে পারে। কিন্তু তাহা হইলে আর ঐ স্থলে "বাদ"বিচার হইবে না। কারণ, জিগীধাশ্স হইয়া কেবল তত্ত্ব নির্ণয়ের উদ্দেশ্যে বে বিচার হয়, তাহাকেই "বাদ" বলে। স্তত্তে "তং" শব্দের দারা পূর্বাস্থতের শেরোক্ত "সংবাদ"ই মহর্দির বৃদ্ধিস্থ বুঝা বার। বৃত্তিকার বিখনাথ এই ফ্রােডেক "অভাগেরাৎ" এই ক্রিরাপদে লক্ষ্য করিয়া ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"ভং তদিনাং।" কিন্ত এই ব্যাখ্যায় হত্যোক্ত ভূতীয়াস্ত পদের অর্থসংগতি এবং "তং" এই স্থলে একবচন প্রয়োগ দ্মীচীন বলিয়া বুঝা বায় না। তাৎপর্যাটীকাকার লিখিয়াছেন,—"তদনেন গুর্মাদিভিন্নাদং করা তর্নির্ণয় উক্ত:।" অর্গাৎ এই স্থতের দারা শিষা, ভক্ত প্রাভৃতির সহিত এবং 'গুরুও শিব্য প্রাভৃতির সহিত "বান"বিচার করিয়া ভর্নির্ণর করিবেন, ইহাই উক্ত হইয়াছে। নিজের তত্তনির্ণর দুড় করিবার জন্তও জিগীয়াশুল্ঞ হইয়া তদিবরে "বাদ" বিচার করিবেন এবং অভিমানশুর হইরা গুরুও শিষোর নিকটে উপস্থিত হইরা এবং শিষাও সহাধানী প্রভৃতির নিকটে উপস্থিত হইয়া তাঁহাদিগের সহিত "বাদ"বিচার করিবা তর-নির্ণর করিবেন। তাই মহর্বি, হাত্রশেবে বলিয়াছেন,—"অভাগেরাৎ"। তাৎপর্যাতী কাকার উহার ব্যাখ্যা করিরাছেন,—"অভ্যূপেরানতিমুখমূপেতা জানীবাদগুর্জানিতিঃ সহেতার্থঃ।" অর্থাৎ অভি-মুখে উপস্থিত হইয়া গুরু প্রভৃতির সহিত পূর্বাস্থ্যবাক্ত "সংবাদ" জানিবে। কিন্তু এই ব্যাখ্যার শুক্ত প্রভৃতির সহিত "সংবাদ" করিবে, এই বিবন্ধিত অর্থ ব্যক্ত হয় না। প্রবে "তং (সংবাদং) অভ্যপেরাৎ" এইরূপ যোজনাই স্থাকারের অভিনত, ইহা পরবর্তী স্থাহের ভাষাারাম্ভ ভাষাকারের কথার দারাও বাক্ত আছে। আমাদিগের মনে হয়, সূত্রে "অভ্যূপেয়াৎ" এই ক্রিরাপদের দারা অভিমূপে উপস্থিত হইরা প্রাপ্ত হইবে, এইরূপ অর্থাই মহর্বির বিবক্ষিত। গতার্থ ধাতুর প্রাপ্তি অর্থও প্রসিদ্ধ আছে। তাহা হইলে ক্রার্থ বুঝা বার বে, অক্যাশ্র শিব্যাদির অভিমূখে উপস্থিত

হইনা তাঁহালিগের সহিত দেই "সংবাদ" (তন্তনির্ণার্থ "বাদ"বিচার) প্রাপ্ত হইবে অর্থাৎ উহা অবলমন করিবে। তাহা হইলে ঐক্য শিব্যাদির সহিত "বাদ" বিচার করিয়া তন্ত নির্ণন্ধ করিবে, এই তাৎপর্যাগাই উহার হারা প্রকাতি হয়। আরও মনে হয়, এই হত্রে মহর্ষির "অভ্যুপেয়াৎ" এই ফ্রিলাপদের হারা তাঁহার পূর্বাহ্রেক্তে "সংবাদ" শক্তের অর্থ বে সমীপে উপস্থিত হইনা "বাদ", ইহাও বিভক্ত বা ব্যাখ্যাত হইনাছে এবং এই উল্লেক্ডেই মহন্তি এই স্ব্রেক্তি ঐক্যপ ক্রিলাপদের প্রেরাগ করিয়াছেন। তদমুদারেই ভাষাকার পূর্বাহ্রেক্ত ভাব্যের শেষে বলিয়াছেন,— "সমন্ত্রাদার শংবাদঃ।" কেবল তন্ত নির্ণাদেশ্রে জিগীবাপুত্ত হইনা যে বিচার বা "ক্রথা" হয়, তাহার নাম "বাদ" (প্রথম থণ্ড, ০২৬ পূর্চা ক্রন্তর্বা)। গুরু, শিব্যের সহিত্ত "বাদ" বিচার করিয়া তন্ত্র-নির্ণন্ধ করিবেন। শিব্য নিকটে উপস্থিত না থাকিলে তন্ত্র-নির্ণন্ধের অত্যাবন্তাকতাবশতঃ তিনিই শাব্রুহে শিব্যের নিকটে উপস্থিত হইবেন। সাধনা ও উল্লেক্ডের গ্রেক্তির মহিনার প্রকৃত গুরুর ঐক্য নির্ভিন্ননানতা, সারলা ও সদ্বৃদ্ধি উপস্থিত হইনা অব্যাহত থাকে। শ্বরিগণ ও ভারতের প্রাচীন গুরুগণ নিজের শিব্যের তাহার সাধনা ও তন্ত্রনির্ণন্ধের প্রধান সহার মনে করিতেন। মহর্ষি গোতনও এই স্থ্যে শিব্যের ঐ প্রাধান্ত স্থানার প্রকর্ম করিয়াছেন। স্থানী পাঠক ইহা লক্ষ্য করিবেন ৪৮।

ভাষ্য। যদি চ মন্মেত — পক্ষপ্রতিপক্ষপরিগ্রহঃ প্রতিকূলঃ পরস্তেতি । অনুবাদ। ধদিও মনে কর, পক্ষ প্রতিপক্ষ পরিপ্রহ অপরের (পূর্ববসূত্রোক্ত শিষ্য ও গুরু প্রভৃতির) প্রতিকৃল অর্থাৎ তজ্জ্ম্য তাঁহাদিগের সহিত বাদবিচারও উচিত নহে, (এ জন্ম মহর্ষি পরবর্ত্তী সূত্র বলিয়াছেন)।

## সূত্র। প্রতিপক্ষহীনমপি বা প্রয়োজনার্থমথিতে॥ ॥৪৯॥৪৫৯॥

অনুবাদ। অথবা অথিত্ব (কামনা) অর্থাৎ তত্ত্বজিজ্ঞাসা উপস্থিত হইলে "প্রয়োজনার্থ" অর্থাৎ তত্ত্জ্ঞান নির্ণয়রূপ প্রয়োজন সিদ্ধির জন্ম প্রতিপক্ষহীন ভাবে অর্থাৎ নিজের পক্ষ স্থাপন না করিয়া, সেই "সংবাদ" অভিমুখে উপস্থিত হইয়া প্রাপ্ত হইবে।

ভাষ্য। ''তমভাপেয়া" দিতি বর্ত্তে। পরতঃ প্রজ্ঞামুপাদিৎসমান-স্তব্বভূৎসাপ্রকাশনেন স্থপজ্মনবস্থাপয়ন্ স্থদর্শনং পরিশোধরেদিতি। স্বয়োক্যপ্রতানীকানি চ প্রাবাহুকানাং দর্শনানি<sup>ই</sup>।

গৰিচ মঞ্জেত "পঞ্চলতিপ্ৰদানিগ্ৰহঃ প্ৰতিকৃত্যা প্ৰক্ত"—গুৰ্মানেগ্ৰাল বালেহপুটেত ইতি,—ভৱেবং সূত্ৰমুপতিজ্ঞত ।— তাংগৰ্বালীকা।

২। শ্বনীবিক্তাদ্বিচারাৎ পূর্বপক্ষোজেনুদেন দিক্ষাভয়বহাপনকথণাৎ বন্ধনি পরিশোধরে। "এক্ষোল-প্রতানীকানি চ প্রাবাহকানাং দর্শনানি" অমুক্ষণ্ডিত্যাগেন মুক্রণ্ডিপ্রথংশেনচ পরিশোধরেনিতি সম্বাতে।—তাৎপর্যাজিকা।

অনুবাদ। "তমভ্যুপেয়াং" ইহা বর্ত্তমান আছে অর্থাং পূর্বসূত্র হইতে ঐ পদবয় অথবা "তং" ইত্যাদি সমস্ত সূত্রবাক্যেরই এই সূত্রে অন্মুবৃত্তি অভিপ্রেত। (তাংপর্য) অপর (গুর্ববাদি) হইতে "প্রজ্ঞা" (তত্বজ্ঞান) গ্রহণ করিতে ইচ্ছুক হইয়া—তত্বজিজ্ঞাসা প্রকাশের দারা নিজের পক্ষ স্থাপন না করিয়া নিজের দর্শনকে পরিশোধিত করিবেন। এবং "প্রাবাদ্ধক" দিগের অর্থাং ভিন্ন ভিন্ন মতবাদী দার্শনিক-দিগের পরস্পার বিরুদ্ধ দর্শনসমূহকে পরিশোধিত করিবেন।

টিপ্পনী। কেই বলিতে পারেন যে, পূর্ব্বস্থতে শিয়াদির সহিত যে, বাদ্বিচার কর্ত্তবা বলা হইনাছে, তাহাও মুমুক্ত্র পক্ষে উচিত নহে। কারণ, বাদবিচারেও পক্ষপ্রতিপক্ষ পরিগ্রহ আবস্তুক। অর্থাৎ একজন বাদী হইয়া নিজের পক্ষ স্থাপন করিবেন; অপরে প্রতিবাদী হইয়া উহার খন্তন করিয়া তাঁহার নিছ পক্ষ স্থাপন করিবেন। বাদীর বাধা পক্ষ, তাহা প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষ। প্রতিবাদীর বাহা পক্ষ, তাহা বাদীর প্রতিপক্ষ। স্থতরাং ঐ পক্ষপ্রতিপক্ষ পরিগ্রহ উভয়ের পক্ষেই প্রতিকৃপ। স্বতরাং উহা করিতে গোলে উভরেরই রাগধেবাদি উপস্থিত হইতে পারে। অনেক সময়ে তাহ। হইয়াও থাকে। বাদী ও প্রতিবাদী দ্বিনীয়াশূল হইয়া বিচারের আরম্ভ করিলেও পরে দ্বিগীষার প্রভাবে জন্ন ও বিভগ্তায় প্রবৃত্ত হইরা থাকেন, ইহা কনেক স্থলে দেখাও বার। অভএব বিনি মুমুক্ত, তিনি কাধারও সহিত কোনরূপ বিচারই করিবেন না। মহর্বি এ জন্ত পরে আবার এই স্তুটি বলিয়াছেন। ভাষ্যকার মহর্ষির পূর্ব্বোক্তরূপ তাৎপর্যা ব্যক্ত করিয়া এই স্থান্তর অবভারণা করিয়াছেন। ভাষ্যে প্রথমে "ব্দিনং মক্তেত" এইরপ গঠিই সকল পুতকে দেখা বার। কিন্তু তাৎপর্যাটীকাকার এখানে "বদি চ" ইত্যাদি ভাষাপাঠই উদ্ধৃত করিরাছেন এবং উহাই প্রকৃত পাঠ বুঝা যার। ভাষ্যকার "বদি" শব্দের বারা শুচনা করিয়াছেন যে, বাদবিচারে প্রবৃত্ত হইলেও गोशनिশের রাগ্রেষমূলক জিগীয়া উপস্থিত হয়, তাহারা ত মুমুক্ত্ই নহে, তাহারা বাদবিচারে অধি-কারীও নবে। কিন্তু বাহারা শ্রেরোধী অর্থাৎ মৃত্যুক্ত, বাহারা বহুসাধনসম্পান, স্তুতরাং অসুয়াদি-শুক্ত, তাঁহারা ত্রনির্ণয়ার্থ বাদবিচারে প্রবৃত্ত হইলে কথনই তাঁহাদিগের রাগ্রেষমূলক জিণীয়া লমে না। পূর্বাস্তে এরণ ব্যক্তির সহিতই বাদবিচার কর্ত্তবা বলা হইরাছে। স্কুতরাং ভাঁছাদিশের তন্ত্রনির্বার্থ বে পক্ষ প্রতিপক্ষ পরিপ্রহ, উহা অপরের প্রতিকৃত্র হইতেই পারে না। তবে যদি কেই কোন স্থলে জন্ধল আশস্কা করেন, ভজ্জভাই নহর্ষি পক্ষান্তরে এই স্তত্তের ঘারা উপদেশ করিয়াছেন রে, অথবা প্রতিশক্ষরীন বেরূপে হর, সেইরূপে অর্থাৎ অপরের প্রতিশক্ষ যে নিজের পক্ষ, তাহার সংস্থা-পন না করিয়াই অভিমুখে বাইয়া দেই "দংবাদ" প্রাপ্ত হইবে ৷ পূর্ব্যসূত্র হইতে "তং অভ্যুপেরাৎ" এই বাকোর অমুবৃত্তি এই স্থান মহর্ষির অভিপ্রেত। স্থান "প্রতিপক্ষীনং" এই পদটা ক্রিয়ার বিশেষণ-পদ। "প্রতিপক্ষহীনং বথা ভাতথা ভমভ্যুপেয়াৎ" এইরূপ ব্যাধ্যাই মহর্ষির অভিমৃত। ছত্তে "অপি বা" এই শক্ষী পকান্তরদ্যোতক। পকান্তর হচনা করিতেও ক্ষিব্রক্তে অক্তন্ত্রও

"অপি বা" এই শক্ষের প্রয়োগ দেখা যার'। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এই শুত্রে "বা" শক্ষে নিশ্চরার্থক বলিয়াছেন। কিন্তু "অপি" শক্ষের কোন উল্লেখ করেন নাই।

ভাষাকার মহর্ষির এই সুলোক্ত উপদেশের তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন বে, মুমুক্ত পূর্ব্ব-স্ত্রোক্ত শুরুপ্রভূতি হইতে তর্জ্ঞান গ্রহণ করিতে ইচ্ছুক হইলে তাঁহাদিগের নিকটে বাইয়া নিজের তবজিজ্ঞাদা প্রকাশপূর্ত্মক নিজের পক্ষস্থাপন না করিয়া নিজের দর্শনকে পরিশোধিত করিবেন এবং ভিন্ন ভিন্ন মতবাৰী দার্শনিকগণের পরস্পার বিজ্ঞা দর্শনসমূহও পরিশোধিত করিবেন। তাৎপর্য্য-নীকাকার ঐ কথার তাৎপর্য্য ব্যাথ্যা করিয়াছেন যে, তব্বজ্ঞাস্থ মুমুকু গুরু প্রভৃতির নিকটে উপস্থিত হইয়া 'আমি শরীরাদি পদার্থ হইতে আস্থার ভেদ বুবিতে ইচ্ছা করি' ইহা বলিয়া নিজের তব্যজ্ঞাস। প্রকাশ করিবেন, কিন্তু নিজের কোন পক্ষ স্থাপন করিবেন না। তথন ঐ গুরু প্রভৃতি উক্ত বিষয়ে পূর্বাপক প্রকাশ ও উহার খণ্ডনপূর্বাক দিলান্ত স্থাপন পর্যান্ত যে বিচার করিবেন, তাহা প্রদার সহিত প্রবণ করিয়া, উহার ধারা নিজের দর্শন অর্থাৎ উক্ত বিহরে পুর্বজাত জ্ঞান-বিশেষকে পরিশোধিত করিবেন এবং পরস্পার বিক্লম যে সমত দর্শন আছে, তাহাও ভন্মধ্যে অযুক্ত পরিত্যাগ করিয়া ও যুক্ত গ্রহণ করিয়া পরিশোধিত করিবেন। অথীৎ কোন পক স্থাপন না করিয়া কেবল তব্যজ্ঞাস্থ হইয়া শ্রদ্ধাপূর্বক অপরের বিচার শ্রবন করিলা জ্ঞান্ত তম্ব ব্রিয়া লইলে সেখানে অপরের প্রতিকৃত্য কিছুই না থাকার জিগীধার কোন বস্তাবনা বা আশকা থাকে না। यদিও গুরু প্রভৃতিক্বত দেই বিচার দেখানে "বাদ" হইতে পারে না। কারণ, উভর পক্ষের সংস্থাপন না হইলে "বাদ" বয় না। তথাপি দেই বিচারেও কাহারও জিগীবা না না থাকায় এবং বাদের ভার উহাও তবনির্ণর সম্পাদন করার উহা বাদকার্য্যকারী বলিয়া বাদত্লা। তাই উহাকেও গৌণ অর্থে পূর্বহত্তোক্ত "দংবাদ" বলা হইয়াছে।

ভাষো অদর্শন শব্দের হারা তব-জিজ্ঞা হ্রর পূর্মজাত জ্ঞানবিশেষই বিবক্ষিত বুঝা বার। ওঁহার পূর্মজাত জ্ঞান কোন অংশে ত্রম হইলে ভাষা বৃদ্ধিরা, পরজাত জ্ঞানে যে বথার্যভা বোধ হর, ভাষাই ঐ জ্ঞানের পরিশোধন। গুরু প্রভৃতির নিকট হইতে পুনর্মার জ্ঞাত তব্ধ বিষয়ে বিচার প্রবণ করিলে নিজের সেই জ্ঞানের পরিশোধন হর এবং উহা স্রদৃঢ় ভবনির্বর উৎপন্ন করে। এবং ভিন্ন ভিন্ন মতবাদী দার্শনিকগণের যে সমস্ত পরম্পর বিরুদ্ধ দর্শন, ভরাহো বাহা অবৃক্ত, ভাষার ভ্যাগ ও বাহা যুক্ত, ভাষার প্রহণই উহার পরিশোধন। ভাষাকারের শেষোক্ত "দর্শন" শব্দ মতবিশেষ বা সিদ্ধান্তবিশেষ অর্থে প্রযুক্ত হইরাছে বুঝা বায়। "দর্শন" শব্দ যে, জ্ঞানবিশেষের স্লায় দার্শনিক মতবিশেষ এবং সেই মতপ্রতিপাদক শান্তবিশেষ অর্থেও প্রাচীন কালে প্রযুক্ত হইরাছে এবং পরম্পার বিরুদ্ধ দার্শনিক মতগুলি "প্রবাদ" নামেও কথিত ইইরাছে, এ বিষয়ে পূর্মে আলোচনা করিরাছি (তৃতীয় প্রপ্ত, ১৮০ পৃষ্ঠা জন্টব্য)। যোগদর্শনভাষোও সাংখ্য ও যোগাদিকে "প্রবাদ" বলা

 <sup>&</sup>quot;বিলাতিলো বনং নিংকাং প্রশারেলো বিলোভনঃ।
 অপি বা কবিয়াব্বৈলাং"—ইলাবি "প্রায়ন্টিরনিংকে" উক্ত বানেবচন।

হইরাছে'। বাহারা কোনও মতবিনেবকে আত্রর করিলা পরমত খণ্ডনপূর্বক দেই মতেরই দমর্থন করিলাছেন, তাঁহারা "প্রাবাহ্ণক" বলিলা কথিত হইরাছেন। তাঁহানিগের "দর্শন" অর্থাৎ মতসমূহের মধ্যে বেগুলি পরম্পার বিরুদ্ধ অর্থাৎ মৃদ্দ্র নিজের অধিগত নিজান্তের বিরুদ্ধ বলিলা প্রতিভাত হর, দেই সমন্ত মতেরও পরিশোধন করিতে হইবে, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্যা। তাই ভাষাকার বিশেষণপদ বলিলাছেন—"অভ্যোক্তপ্রতানীকানি।" উহার ব্যাখ্যা "পরম্পার-বিরুদ্ধানি" ।৪৯।

#### **उक्कानिवृद्धि-शक्तः मगाश । ६।**

ভাষ্য। স্বপক্ষরাগেণ চৈকে ন্যায়মতিবর্ত্তন্তে, তত্ত্র-

অসুবাদ। কেই কেই নিজের পক্ষে অসুরাগবশতঃ ভায়কে অতিক্রম করিয়া বর্ত্তমান হন, অর্থাৎ তাঁহারা ভায়াভাসের বারা অশান্ত্রীয় বিপরীত পক্ষ সমর্থন করিবার জন্ম উপস্থিত হন, সেই স্থলে—

# সূত্র। তত্ত্বাধ্যবসায়-সংরক্ষণার্থং জপ্প-বিতত্তে, বীজ-প্ররোহ-সংরক্ষণার্থং কণ্টকশাখাবরণবং॥৫০॥৪৩০॥

অনুবাদ। বীজ হইতে উৎপন্ন অন্তুরের সংরক্ষণের নিমিত্ত কণ্টক-শাখার দ্বারা আবরণের স্থায় তত্ত-নিশ্চয়ের সংরক্ষণের নিমিত্ত জল্প ও বিতপ্তা কর্ত্তব্য।

ভাষ্য। অনুৎপন্নতজ্বজ্ঞানানা প্ৰহীণদোষাণাং তদৰ্বং ঘটমানানা-মেতদিতি।

অনুবাদ। "অনুৎপন্নতব্জ্ঞান" অর্থাৎ বাঁহাদিগের মননাদির দারা স্তুদ্
তব্দিশ্চর জন্মে নাই এবং ''অপ্রহীণদোষ" অর্থাৎ বাঁহাদিগের রাগদ্বেদাদি দোষ
প্রকৃষ্টরূপে ক্ষীণ হয় নাই, কিন্তু তনিমিত্ত 'ঘটমান" অর্থাৎ সেই তত্ত্বিশ্চয়াদির জন্ম
বাঁহারা প্রযন্ত্র করিতেছেন, তাঁহাদিগের সম্বন্ধে এই সূত্র কথিত হইয়াছে।

টিগ্রনী। অবখাই প্রশ্ন হইবে যে, তব্-নির্গরের জন্ত পূর্বোক্ত শিষা প্রভৃতির সহিত "বাদ"বিচার কর্ত্তবা হইলেও "জন্ন" ও "বিতপ্তা"র প্ররোজন কি ? মহর্ষি প্রথম ক্ষরে "জন্ন" ও "বিতপ্তা"র
তহজানকেও নিঃশ্রেমসলাভের প্রযোজক কিন্তপে বলিনাছেন ? যোক্ষদাধন তব্-জ্ঞান লাভের
জন্ত উহার ত কোন আবস্তকতাই ব্যা বার না। তাই মহর্ষি গরে আবার এই প্রকরণ আরম্ভ করিয়া
প্রথমে এই হত্তের ছারা বলিয়াছেন যে, তব্নিশ্চর সংরক্ষণের নিমিত্ত জন্ন ও বিতপ্ত। কর্ত্তবা।
ভাই শেয়োক্ত এই প্রকরণ "তত্ত্জান-পরিপালন-প্রকরণ" নামে কৃথিত হইরাছে। ভাষাকার

শশংখাবোগাৰয়ভ প্ৰবালাঃ" ইত্যাদি যোগদর্শনতা্বা ।ভা২১।

মহর্ষির এই স্থল্রেক্ত উপদেশের মূল কারণ ব্যক্ত করিয়া এই স্থল্পের অবতারণা করিতে প্রথমে বলিয়াছেন বে, কেহ কেহ নিজের পক্ষে অন্তরাগ্রপতঃ অর্থাৎ যে কোনরূপে নিজপক্ষ সমর্থনোক্ষেত্র ভারকে অভিক্রম করিয়া বিচার করিতে উপস্থিত হইয়া থাকেন। অর্থাৎ তাঁহারা নাস্তিকাবশতঃ ভারাভাসের ঘারা অশাস্ত্রীয় মতের সমর্থন করিয়া আন্তিকের তত্তনিশ্চরের প্রতিবন্ধক হইনা থাকেন। সেই স্থানই মহবি এই স্বাত্তর দারা তক্তনিশ্চর সংরক্ষণার্থ জল্ল ও বিভাঙা কর্ত্তব্য ৰণিয়াছেন। মহৰ্বি শেষে ইহার দৃষ্টান্ত বলিয়াছেন বে, বেমন বীক হইতে উৎপন্ন অস্কুরের সংব্রক্ষণের জন্ত কণ্টক-শাধার দারা আবরণ করে। অর্থাৎ কোন কেত্রে কোন বীজ রোগণ করিলে যখন উহা হইতে অন্তর উৎপর হয়, তথন গো মহিবাদি পত্তগণ উহা বিনষ্ট করিতে পারে এবং অনেক সময়ে তাহা করিয়া থাকে। এ জন্ম ঐ সময়ে উহার রক্ষাভিলাবী ব্যক্তি কণ্টকযুক্ত শাখার দারা উহার আবরণ করিয়া থাকে। তাহা করিলে তথন গোমহিয়াদি পত উহা বিনষ্ট করিতে বায় না। বিনষ্ট করিতে গেলেও দেই শাখান্ত কণ্টকের দারা আহত হইয়া প্রত্যানুত্র হয়। স্কুতরাং ঐ জন্মরের সংরক্ষণ হর। ক্রমে উহা হইতে ধাঞাদি ব্রক্ষের স্থান্ত হয় এবং উহা পরিপক হইয়া স্থান্ত হয়। অন্তব্ৰ ঐ কণ্টকশাণা অগ্নায় হইলেও বেমন অভুরের রক্ষার্থ কোন স্থলে উহাও প্রায় এবং নিতান্ত আবহাক, ভজপ জর ও বিতথা অক্তম অগ্রায় হইলেও হন্দান্ত নান্তিকগণ হইতে অভুরসদৃশ তত্তনিশ্চর সংরক্ষণের নিমিত্ত কোন ত্থাে কণ্টক-শাথার সদৃশ জন্ন ও বিতপ্তা শ্বাহ্ন ও নিতান্ত আবশ্রক। উহা গ্রহণ করিলে নাত্তিকগণ পরাজ্য-ভয়ে আর নিজ্পক সমর্থন कब्रिज প্রবৃত্ত इहेरव मा। প্রবৃত্ত इहेरन । नामा निधक्क्षण कण्डेरक वाजा राशिङ इहेबा सिंह खान আগ করিয়া বাইবে। স্থতরাং আর নাত্তিক-সংসর্গের সম্ভাবনা না থাকার শাস্ত্র হুইতে শ্রুত তত্ত্বের মননের কোন বাধা হইবে না, সেই মনন্ত্রণ তত্ত্তানের অপ্রামাণ্যশন্তাও জ্মিবে না। স্বতরাং ক্রমে উহা পরিপক হইবে। পরে সমাধিবিশেষের অভাসের বারা সেই শ্রুত ও যুক্তির দারা মত অর্থাৎ বর্থার্থরূপে অন্তমত তত্ত্বের সাক্ষাৎকার হইলে মোক্ষ হইবে। ফলকথা, মুমুকু ব্যক্তি সমাধিবিশেষের অভ্যাস দারা তাঁহার প্রত ও মত তবেরই সাক্ষাৎকার করিবেন। কারণ, শ্রুতিতে প্রবণ ও মননের পরে নিদিখাসন উপদিষ্ট হইয়াছে। স্কুডরাং নিদিখাসন দারা সাক্ষাৎকরণীয় সেই তরেরই প্রথমে এবণ ও মনন আবগ্রাক। কিন্ত প্রথমে শাস্ত্র হইতে তর প্রবণ করিরা মনন আরম্ভ করিলে বা তৎপুর্জেই যদি নাত্তিকগণ কুতর্কদারা বেদাদি শাল্পের মুগ্রামাণ্য শমর্থনপূর্ত্বক তাহার দেই অন্ত্রসমূপ প্রবারণ জানকে বিনষ্ট করে অর্থাৎ দেই জ্ঞানের ভ্রমত্ব শঙ্কা উৎপন্ন করে, তাহা হইলে তাঁহার আর তব্দাকাৎকারের আশাই থাকে না। কারণ, "সংশ্রাস্থা বিনশ্রতি"। স্থতরাং তথন তাঁহার সেই প্রবণন্নপ তর্বনিশ্চরের সংরক্ষণের নিমিত্ত নাস্তিকের দহিত জয় ও বিতপ্তাও কর্ত্তবা। পূর্কোৎপন্ন তক্নিশ্চনে অমর্থনিশ্চন বা সংশবের অমুৎপত্তিই তবনিশ্চরের সংরক্ষণ। মহর্নি-ए/আ জ দৃষ্টান্তে প্রণিধান করিলে তাঁহার পূর্বেরাজকাপ তাৎপর্যাই আমরা বুঝিতে পারি।

কিন্ত ভাষ্যকার পরে "অন্তংগরতকজানানাং" ইত্যাদি সন্দর্ভের বারা বনিয়াছেন বে, বাহা-

(৪২০, ২আ০

336

দিগের তত্ত্তান জন্ম নাই এবং শ্লগছেবাদি দোধের প্রকৃষ্ট ক্ষয় হয় নাই, কিন্তু ভত্তজানাদির জন্ত প্রবন্ধ করিতেছেন, তাঁহাদিগের সম্বন্ধেই এই হুত্র ক্ষিত হইয়াছে। অর্থাৎ ঐক্লগ ব্যক্তিগণই প্রয়োজন হইলে স্থলবিশেবে জল ও বিতপ্তা করিবেন, ইহাই মংবি এই প্রের ছারা বলিয়াছেন। কিন্তু বাঁহা-ৰিগের কোনক্রণ তরজ্ঞান জন্মে নাই, বাঁহারা শান্ত হইতেও তর প্রবণ করেন নাই, জাঁহাদিরে ভক্ত নিশ্চর-সংরক্ষণ কিরণে বলা বার, ইহা চিন্তা করা আবশুক। অবশু ভাবী অভ্রের সংরক্ষণের ল্লার ভাবী তর্নিশ্চরের সংরক্ষণও বলা বাইতে পারে। এবং ভাবী তত্ত্বিশ্চরের প্রতিবন্ধক নিব্তত্তিই উহার সংবক্ষণ বলা দায়। কিন্তু ভজ্জা বিনি জন্ন ও বিভঞা করিতে সমর্থ, বাঁহাকে মৃহ্যি উহা করিতে উপদেশ করিয়াছেন, তিনি শাস্ত্র হইতে তত্ব প্রবণ্ড করেন নাই, তিনি একেবারে অশাস্ত্রজ্ঞ, ইহা ত কোনজপেই সম্ভব নহে। অতথ্য এখানে "মনুৎপদ্নতক্ত্রান" শব্দের ছারা যাহাদিগের কোনরূপ তবজ্ঞান জন্ম নাই, এইরূপ অর্থ ই ভাষ্যকারের বিবক্ষিত বলিয়া বুকা যায় না। কিন্তু বাহারা শাত্র হইতে তর প্রবণ করিয়া, পরে এই ভারশাত্ত্রের অধারনপূর্বক তদমুসারে মননের আরম্ভ করিরাছেন, কিব্র সম্পূর্ণরূপে সেই মনন ও "তহিলা"দিগের সহিত সংবাদ সম্পান হর নাই, তাঁহানিগকেই ঐ অবস্থায় ভাষাকার "অনুংগরতবৃজ্ঞান" বলিয়াছেন বুঝা যায়। অর্থাৎ ভাষ্যকার এখানে মহর্ষির এই ভাষ্যশাস্ত্রশাধ্য সম্পূর্ণ মননক্ষপ ভত্মজানকেই "ভত্ত-জ্ঞান" শক্ষের ৰাৱা গ্ৰহণ করিয়াছেন। ঐত্তপ ব্যক্তিগণের ঐ সময়ে রাগহেবাদি দোবের প্রকৃষ্ট ক্ষর হয় না। স্থতরাং তাঁহাদিগের জন্ন ও বিতপ্তার প্রবৃত্তি হইতে পারে। এবং তাঁহাদিগের ভারশাল্তের অধারনাদি-জন্ত জর ও বিভগুরে ভর্জান ও ভদ্বিয়ে দক্ষতাও জন্মিরাছে। স্থতরাং তাঁহারা স্থলবিশেষে জর ও বিভগু করিয়া তত্নিশ্চর রক্ষা করিতে পারেন ও করিবেন। কিন্তু গৃঁহোরা মননক্রপ সাধনা সমাপ্ত করিরা নিলিধ্যাসনের স্থান্চ শভর শাসনে বসিরাছেন, তাঁহালিগের জল ও বিতপ্তার কোন প্রতোজন হর না। তাঁহাদিগের উহাতে প্রবৃত্তিও জলে না। তাঁহারা ক্রমে সমাধিবিশেষের অভ্যাদের খারা তর্মাকাৎকারলাতে অধাপর ইইয়াছেন। তাঁহারা নিজন তানেই দাধনার নিরত থাকেন। ভাষারা কোন নাস্তিক-সংদর্গ করেন না। তাঁহাদিগের জন-সংসদেও রতি নাই—"অরতির্জ্জন-সংসদি।"( নীতা )। স্কুতরাং মহর্ষি ভাঁহাদিলের নতা এই স্তুত্ত বংগন নাই। কিন্তু প্রথমে তাঁহাদিগেরও সমরে "বাদ"ও অত্যাবশাক হইলে "জল্ল"ও বিত্ত।" এই "কথা"এর কর্ত্তরা। পুর্ব্বোক্ত কথাত্রর-বাবস্থা বে আগমদিন্ধ এবং শিষ্ট ব্যক্তির সহিত জল ও বিতপ্তার নিষেধ থাকিলেও অশিষ্ট নাত্তিকৰিগের দর্শভঙ্গের জন্ত কর্নাচিৎ উহাও যে কর্ত্তব্য, ইহা আচার্য্য রামান্ত্রের মভান্তদারে শ্রীবৈক্ষর বেছটনাখণ্ড সমর্থন করিয়া গিয়াছেন<sup>3</sup> া**৫**০ঃ

১। আগমনিদ্ধা তেল কণাভ্রববংশ। "বাদক্ষবিত্ত তি"রিভাগিক্তনাং। তর্বধ্বীতাভাবেহেপি "বাদঃ প্রবন্ধবাদি "বিজ্ঞান ক্ষাত্র ক্ষাত্র ত্রনির্বিল প্রবাদ বাবে। বা সোহহমিতি বাাধানাং কথাত্রে দর্শিতং। এতেন "বিল্লং নিজিতা বাবতঃ," "ন বিশৃষ্ক কথাং ক্র্যা।"দিভাগিতিজ্ঞানবিত্ত হোনিবেবাহেপি বিউনিবল ইতি দর্শিতং। ক্রাটেল্বাঞ্ক্র্তিরপতক্ষাত্র তরোরপি কার্যিবাং।—"জারপরিত্তি, দ্বিতীর আহ্নিক, ১৯৮ পৃঠা।

ভাষ্য। বিদ্যানির্কেদাদিভিশ্চ পরেণাবজ্ঞারমানস্থ—

অনুবাদ। এবং বিস্তা অর্থাৎ আত্মবিদ্যা-বিষয়ে নির্কেদপ্রভৃতিবশতঃ অপর কর্ত্তৃক অবজ্ঞায়মান ব্যক্তির—

## সূত্র। তাভ্যাৎ বিগৃহ কথনং ॥৫১॥৪৬১॥\*

অনুবাদ। বিগ্রহ করিয়া অর্থাৎ বিজিগীয়াবশতঃ সেই জল্প ও বিতণ্ডার দারা কথন কর্ত্তব্য।

ভাষ্য। "বিগৃহেতি" বিজিগীবয়া, ন তত্ত্বভূৎসয়েতি। তদেতদ্-বিদ্যাপরিপালনার্থং, ন লাভ-পূজা-খ্যাত্যর্থমিতি।

ইতি বাৎস্থায়নীয়ে ভারভাষ্যে চতুর্থোইখ্যায়ঃ সমাপ্তঃ॥

অমুবাদ। "বিগৃহ" এই পদের ঘারা বিজিগীযাবশতঃ, তথজিজ্ঞাসাবশতঃ নহে, ইহা বুঝা যায়। সেই ইহা অর্থাৎ জিগীযাবশতঃ জল্ল ও বিতগুার দ্বারা কথন, "বিদ্যা" অর্থাৎ আত্মবিদ্যার পরিরক্ষণের নিমিত্ত —লাভ, পূজা ও খ্যাতির নিমিত্ত নহে, অর্থাৎ কোন লাভাদি উদ্দেশ্যে উহা কর্ত্তব্য নহে।

বাৎস্থায়ন-প্রণীত ক্যায়ভাব্যে চতুর্থ অধ্যায় সমাপ্ত ॥

টিপ্লনী। ভাষ্যকার নহর্বির এই শোবোক হত্তের অবভারণা করিতে প্রথমে বে দলভেঁর অধ্যাহার করিয়ছেন, তাহার তাৎপর্যা ব্যক্ত করিতে তাৎপর্যাটাকাকার বলিয়াছেন বে, কেবল বে, ভাষ্যকারের পূর্ব্ববিত ব্যক্তিদিগেরই পূর্ব্বোক্ত উদ্দেশ্য কয় ও বিত্তওা কর্ত্তবা, তাহা নহে; কিন্ত বিদ্যানির্বেদ প্রভৃতি কারণবশতঃ অপর কর্তৃক অবজ্ঞায়মান ব্যক্তিরও বিশ্বহ করিয়া সেই জয় ও বিত্তওার দ্বারা কথন কর্ত্তবা। ভাষ্যকারের প্রথমোক্ত ঐ দলভেঁর সহিত হত্তের যোগ করিয়া হত্তার্থ বৃথিতে হইবে। "বিদ্যা" শক্তের দ্বারা এখানে দ্বিদ্যা বা আত্মবিদ্যারণ আ্মাজিকী বিদ্যাই ভাষ্যকারের অভিমত বৃথা বায়। ঐ বিদ্যা বিষয়ে যে বিরক্তি, তাহাই "বিদ্যানির্বেদ"। বাহারা ঐ বিদ্যার বিরক্ত, কিন্তু নান্তিক-বিদ্যাদিতে অনুরক্ত, তাহারা সেই বিদ্যা-বিরক্তিবশতঃ অথবা লাভ

ম কেবলং তবৰ্বং ঘটনানানাং জয়বিতংও, অপিতৃ "বিলানিবেবলাদিভিক্ত প্রেণাবজ্ঞারনানক"—"তাজাং বিগৃহ
ক্ষন"নিতি হয়ে। বল্ল অবর্ণনিবিলসিতনিব্যাজ্ঞানারলেগগয়বিবয়তয়া স্থিলানৈবয়গায়া লাজপ্রাধায়ার্বিভয়া
কুছেতৃতিরীখলাপাং জয়াধালাগং প্রতো বেদরাজ্ঞা-পরলোকানিবৃধ্ব লগুভতং অতি বাদী সমীচীনবৃধ্ব অভিতয়াহপঞ্জন্ য়য়বিততে অবভালা বিগৃহ য়য়বিত৶ভাগং তহুকখনং কয়েতি বিলাপবিপালনায়। মা ভূলীখলাগং মাজবিয়্বেব ততেবিতমফুবভিনীনাং প্রজানাং ধর্মবিয়ব ইতি। ইলমপি প্রয়োজনং য়য়বিতওয়োঃ। ন তু লাজ-গাজানি
দুয়া। নহি প্রহিতপ্রতঃ পরমকাকবিকো মুনিষ্ট্রার্থং পরপাংস্বলোপায়ম্পবিশতীতি।—তাৎপর্যাদিক।

পুজাদি প্রাপ্তির উৎকট ইচ্ছা প্রভৃতি অন্ত কোন কারণবশতঃ বেদপ্রামাণ্যবিশ্বাসী আত্তিকদিগকে অবক্তা করিয়া, তাঁহাদিগের সহিত বিচারে প্রবন্ধ হইয়া থাকেন এবং নানা স্থানে নানারূপে নাত্তিক-মতের প্রচার করেন। পূর্ব্ধকালে ভারতে অনেক স্থানে অনেক বার নাত্তিক-সম্প্রদারের প্রান্ত্রভাবে ঐক্তপ হইয়াছে এবং এখনও অনেক স্থানে বেবারি শাল্পবিশ্বাদী বর্ণাশ্রমধর্মপক্ষপাতী ব্রাক্ষণদিগের অবজ্ঞা ও নিদার সহিত নাত্তিক মতের বক্তৃতা হইতেছে। প্রেলিক ঐরপ ছলে নাত্তিক কর্ত্তক অবজ্ঞানমান আন্তিকেরও বিগ্রহ করিয়া কর্বাৎ বিগয়েজাবশতঃ জন্ম ও বিতপ্তার বারা তত্ত্বধান কর্ত্তবা, ইহাই ভাষ্যকার মহর্বির এই প্রত্তের তাৎপর্য্য বলিয়া পুর্ব্বোক্ত সন্দর্ভের ছারা প্রকাশ করিয়াছেন। এবং শেষে উহা যে আত্ম-বিদার পরিরক্ষণের জন্তই মহর্ষি কর্ত্তব্য বলিয়াছেন-লাভ, পূজা ও খাতির হল্ত কর্তবা বলেন নাই, ইহাও বলিয়াছেন। তাৎপর্য্য-টীকাকার ইহার তাৎপর্য্য স্থব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, বে ব্যক্তি কর্যাৎ নান্তিক নিজের দর্শনোৎপর মিথা জ্ঞানের গর্মে ছর্মিনীতভাবশতঃ অথবা স্বিদ্যাবৈরাগাবশতঃ লাভ, পুঞা ও খ্যাতির ইচ্ছার জনসমাজের আশ্রয় রাজাদিগের নিকটে অনৎ হেতু বা কুতর্কের ছারা বেদ, ব্রাহ্মণ ও পরলোকাদি থণ্ডনে প্রবৃত্ত হয়, তাহার নিকটে তথন নিজের অপ্রতিভাবণতঃ তাহার মতের স্থীচীন থণ্ডন বা প্রকৃত উত্তবের ক্তুর্তি না হইলে জ্ল ও বিতপ্তার অবতারণা করিয়া, বিগ্রহ করিয়া আত্ম-বিদ্যার রক্ষার ছারা ধর্মবক্ষক আন্তিক, আত্মবিদ্যার রক্ষার্থ ভল্ল ও বিতভার ছারা তত্ত কথন করেন। কারণ, রাজাদিগের মতিবিভ্রমবশতঃ তাঁহাদিগের চরিতান্থবদ্ধী প্রজাধর্গের ধর্মবিপ্লব না হয়, ইহাই উদ্দেশ্য। স্তরাং ইহাও জনবিতপ্রার প্রয়োজন। কিন্ত কোন লাভ, পূজা ও থাতি প্রভৃতি দৃষ্টকল উহার প্রয়োজন নহে। মহর্বি ঐক্লগ কোন দৃষ্টকলের জল্প কোন স্থেই ভল্ল ও বিভণ্ডার কর্তব্যভার উপদেশ করেন নাই। কারণ, প্রহিতপ্রবৃত্ত প্রমকাফণিক মুনি (গোতম) দুইফললাভার্ব এরপ প্রছঃথজনক উপারের উপদেশ করিতে পারেন না। তাৎপর্যাদীকাকারের এই সমন্ত কথার হারা আমরা বুঝিতে পারি যে, প্রাচীন কালেও নাত্তিকসম্প্রনায়ের কুতর্কের প্রতাবে ব্দনেক রাজা বা রাজতুলা বাক্তির মতিবিভ্রমবশতঃ প্রজাবর্নের মধ্যে ধর্মধিপ্লব উপস্থিত হইয়াছিল। বৌদ্ধ বুলের ইতিহামেও ইহার অনেক দুটান্ত বর্ণিত আছে। এরূপ হলে নাত্তিকসম্প্রদায়কে নিবস্ত করিয়া ধর্মবিপ্লাব নিবারণের জন্ম ভারতের বর্ণাশ্রমধর্মারক্ষক বছ আচার্য্য তাহাদিপের মতের শুন্তন ও আন্তিক মতের সমর্থনপূর্বাক প্রচার করিয়াছিলেন। তাহার কলে ভারতের আত্মবিদ্যার ৰকা হইয়াছে। কিন্ত ভাঁহারা নাত্তিক্ষত খণ্ডনে প্রকৃত উত্তরের ফুর্ত্তিবশতঃ কোন অদৎ উদ্ভরের আশ্রম গ্রহণ করেন নাই। স্থলবিশেষে কেছ কেছ তাহাও আশ্রম করিয়া নাজিকসম্প্রদায়কে নিরস্ত করিবাছেন। কিন্ত তাঁহারা কেহই অভ পণ্ডিতগণের ভার কোন লাভ, পূলা ও খ্যাতির উদ্দেক্তে কুআপি জন্ন ও বিভণ্ডা করেন নাই। কারণ, মহর্ষি গোত্রম তাহা করিতে উপদেশ করেন নাই। তিনি বেরূপ স্থলে ও বেরূপ উদ্দেশ্তে এখানে ছুইটা স্তত্তের হারা "জল" ও "বিভগ্তা"র কর্ত্তব্যভার উপদেশ করিরাছেন এবং প্রথম আনারের শেবে "ছল" ও "লাতি"র অরূপ বর্ণন করিয়া পঞ্চন অধারের প্রবং আহি:ক নানার "ভাতি" বিভাগ ও লক্ষণাদি বলিয়াছেন, তাহা অধারনপূর্ণক

প্রণিধান করিয়া ব্ঝিলে তাঁহাকে কুতর্কের শিক্তর বলিয়া নিকা করা ধার না এবং কোনরূপ লাভ, পূজা বা থ্যাতির জন্তই এই ভারশান্তের অধ্যয়ন বে, তাঁহার অনভিমত, তাহাও ব্ঝা ধার।

সত্তে "বিগৃহ" শংশর দারা বিজিগীয়াবশতঃই জন্ন ও বিতপ্তা কর্ত্ববা, ইহা স্থানিত হইন্নাছে!
কারণ, বিজিগীয়ু ব্যক্তিই অপরের সহিত বিগ্রহ করে। স্থানাং বাদ, জন্ন ও বিতপ্তার মধ্যে জিগীবাশুল্ল ভর্জজ্ঞাস্থর পক্ষেই বাদ বিচার কর্ত্বর এবং জিগীবুর পক্ষেই জন্ন ও বিতপ্তা কর্ত্তব্য, এই
দিন্ধান্তর এই প্রের মহর্ষি 'বিগৃহা' এই পদের দারা ব্যক্ত করিমাছেন। "বাদ" "জন্ন"ও
"বিতপ্তা" এই জিবিধ বিচারের নাম কথা। প্রথম অধ্যান্তের দিতীর আছিকের প্রারম্ভে ভাষ্যকার
ইহা বলিমাছেন। সেখানে ঐ ত্রিবিধ কথার লক্ষণাদিও ব্যাখ্যাত হইরাছে। পক্ষম অধ্যানের দিতীর
আছিকে (১৯শাংওশ) ছই প্রের মহর্ষি নিজেও "কথা" শক্ষের প্রয়োগ করিমাছেন। ঐ "কথা"
শক্ষী "বাদ" "জন্ন" ও "বিতপ্তা"র বোধক পারিভাবিক শক্ষা। মহর্ষি বাল্মীকিও গোতমোক্ত ঐ
পারিভাবিক "কথা" শক্ষের প্রয়োগ করিমাছেন, ইহা বুরা বারা। তিনি গোতমের এই স্থ্রের জার
সেখানে "কথা" শক্ষের প্ররেশ "বিগৃহ্য" এই শক্ষেরও প্রয়োগ করিমাছেন'। কিন্ত মহর্ষি গোতম এই
স্থান্তে স্কাক্ষর "কথা" শক্ষের প্রয়োগ না করিমা "কথন" শক্ষের প্রয়োগ করার উহার দারা
বচনরূপ কথনই তাঁহার বিব্যক্ষিত বুরা খার। তাৎপর্য্যটাকাকারও প্রের্ধাক্ত তাৎপর্য্য ব্যাখ্যাহ
শিথিমাছেন,—"তবক্থনং করোভি" অর্থাৎ প্রতিবাদী আন্তিক, জন্ন ও বিতপ্তার দারা নাজিকের
মত থণ্ডন করিমা, পরে রাজাদির নিকটে প্রক্ষত তব ব্যাখ্যা করেন; ইহাই তাঁহার তাৎপর্য্য বুঝা
খার।

এখানে "তাজাং বিগৃষ্ণ কথনং" ইহা ভাষ্যকারেরই বাক্য, উহা মহর্ষি গোতমের স্থান নহে, এইরূপ মতও কেহ কেহ সমর্থন করিতেন, ইহা ব্রিতে পারা যায়। কিন্তু তাৎপর্য্যটাকাকার বাচক্ষাতি মিশ্র উহা স্থান বিগ্রাই ক্ষান্ত প্রকাশ করায় এবং "ভাষ্যইচীনিবল্পে"ও উহা স্তান্ধার গ্রহণ
করার এবং বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও এই স্তত্তের উল্লেখপূর্বেক ব্যাখ্যা করায় উহা স্তান্ত বিনির্মাই
শ্রাঝা। পরন্ত মহর্ষি এখানে পৃথক্ প্রকরণের ন্যারাই শ্রেষাক্ত ঐ দির্নান্তের প্রকাশ করিয়াহেন, ইহাও
যৌকার্যা। তাহা হইলে "ভাজাং বিগৃষ্ণ কখনং" এই বাক্যাট তাহার এই প্রকরণের বিতীয় স্থান,
ইহাও স্থাকার্যা। কারণ, এক স্ত্তের হারা প্রকরণ হয় না। "প্রান্ত্রেবিরন্ত্রণ"কার রাধামোহন
গোস্থামিভট্টাচার্য্য এই স্ত্তের শেরে "ভব্নস্ত বাদ্রায়গাৎ" এইরূপ আর একটি স্তত্তের উল্লেখপূর্বেক
উহার কঞ্চ প্রকার ব্যাখ্যা করিয়াহেন। কিন্তু ভাষ্যকার হইতে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ পর্যান্ত আর
কেহই প্রক্রণ স্তত্তের উল্লেখ করেন নাই; আর কোন প্রত্বেই প্রক্রণ স্তান্ত দেখাও বাহ্ব না। উহা
মহর্ষি গোভমের স্থান বলিয়া কোন মতে স্থীকার করাও বায় না। প্রথম থণ্ডের ভূমিকার ২০শ
পূর্চী ক্রইবা)। 1011

তত্তভান-পরিপালন-প্রকরণ সমাপ্ত 161

 <sup>&</sup>quot;ন বিগৃহ কথাকটিঃ"।—বামারণ, কবোধ্যাকাও।২।০২। প্রথম বতের ভূমিকা—বট পৃঠা ক্রয়।

এই আহিকে প্রথমে তিন হতে (১) তবজানোৎপত্তি-প্রকরণ। পরে ১৪ হতে (২) অবরবা-বয়বি-প্রকরণ। তাহার পরে ৮ হতে (৩) নিরবয়ব-প্রকরণ। তাহার পরে ১২ছতে (৪) বাহার্থভঙ্গনিরাকরণ-প্রকরণ। তাহার পরে ১২ছতে (৫) ওব-জ্ঞানবিবৃদ্ধি-প্রকরণ। তাহার পরে ২হতে
(৩) ওব-জ্ঞানপরিপালন-প্রকরণ।

৬ প্ৰকরণ ও ৫১ খনে চতুৰ্ব অধানের বিতীয় আহিক সমাগু।

চতুৰ্থ অধ্যায় সমাপ্ত ।

#### পঞ্চম অধ্যায়

ভাষ্য। সাধৰ্ম্মা-বৈধৰ্ম্মাভাং প্ৰত্যবস্থানন্ত বিকল্পাভাতিবছমিতি সংক্ষেপেণোক্তং, তদ্বিস্তবেণ বিভজাতে। তাঃ ধৰিমা জাত্যঃ স্থাপনা-হেতৌ প্ৰযুক্তে চতুৰ্বিংশতিঃ প্ৰতিষেধহেতবঃ—

অনুবাদ। সাধর্ম্ম ও বৈধর্ম্মানত্র হারা প্রভাবস্থানের (প্রতিষেধের )
"বিকল্ল" অর্থাৎ নানাপ্রকারতাবশতঃ জাতির বছর, ইহা সংক্ষেপে উক্ত হইয়াছে,
ভাহা সবিস্তর বিভক্ত অর্থাৎ ব্যাখ্যাত হইতেছে।

স্থাপনার হেতু প্রযুক্ত হইলে কর্থাৎ জিগীয় কোন বাদা প্রথমে নিজপক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিষেধের হেতু কর্থাৎ বাদার সেই পক্ষপ্রতিষেধের জন্ম জিগীয় প্রতিবাদি-কর্ত্ত্বক প্রযুক্ত প্রতিষেধক বাক্য বা উত্তর, সেই এই সমস্ত (পরবর্ত্তি-সূত্রোক্ত) চতুর্বিবংশতিপ্রকার জাতি—

সূত্র। সাধর্ম্য-বৈধর্ম্যোৎকর্ষাপকর্ষ-বর্ণ্যাবর্ণ্য-বিকপ্প-সাধ্য-প্রাপ্তাপ্তি-প্রসঙ্গ-প্রতিদৃষ্টান্তাত্বংপত্তি-সংশয়-প্রকরণাহেত্বর্থাপত্যবিশেষোপপত্যু পলব্যত্বপ-লব্ধ্যনিত্য-নিত্যকার্য্যসমাঃ॥১॥ ৪৬২॥ \*

অমুবাদ। (১) সাধর্ম্মাসম, (২) বৈধর্ম্মাসম, (৩) উৎকর্ষসম, (৪) অপকর্ষসম, (৫) বর্ণ্যসম, (৬) অবর্ণাসম, (৭) বিকল্লসম, (৮) সাধ্যসম, (৯) প্রাপ্তিসম, (১০) অপ্রথাপ্তিসম, (১১) প্রসঙ্গসম, (১২) প্রতিদৃষ্টান্তসম, (১৩) অনুৎপত্তিসম,

মুদ্রিত "ভারদর্শন", "ভারবার্ত্তিক," "ভারহাতীনিবখ", "ভারমন্তরী" ও "ভাকিকরকা" অস্তৃতি পৃত্তকে এই পৃত্তির পেবে "নিভানিতাকার্যাসমাঃ" এইরূপ পাঠ দেবা বার এবং "ভাকিকরকা" ভিন্ন কলাভ পৃত্তকে "প্রকর্মবংহর্ষা এইরূপ পাঠ দেবা বার। কিন্তু মহর্ষি পরে ১৮শ প্রের "অহেত্সম" নামক প্রভিবেধেরই লক্ষণ বলিয়াছেন এবং" পেবে ৩২শ প্রের "অনিভাসম" নামক প্রভিবেধের লক্ষণ বলিয়াছেন। ক্রেরাম এই প্রেরত "অনিভা" প্রের পরেই ভিনি "নিভা" প্রের প্রেরাম করিয়াছেন সম্পেহ মাই। এবানে মহর্ষির প্রেরাজ ঐ সম্পর্থ প্রার্মানেই প্রের্থাঠ নির্গিপুর্কক পৃথীত ইইল।

(১৪) সংশয়সম, (১৫) প্রকরণসম, (১৬) অহেতুসম, (১৭) অর্থাপত্তিসম, (১৮) অবিশেষসম, (১৯) উপপত্তিসম, (২০) উপলব্ধিসম, (২১) অনুপলব্ধিসম, (২২) অনিতাসম, (২৩) নিতাসম ও (২৪) কার্যাসম, অর্থাৎ উক্ত "সাধর্ম্যাসম" প্রভৃতি নামে পূর্বেকাক্ত সেই জাতি বা প্রতিষেধ চতুর্বিংশতি প্রকার।

ভাষ্য। সাধর্ম্যেণ প্রভাবস্থানমবিশিষ্যমাণং স্থাপনাহেতৃতঃ সাধর্ম্মাসম্ভ। স্থাবিশেষং তত্র তত্রোদাহরিষ্যামঃ। এবং বৈধর্ম্মাসম্-প্রভুতয়োহপি নির্বক্তব্যাঃ।

অমুবাদ। স্থাপনার হেতু হইতে "অবিশিষ্যমাণ" অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষপ্রাপক হেতু হইতে নির্বিশেষ বা উহার তুল্য বলিয়া প্রতিবাদীর অভিমত, সাধর্ম্ম্যমাত্র ধ্রারা "প্রত্যবস্থান" (প্রতিবেধ) "সাধর্ম্ম্যসম", অর্থাৎ জিগীয়ু প্রতিবাদী কেবল কোন একটা সংক্ষ্ম ধ্যারাই বাদীর পক্ষের প্রতিযেধ করিলেই তাহার সেই প্রতিষেধক বাক্য বা উত্তর "সাধর্ম্মসম" নামক "প্রতিষেধ" (জাতি)। সেই সেই উদাহরণে অবিশেষ প্রদর্শন করিব (অর্থাৎ অবিশেষ না থাকিলেও উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যেরূপে বাদীর হেতু হইতে তাহার প্রতিষেধ বা হেতুর অবিশেষ বলেন, তাহা যথাস্থানে "সাধর্ম্মসম" নামক প্রতিষেধর সমস্ত উদাহরণে প্রদর্শন করিব) এইরূপে "বৈধর্ম্মসম" প্রভৃতিও "নির্বক্তব্য" অর্থাৎ "বৈধর্ম্মসম" প্রভৃতিও ত্রেম্নোবিংশতি প্রকার প্রতিষেধ্বন্ত লক্ষণ বক্তব্য।

টিপ্ননী। মহর্ষি গোতম প্রারদর্শনের সর্ব্ধ প্রথম স্থান্ত প্রমাণাদি হোড়শ পদার্থের মধ্যে শেষে বে "লাভি" ও "নিগ্রহন্থানে"র উদ্দেশ করিয়াছেন,—পরে বর্ণাক্রনে ছই স্থান্তর বারা ঐ "লাভি" ও "নিগ্রহন্থান" বে বহু, ইহা সংক্রেপে প্রকাশ করিয়াছেন'। স্থতরাং "লাভি" ও "নিগ্রহন্থানে"র পূর্ব্বোক্ত বহুত্ব প্রতিশালনের জক্ত উহার বিভাগাদি কর্ত্তরা। অর্থাৎ ঐ "লাভি" ও "নিগ্রহন্থান" কতপ্রকার এবং উহাদিগের বিশেব বিশেব নাম ও লক্ষণ কি, তাহা বলা আবশুক্ত। নচেৎ ঐ পদার্থহন্তের সম্পূর্ণ-রূপে তবুজ্ঞান সম্পান হব না। তাই মহর্ষি গোত্রমের এই প্রকাশ স্বধান্তের আরম্ভ। এই স্বধান্তের প্রথম আহ্নিকে লাভির বিভাগ অর্থাৎ চতুর্ব্বিংশতি প্রকার লাভির বিশেব বিশেব নাম কীর্ত্তন এবং উহাদিগের লক্ষণ ও পরীক্ষা করা হইরাছে। বিভার আহ্নিকে নিগ্রহন্থানের বিভাগপুর্বাক লক্ষণ বলা হইরাছে। স্থতরাং জাভি" ও "নিগ্রহন্থানে"র বিভাগ এবং বিশেব লক্ষণ ও গ্রাভি"র

<sup>&</sup>gt;। সাধশ্ববৈধশ্বাজাং প্রভারস্থানং জাতিঃ। বিপ্রতিগত্তিরপ্রতিগত্তিক নিগ্রহ্থানং। ত্রিকলাজাতিনিগ্রহ-স্থানবহুবং।—১ম বঃ, ২র আঃ, ১৮৮১মবলঃ

পরীকা এই অধ্যানের প্রতিপান্য। এই পঞ্চম অধ্যায় অতি চ্বের্নাধ। বছ পারিভাবিক শব্দ এবং আরশাল্রোক্ত পঞ্চাবরব ও হেরাভাগানি-তবে বিশেব বৃহপের না হইলে এই পঞ্চম অধ্যার বৃষ্ধা বার না। এবং ঐ সমত তবে অবৃহপের ব্যক্তিকে সহজ ভাবার ইহা বৃষ্ধান্ত বার না। বিশেব পরিশ্রম স্বীকার করিয়া একাপ্রচিত্তে অনেকবার পাঠ না করিলেও ইহা বৃষ্ধা ঘাইবে না। আহম্মত্রত্তিকার মহামনীধী বিশ্বনাথও এই পঞ্চম অধ্যায়কে "অতিগহন" বলিয়া গিয়াছেন। বিশ্বনাথের চরণাঞ্জিত আমরাও এখানে হুর্গমতরণ শব্দর-চরণে নম্মার করিয়া বিশ্বনাথের উক্তির প্রতিধ্বনি করিতেছি।

নিজা শঙ্করচরণং দীনন্ত হর্নমে তরণং। সম্প্রতি নিরূপরানঃ পঞ্চনমধ্যারমতিগৃহনং ।"

এই হত্তের অবতারণা করিতে ভাষাকারের প্রথম কথার তাৎপর্যা এই বে, মহর্ষি প্রথম অধ্যারের সর্বাশেষ হত্তে সাধর্ম্মা ও বৈধর্ম্মানাত্রপ্রযুক্ত বে "প্রত্যবস্থান" অর্থাৎ প্রতিবেদ, ভাষার "বিক্রম" অর্থাৎ বিবিধ প্রকার থাকার পূর্ব্বোক্ত জাতি বহু, ইংা সংক্ষেপে প্রকাশ করিয়াই নিবৃত্ত হইয়াছেন। সেথানে উহার বিতার অর্থাৎ সবিশেষ নিরূপণ করেন নাই। স্কৃতরাং তাঁহার অবশিষ্ট কর্তব্যবশতঃ তিনি প্রথমে এই হত্তের ছারা পূর্ব্বোক্ত জাতির বিভাগ করিয়াছেন। অর্থাৎ এই হত্তের ছারা প্রায়াক্ষণ প্রত্যাক্ত "জাতি"নামক প্রতিবেদ বে, চতুর্ব্বিংশতি প্রকার, ইহাই প্রথমে বলিয়াছেন। প্রে ব্যাক্রমে ঐ চতুর্বিংশতি প্রকার জাতির করিয়াছেন।

এখানে অবস্তাই প্রপ্ন হয় যে, প্রথম অধ্যায়ের শেবে "জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র সামান্ত লক্ষণের পরেই ত ঐ উভরের বিভাগাদি করা উচিত ছিল। মহর্ষি থাহা না করিছা দর্বদেবে এই পুথক অধ্যানের আরম্ভ করিয়া "জাতি" ও "নিগ্রহশ্বানে"র সবিশেব নিজপণ করিয়াছেন কেন? আর দৰ্বনেষে এই নিরূপণে সংগতিই বা কি 📍 এতত্ত্তরে তাৎপর্য্যটীকাকার বাচস্পতি মিশ্র বলিয়াছেন ৰে, "জাতি" ও "নিশ্বহস্থান" বহু। স্কৃতরাং উহার স্বিশেষ নিরূপণ বহু সময়সাধ্য। পুর্বের ব্যাস্থানে তাহা করি ত গেলে অর্থাৎ এই অধারের সমস্ত কথা পুর্কেই বলিলে প্রমেরপহীকার বহু বিলম্ব হইরা বাছ । শিবাগণেরও প্রমেয়-তব্জিজাসাই বলবতী হইরাছে। কারণ, প্রমেরতব্জানই মুমুকুর প্রধান আবশ্যক। সংশ্রাদি পদার্থের তত্তজান উহার অঙ্গ অর্থাৎ নির্বাহক। ডাই মহর্থি আবশ্যক-বশতঃ দ্বিতীয় অধারে সংশয় ও প্রেনাণের পরীকা করিয়াই তৃতীয় ও চতুর্য অধারে প্রদেষ পরীকা কৰিবাছেন। জিজাস্থৰ ৰিজাদা ব্ৰিখাই তত্ব প্ৰকাশ কৰিতে হয়। কাৰণ, জিজাদা না ব্ৰিখা শক্তিজাদিত বিষয়ে উপদেশ করিতে গেলে জিজামুর অবধান নত হয়। স্কুতরাং মহর্বি তাঁহার উদ্দিষ্ট ও লক্ষিত স্থানশ প্ৰমেয়ের পত্তীক্ষা সমাপ্ত করিয়াই সৰ্কাশেষে এই অধ্যাৱে তাঁহার অবশিষ্ট কর্ত্তব্য সমাপ্ত করিয়াছেন। ফল কথা, মহর্ষি প্রথমের পরীক্ষার ছারা শিব্যগণের বিরোধী জিল্ঞাসার নির্ভি করিয়া পরে "অবসর"নংগতিবশতঃ এই অধ্যানের আরম্ভ করিরাছেন। স্তরাং উহা অনংগত হর নাই। ( "অবসর"-সংগতির লক্ষণাদি খিতীর থকে ২০২—০ গৃঠার দ্রন্তবা)। তাৎপর্যাচীকাকার শেষে ইহাও ৰণিয়াছেন বে, ইতঃপুর্বেই চতুর্ব অধারের সর্বাশ্বে "জল্ল" ও "বিতঞার" পরীক্ষাও

হুরাছে। "জাতি" ও "নিগ্রহন্তান" ঐ "জন্ন" ও "বিতত্তা"র অব । মতনাং "জন্ন" ও "বিততা"র পরীক্ষার পরে উহার অব "জাতি" ও "নিগ্রহন্তানে"র সবিশ্বে নিরুপণও অত্যাবক্তক ববিদ্যা এখানে ঐ নিরুপণে অবাস্তরসংগতিও আছে। বস্ততঃ প্রমাণাদি অনেক পরার্থের পরীক্ষার পূর্বে "জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র অতি ছর্বেরাধ সমস্ত তথ্য সম্ভূকু বুঝাও ধার না। তাই প্রকৃত বজা মহবি গোতম পূর্বের "জাতি" ও "নিগ্রহ্বানে"র সবিশেব নিরূপণ করেন নাই। প্রথম অধ্যারের শেষে "জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র সামান্ত লক্ষণ ববিদ্যা স্বর্বানের শেষে "জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র সামান্ত লক্ষণ ববিদ্যা স্বর্বানের ইন্তর্তা তিহিবরে বহু জ্ঞাতব্য আছে—এইবাত্র ববিদ্যাই নিবৃত্ত হুইন্যাছেন। "জাতি" ও "নিগ্রহন্থানে"র বহুত্ব বিষয়ে সামান্ত জ্ঞান জ্ঞানিলে, পরে তিহুল্বের শিক্ষাণণের বিশেষ জ্ঞানাও জ্ঞাবের, ইহাও মহর্ষির দেখানে ঐ শেষ ক্তরের উক্ষেত্র।

এই ক্ষত্ৰে "সাধৰ্ম্মা" হইতে "কাৰ্ম্যা" পৰ্যান্ত চতুৰ্বিংশতি শব্দের বন্দনমানের পরে বে "সম" শব্দ প্ৰযুক্ত হইয়াছে, উহা পূৰ্ব্বোক্ত "দাধৰ্মা" প্ৰভৃতি প্ৰত্যেক শব্দের দহিতই দয়ত্ব ইওয়ার "দাধৰ্মা-সম" ও "বৈংখাদম" প্রভৃতি চতুর্বিংশতি নাম বুঝা ধার। মংখি পরংক্তা স্থাতে প্ংলিক "সম" শক্তেরই প্রয়োগ করার এই স্ত্তেও তিনি পুংলিক "সম" শক্তেরই প্রয়োগ করিয়াছেন বুঝা বার। তদ্মনারেই ভ. ফকার "দাধর্ম্মাদম" ও "বৈধর্মাদম" ইত্যাদি নামেরই উল্লেখ করিয়াছেন। ভাষা-কার প্রথম অধ্যাবে "জাতি"র সামান্ত ককণসূত্র-ব্যাখ্যার স্থকোক্ত বে প্রত্যবস্থান"কে প্রতি-বেখ" ৰলিয়াছেন, ঐ প্ৰতিবেধকে বিশেষ্য করিয়াই এখানে স্তাত্মসারে "সাধর্ম্মসম" ও "বৈধর্ম্মসম" প্রভৃতি পৃংবিদ নামের উল্লেখ করিয়াছেন। কারণ, "প্রতিষেধ" শ্বাট পৃংবিদ। ভাৎপর্যাটী কা-কার বাচস্পতি মিত্র, "স্তাহমঞ্জরী"কার জহস্ত ভট্ট ও বুল্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও এইরূপই সমাধান ক্রিয়াছেন। কিন্তু বৃত্তিকার বিখনাথ পরে তাঁহার নিজ্মতে ইহাও বুলিরাছেন বে, প্রথম অধায়ের সর্বাশ্যে মহর্বি "তদিকর ২" ইত্যাদি পত্রে পুংতিক "বিকর" শব্দের প্রায়োগ করার তদস্পারেই এখানে "সাধ্যাদন" ইতাদি পুংতিক নামেত্র প্রয়োগ করিয়াছেন। অর্থাৎ পুর্বোক্ত সেই "বিকল্ল"ই "দাধৰ্মাদৰ" প্ৰভৃতি নামে চতুৰ্বিংশতি প্ৰকার, ইহাই মহৰ্বির বক্তবা। পরবর্তী ক্ষেত্র পুর্বোক্ত বিষয়ই বিশেষারপে মহর্ষির বৃদ্ধিত। "বিকর" শক্তের অর্থ এখানে বিবিধ প্রকার। কিন্ত পূৰ্ব্বোক্ত জাতিকেই বিশেষ্যৰূপে একৰ কবিলে "দাধৰ্ম্মদন্য" ইত্যাদি জীবিক্ষ নামেরও প্রব্রোধ হয়। কার", "জাতি" শব্দ ত্রালিক। পরবর্তী আচার্য্যগণও প্রায় সর্পত্র ঐরপ ত্রীলিক নামের বাৰহাওই করিয়াছেন। আমরাও অনেক স্থনেই ঐ সমস্ত প্রসিদ্ধ নামেওই বাবহার করিব।

শ্বচিরকাল হইতেই "জন"ধাতুনিপার "জাতি" শব্দের নানা অর্থে প্রয়োগ হইতেছে'। ক্রন্তে জন্ম অর্থ ই সুপ্রদিদ্ধ। "জাত্যা রাজণঃ" ইত্যাদি প্রয়োগে জন্মই "জাতি" শব্দের অর্থ।

১। জাতিঃ সামাল্লজননোঃ ।—অমঃকোদ, নানার্থবর্গ। আতির্জাতীকলে ধাআাং চুলীকন্পিয়রোরপি" ইঙি
বিবঃ। জাতিঃ ব্রী গোলেলননোঃ। অল্প উভামনকোন্দ সামাল্লছন্দনোরপি। জাতীকলে চ মালতাং ইভি মেছিনী।
জনবকোবের ভাসুজি বীক্ষিতকৃত টাকা এটবা।

"জন্মনা ব্রাহ্মণো জ্বেরঃ" ইত্যাদি' থাবিবচনেও "জন্মন্" শব্দের দ্বারা ঐ জাতিই কথিত হইরাছে। যোগদর্শনে "গতি মুলে তদিপাকো জাত্যাযুর্জোগাঃ" (২০০) ইত্যাদি অনেক স্ব্রেপ্ত জন্মবিশেষ অর্থেই "জাতি" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। এইরূপ মন্ত্রান্ত, গোড, অথব, বটব, পটব প্রভৃতি বহু সামান্ত ধর্মান্ত ভারাদিশাল্লে "জাতি" নামে কথিত হইরাছে। বৈশেষিকস্ব্রে উহা "সামান্ত" নামে কথিত হইরাছে। ভারদর্শনেও "ন দ্বাটাতাবদামান্তনিতাত্বাব" (২০২০) ইত্যাদি স্ব্রেলে "সামান্ত" শব্দের দ্বারা ঐ জাতির উর্লেখ ও উহার নিতার কথিত হইরাছে এবং বিতীর অধ্যারের শেষে অনেক স্বরে "জাতি" শব্দের দ্বারাই ঐ নিতা জাতির উর্লেখ হইরাছে। সাংখ্যাদি অনেক সম্প্রেলার ঐ জাতির আত্রর ব্যক্তি হইবেও পূথক জাতি পদার্থ অধ্যাকার করিলেও মামাংসকসম্প্রান্ত উহা প্রীকার করিরাছেন। মামাংসাচার্য্য গুরু প্রভাকর ভার-বৈশেষিক-সন্মত "সন্তা" প্রভৃতি কতিপর জাতি অস্থীকার করিলেও ব্যক্তিভিন্ন অনেক জাতি পদার্থ সমর্থন করিরা গিরাছেন। "প্রকর্মণান্তিকা" গ্রেছ "জাতিনির্ধন্ত" নামক তৃত্যির প্রকরণে মহামনীরী শালিকনাথ বিচারপূর্ব্যক্ষ জাতি বিষয়ে প্রভাকরের মত প্রকাশ করিরা গিরাছেন। ফল কথা, মন্ত্র্যান্ত ও গোন্ধ প্রভৃতি বহু সামান্ত ধ্বর্ম্মপ্র ভারাদি শাল্রে পারিভানিক "জাতি" শব্দের প্ররোগ হইরাছে।

কিন্ত জারদর্শনের দর্বপ্রথম হত্তে যে, পারিভাষিক "জাতি" শব্দের প্রারোগ হইরাছে, উহার ব্দর্প "জন্ন" ও "বিভ্তা"র প্রতিবাদীর অসহত্তরবিশেষ। মহর্ষি প্রথম অধ্যারের শেষে "সাধর্ম্ম-देवधर्यमानार প্রভাবস্থানং লাভি:" এই প্রভের দারা উহার ক্ষণ বলিরাছেন। ভাষাকার উহার বাাখায় প্রথমে প্রদক্ষবিশেষকে "ভাতি" বনিয়া, পরে ঐ "প্রদক্ষ"কেই পূরোক্ত "প্রভাবস্থান" বলিয়াছেন এবং পরে "উপাল্ড" ও "প্রতিষেধ" শব্দের হারা উহারই বিবরণ করিয়াছেন। অর্থাৎ যাহাকে "উপালন্ত" ও "প্রতিবেধ" বলে, তাহাকেই "প্রতাবস্থান" বলে, ইহাই দেখানে ভাষাকারের বক্তব্য। যদ্বারা প্রতিবাদী বাদীর প্রতিকূলভাবে অবস্থান করেন অর্থাৎ বাদীর পক্ষ খণ্ডনার্থ প্রবন্ধ হন, এই অর্থে ঐ "প্রতাবস্থান" শক্ষের হারা বুঝা বার—প্রতিবাদীর পরপক্ষথন্তনার্থ উত্তর। বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথও ঐ হলে ব্যাধ্যা করিছাছেন,—"প্রভাবস্থানং দুষ্ণাভিধানং" এবং অক্সত্র "উপান্ত" শক্ষের ব্যাপ্যায় নিথিয়াছেন,—"উপান্তঃ প্রপক্ষদুষ্ণম।" অদ্বারা প্রতিবাদী বাদীর পক্ষের প্রতিবেদ্ব অর্থাৎ পশুন করেন, এই অর্থে "প্রতিবেদ্ধ" শব্দের ঘারাও পূর্ব্বোক্ত "প্রভাব-স্থান" বা "উপাৰত্ত" বুঝা বার। স্বতরাং ভাষাকার শেষে ঐ হলে উক্ত অর্থেই মহর্বির ঐ প্রভোক্ত ঞাতিকে "প্রতিষেধ" বলিয়াছেন। কিন্ত প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ থগুনের জ্ঞা কোন ধেরাভাসের উল্লেখ করিলে অথবা নহবি খোতমের পূর্ব্বোক্ত কোন প্রকার "ছল" করিলে, ভাছাও ত জাহার "প্রতাবস্থান" বা "প্রতিবেদ"। স্বতরাং প্রতাবস্থান বা প্রতিবেদমাত্রই জাতি, ইহা বলা বার না। खाँहे महर्षि खांकित के लक्कन-एटव क्रथाम विलियाह्न,—"माधर्या-देशर्या। जाम"। अशीर क्रिगीय

 <sup>।</sup> কমনা বাদ্যশো লেবঃ সংক্ষারাদ্ধিক উচাতে। বিভারা বাতি বিজায়ং বোরিয়য়িভিরের চ া—অতিসংহিতা,
 ১৪০ নোক।

প্রতিবাদী কোন সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্মমাত্র অবলহন করিয়া তদ্বাদ্ধা বে প্রতাবস্থান করেন, তাহাই "হাতি"। হেলাভানের উল্লেখ বা "ছল" কোন সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্মমাত্রপ্রযুক্ত প্রতাবস্থান না হওয়ার উহা "লাতি"র উক্ত লক্ষণাক্রান্ত হয় না। কিন্তু পূর্বোক্ত চতুর্নিংশতি প্রকার জাতিই সর্বান্ত বে কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্ম্মমাত্রপ্রযুক্ত হওয়ায় উহা উক্ত লক্ষণাক্রান্ত হয়। এ বিধরে অক্তান্ত কথা পূর্বেই লিখিত ইইয়াছে (প্রথম খণ্ড, ৪২০—২১ পূর্চা দ্রান্তবা )।

ভাষাকার এই স্ত্তের অবভারণা করিতে পরে এখানে এই স্থ্যোক্ত চতুর্বিংশতি জাতির সামাত্র পরিচর ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, কোন বাদী প্রকাশ তীহার নিজ পক্ষত্বাপনে হেতু প্রয়োগ করিবে কর্বাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবরব ছারা নিল্ল পক্ষ স্থাপন করিলে এই দমন্ত জাতি, প্রতিষেধের হেতু। ভাষাকারের এই কথার ছারা তিনি প্রথম অধ্যানে জাতির সামান্ত দক্ষণ ব্যাখার জাতিকে যে "প্রতিবেদ" বলিয়াছেন, উহার অর্থ প্রতিবেধক বাকা, ইহা ব্যক্ত হইগাছে। ঘদ্বারা প্রতিবেধ করা হয়, এই অর্থে "প্রতিষেধ" শব্দের প্রয়োগ ংইলে উহার হারা প্রতিষেধক বাকা বুঝা যায়, ইহা মনে রাখিতে হইবে। কিন্ত পূর্ব্বোক্ত সমস্ত জাতি বস্ততঃ বাদীর গংকর প্রতিষেধক হয় না ; উহা অন্ত্ৰের বলিয়া বাদীর শক্ষপ্রতিবেধে সম্বর্ধ ই নহে। তথাপি প্রতিবাদী বাদীর পক্ষের প্রতিবেধ-বুদ্ধিংশতঃ ভক্তাদেশ্রেই উহার প্রয়োগ করার ভাষাকার উহাকে প্রতিষেদ হেতু বনিরাছেন। বার্ত্তিক-কারও এখানে প্রতিবেধে অদমর্থ হেতুকে জাতি বলিয়া ঐ তাৎপর্যা হাক্ত করিয়া গিয়াছেন'। অৰ্থাৎ প্ৰতিবাদীর মতে ঐ দমন্ত জাতি বাদীর পক্ষ-প্ৰতিবেধের হেতু। প্ৰতিবাদী ইহা মনে করিয়াই ঐ সমস্ত "আতি"র প্রয়োগ করার উহাকে প্রতিষেধের হেতৃ বলা হইরাছে। প্রতিবাদীর নিহুপক সাধনে অব্যক্ত হেতু বা হেডাভাদ "জাতি" নহে। স্থতরাং ভাষ্যকার অভৃতি এখানে তাহা বলিতে পারেন না। ফলকথা, বাদার পক্ষদ্যণে অদন্য বে অসহত্তরবিশেষ, তাহাই জাতি। উদ্যোতকরের মতে উহাই জাতির সামান্তলকণ। জন্ম ভট্টও উক্ত বিবয়ে বহু বিচার করিয়া উক্ত মতই এছণ করিয়াছেন। মহানৈরায়িক উদ্যানাচার্য্য উক্ত বিষয়ে বছ বিচার করিয়া স্ব্যাদাতক উত্তর্ই আতি, ইহা বলিগাছেন। "তাকিকরকা"কার ব্রদরাল আতির সামান্ত লক্ষণ বিষয়ে উক্ত মতইন্নই প্রকাশ করিয়াছেন'। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও উক্ত মতহয়ার্নারেই উক্ত ছিবিধ লক্ষণ বলিগাছেন। "ভৰ্কসংগ্ৰহ"দীপিকার টাকায় নীলকণ্ঠ ভট্ট এবং পূৰ্ব্ববৰ্ত্তী মাধ্বাচার্য্য প্রভৃতি আরও অনেক এছকার অ্থাবাতক উত্তরকেই "জাতি" বলিরাছেন। ২স্বতঃ পূর্বোক দর্বাপ্রকার জাতিই অব্যাণাতক উত্তর, পরে ইহা বাক্ত হইবে। সত্তর ও "ছণ" নামক অদ্ভদ্তর এলি জাতির ন্তার অবাদাতক উত্তর নহে। স্তরাং অবাদাতক উত্তরই লাতি, এইরূপ

১। তত লাতিনাৰ স্থাপনাংহতে অনুক্তে নঃ অতিবেধানসংখী ছেতুঃ। – ভারবার্তিক। অতিবেধবৃদ্ধা অবুক্ত ইতি পেবঃ। – তাৎপর্বার্তীক।।

২। তত্র ভারত্বধারার্ত্তিক লক্ষণমাই,—

প্রযুক্ত স্থাপনাহেতে। দূরণাপক্তমূত্রন্। নাতিমাত্রধালে তু ধ্বাঘাতকস্তরন্।আ – তার্কিরকা।।

কক্ষণ বলিলে উহাতে কোন দোবের সন্তাবনা থাকে না। অবাাবাতক উত্তর, এই কর্থে মহর্ষি গোড-খোক্ত এই "বাতি" শক্ষ্টী পারিভাষিক। ভাষাকার প্রথম অধ্যারে আতির সামান্তলক্ষণ-স্থান্তর ভাষাের শেষে ঐ পারিভাষিক "আতি" শক্ষেরও বৃহপত্তি প্রদর্শন করিতে বলিরাছেন, "আরমানাহর্থো আতি:"। ভাষাকারের ঐ কথার হারা তাঁহার তাৎপর্য্য বুবা বার বে, বাহা কেবল জন্মে, কিব্র নিজেই নিজের ব্যাবাতক হওয়ার পরে ব্যাহত হইয়া বার কর্থাৎ স্থায়ী হইতে পারে না, তাহাই ঐ "আতি" শক্ষের কর্থা। কিন্ত উহা "আতি" শক্ষের বৃহপত্তি মাত্র, উহার বারা উক্ত আতির কক্ষণ কথিত হয় নাই। তাৎপর্যাটীকাকারও সেথানে ইংগ্রু বলিয়াছেন।

স্থবিখাত বৌদ্ধ নৈরাহিক ধর্মকীতি তাঁহার "ভাহবিন্দু" অছের সর্বাশেরে বলিরাছেন, "দূৰণাতাশাল্ক জাতবঃ" । অৰ্থাৎ যে সমস্ত উত্তৰ বস্তুতঃ বাদীর পক্ষের পুৰণ বা দূৰক নতে, কিন্ত ভন্ত, লা বলিয়া "দূৰণাভাদ" নামে কথিত হয়, দেই দমন্ত উভগ্নকে "কাভি" বলে। ধর্মকীর্ত্তি পরে ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদী যে সমস্ত বাবেরে ছারা বাদীর পক্ষে অসতা দোষের উভাবন করেন, দেই সমস্ত বাকাই জাতান্তর। বদ্ধারা ঐ অসতা দোষ উভাবিত হয়, এই কর্মে ঐ স্থ্যে প্রতিবাদীর দেই দমন্ত বাক্যকেই তিনি "উত্তাবন" বলিয়াছেন। দেখানে টাকাকার ধর্মোতরাচার্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, ঐ "ভাতি" শব্দ সাদৃত্য-বোধক। বাদী নিজ্পক স্থাপন করিলে অভিবাদী উহার বঙনার্থ প্রকৃত উত্তর করিতে অসমর্থ হইরা বে অসহতর করেন, তাহা প্রকৃত উত্তরের স্থানে প্রযুক্ত হওরার উত্তরের সদৃশ, তাই উহার নাম "লাডি" বা জাত্যভর। প্রকৃত উভরের স্থানে প্রয়োগই উহাতে উভরের সাদৃত। স্থতরাং ঐ সাদৃত্যবিশিষ্ট উভরকে ঐ তাৎপর্য্যে আত্যুত্তর বলা হয়। ক্ষরপ্ত "জাতি" শক্ষের সাদৃত্য অর্থও নিপ্রমাণ বলা ধার না। কোষকার অমর সিংহের নানার্থবর্গে "ভাতি: নানাভঙ্মনো:" এই বাকে "দামাভ" শব্দের বারা স্মানতা বুঝিলে সাদৃত্য অর্থও তাঁহার অভিমত বুঝা বার। "নাবৈত ক্রতিবিরোধো ভাতিপর্বাৎ" এই (১)১৫৪) সাংখ্যসূত্রে "হাতি" শব্দের এক পক্ষে সাদৃশ্র অর্থেরও ব্যাখ্যা আছে। ভাষ্যকার বিজ্ঞানভিক্ প্রথমে ব্যাখ্যা করিয়াছেন, "জাতিঃ সামান্তমেকরপদ্বং"। স্থতরাং "জাতি" শব্দের সাদৃশ্য অর্থ এংণ করিয়া, বাহা প্রকৃত উত্তর নতে, কিন্ত উত্তরের সদৃশ, এই ভাৎপর্যোপ্ত "জাত্যুত্তর" শব্দের প্রারাগ হইতে পারে। এবং ধর্মোত্তরাচার্য্যের উরূপ ব্যাখ্যা যে, তাঁহার নিজেরই বলিত নতে উহা পহস্পরাপ্রাপ্ত ব্যাখ্যা, ইহাও বুবা বাছ। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত অর্থ প্রহণ করিলেও উহা লাতি বা লাভাভরের সামান্ত একণ বলা বার না। কারণ, নংবি গোতমোক "ছণ" নামক অসহতরও অসতা দোষের উত্তাবক এবং উত্তর্গুল, বিস্ত তাহা "হাতি" নহে। তবে জাত্যুত্তর স্থলে প্রতিবাদী দেরপ সামা বা সাদৃখ্যের অভিমান করেন, তাহাই "আভি" শক্ষের বারা গ্রহণ

<sup>&</sup>gt;। দূৰণাভাষাত ভাতর:। অভ্যনেবিভাষনাদি ভাতুনতরাণীতি।—ভাষবিশু। দূৰণবহাতাসতে ইতি
দূৰণাভাষা:। কে তে গু আতর:। আতিপক্ষ: সামূত্যকেচন:। উত্তরসমূপাদি আতুনতরাণি। তবেবোত্তবমাদূত্যভূত্তবহানপ্রভূতবেদ দ্বনিভূমাই "অভ্যত"ত অসভাত বোহত উত্তাবনাদি। উত্তাবাত ঐতিনিভূত্তাবনাদি
কঠনাদি, ভাবি আতুন্তরাধি। আত্যা মাদৃংগুনোভ্যাণি আতুন্তরাণীতি।—ধ্যোত্ত্বাচাহীকৃত, টকা।

করিলে দেই সাদৃত্যবিশিষ্ট উত্তরই "জাতি" বা "ভাত্যক্তর" ইহা বলা ঘাইতে পারে। পরে ইহা বুরা বাইবে।

এখন এখানে মহর্ষির পূর্বোক্ত "জাতি"র স্বিশেষ নিরূপণের প্রয়োজন কি ? ইহা বুঝা আবশুক। বার্ত্তিককার উল্যোতকর ইহা বিশেষ করিয়া বুঝাইবার জন্ত এখানে প্রথমে পূর্কাপক সমর্থন করিয়াছেন খে, বাদী নিজ বাকো "ছগ", "জাতি" ও নিএইস্থানের পরিবর্জন করিবেন, অর্থাৎ বাদী নিজে উহার প্রয়োগ করিবেন না, ইহা পুর্বের কবিত হইরাছে। স্বতরাং মহর্ষির এখানে জাতির সবিশেষ নিরূপণ অনাব্রাক। কারণ, কাতির সামাল্লভানপ্রযুক্তই উহার পরিবর্জন সম্ভব হওরায় তাহাতে উহার বিশেষ জ্ঞানের আবশুকতা নাই। পরস্ত "জাতি" অসভ্তর। স্মুভরাং এই মোক্ষণান্তে উহার সবিশেষ নিরূপণ উচিত্ত নহে। এতছভ্তরে উদ্যোত্কর প্রথমে বলিয়াছেন যে, জাতির সবিশেষ নিরুপণের প্রয়োজন পূর্কেই ভাষ্যকার "সম্বন্ধ স্করঃ প্রয়োগঃ" এই বাক্যের ছারা বলিয়াছেন। এখানে শ্বরণ করা আবশ্রুক বে, ভাষ্যকার জারদর্শনের প্রথম স্ত্রু-ভাষাশেৰে "ছল", "জাভি" ও "নিগ্ৰহম্বানে"র পরিজ্ঞানের প্রয়োজন ব্যাইতে ঐগুলির স্বধীয় বাক্যে পরিবর্জন ও প্রতিবাদীর বাক্যে পর্যান্ত্যোগ কর্তিবা, ইহা বলিয়াছেন এবং ভাতির পরিজ্ঞান থাকিলে প্রতিবাদীর প্রযুক্ত "ভাতি"র সহজে সমাধান করা বার এবং প্রয়ং ভাতিপ্রযোগও সুকর হয়, ইহাও শেষে "ব্যক্ত স্থাকর: প্রয়োগ:" এই বাকোর হারা বনিয়াছেন (প্রথম বাও - ৬৬ পট্টা স্তষ্টকা)। বার্ত্তিককার উদ্যোতকর ঐ স্থলে প্রথমে ভাষাকারের পূর্ব্বাণর উক্তির বিরোধ দর্মর্থন করিয়া,উহার সমাধান করিতে ভাষাকারের শেয়োক্ত বাক্যের তাৎপর্য্য ব্যাব্যা করিয়াছেন যে, প্রতি-বাদী কোন "ভাতি"র প্রয়োগ করিলে ভাতিবিষয়ে বিশেষজ্ঞ বাদীই তাহা জাতাভর বদিয়া প্রতিপন্ন করিতে দমর্থ হন। তাৎপর্য্য এই যে, বাদী তাহার নিজবাকো কোন "লাতি"র প্রয়োগ করিবেন না, ভাষাকারের এই পূর্ব্বোক্ত কথা সভ্য। কিন্তু প্রতিবাদী বখন বাদীকে নিরস্ত করিবার জন্ত কোন "ভাতি"র প্রয়োগ করিবেন, তখন তিনি অবস্তুই সভাগণকে বহিবেন যে, ইনি জাতির প্রয়োগ ভতিভেছন। তথন সভাগণ ঐ বাদীকে প্রশ্ন ব্যান্ত গায়েন বে, কেন । ইহার এই উদ্ভৱ বে জাতাজ্ব, ইহা কিব্ৰূপে বুৰিব ? এবং চতুৰিবংশতি প্ৰকাৰ লাতিৰ মধ্যে ইহা কোনু প্ৰকাৰ ? ত্থন সেই বাদী সভাগণকৈ তাহা বুঝাইবেন। জাতি বিবয়ে তাঁহার বিশেষ জ্ঞান থাকিবেই তিনি ভাহা বঝাইতে পারেন; নচেৎ ভাষা পারেন না। ভাষাকার এই তাৎপর্যোই পরে বলিয়াছেন, "অন্ত্ৰক স্কুৰৱ: প্ৰয়োগঃ"; স্বুৰৱাং ঐ স্থলে ভাষাকানের পূর্কাপর উজ্জির কোন বিরোধ নাই। ৰাদী যে নিজবাকো জাতির প্রয়োগ করিবেন না, এই পূর্বোক্ত সিলান্ত অবাহতই আছে। ফল কথা, বাদীরও "ভাতি"র বিশেষ জ্ঞান অত্যাবগুক। স্থতরাং এই আহ্নিকে মহর্ষির "ভাতি"র দ্বিশেষ নিরূপণ বার্থ নহে।

উন্দোতকর পরে বলিয়াছেন বে, অথবা সাধু সাধন নিরাক্তপের জন্ম সময়বিশেষে বাদীরও "আডি" প্রয়োগ কর্ত্তব্য হয়। স্নতথ্য তাঁহারও আতির সবিশেষ আন আবস্তক। অর্থাৎ প্রতিবাদী অসাধু সাধন প্রয়োগ করিলেও তথনই ঐ সাধনের অসাধুত্ব বা দোষের স্ফুর্তি না হওরার বাদী

যদি ঐ সাধনকে সাধু বলিয়াই বুঝেন এবং যদি তাঁহার লাভ, পূজা বা খ্যাতির কামনা থাকে, ভাহা হইলে তখন প্রতিবাদীকে নিরস্ত করিবার জন্ম তিনিও "জাতি"র প্রায়োগ করিবেন। নচেৎ তিনি নীরব হইলে তাঁহার ঐকান্তিক পরাজ্য হয়। তদপেক্ষায় তাঁহার পরাজ্য বিষয়ে সভাগণের সন্দেহও শ্রেষ্ট। তাৎপর্যাটীকাকার উদ্যোভকরের তার্ৎপর্যা ব্যক্ত করিয়াছেন বে, সন্ধিল্যাবিশ্বেষী নান্তিক, শান্ত্ৰনিদ্ধান্ত প্ৰভন ক্ষিতে উপস্থিত ইইলে তথন বদি শীঘ্ৰ উহার নিরাশক হেতুর ক্র্তি না হর, তাহা হইলে ত্রষ্টানিগের সমুখে ঐ নাজ্ঞিকের নিকটে ঐকাস্তিক পরাজয় অপেকার তবিষয়ে তাহাদিগের সন্দেহও হউক, অথবা আনার কথঞিৎ পরাজয় হউক, এই বৃদ্ধিতে প্রতিবাদীর চক্তে ধৃলিনিক্ষেপের ভাষ বাদীও জাতি প্রয়োগ করিবেন। তদ্বার। প্রতিবাদী নির্ভ হইলে সমাজে শাত্রতত্ব অবস্থাপিত থাকিবে। অন্তথা সমাজ অসংপথে প্রবৃত্ত হইবে। অর্থাৎ শাস্ত্রভক্ত অভিবর্গণ প্রতিবাদী নান্তিককে যে কোনরণে নিরন্ত না করিয়া নীরব থাকিলে সমাজবৃক্ষক রাজার মতিথিত্রম হইবে। স্কুতরাং প্রজাগণের মধ্যে ধর্মবিপ্লব অনিবার্ষ্য হইবে। অতএব নাস্তিককে যে কোনজণে নিরস্ত করিবার জল্প সময়বিশেষে "জল্ল" ও "বিভণ্ডা"ও আবশ্রক হইলে তাহাতে "ছল"ও হাতির প্রধােগও কর্ত্তব্য। তাৎপর্যাটীকাকারের এই পূর্ব্বোক্ত কথা চতুর্থ প্রধারের শেষভাগে (২১৭-১৮ পূর্ভার) দ্রষ্টবা। কেহ বলিতে পারেন বে, বদি সমর্বিশেবে বে কোনরূপে প্রতিবাদী নাস্তিককে নিরস্ত করাই আংখ্যক হয়, ভাহা হইলে নথাণাত বা চপেটাবাতাদির ধারাও ত ভাহা সহজে করা যাইতে পারে। মহর্ষি ভাহা কেন উপদেশ করেননাই १ এতছভরে তাৎপর্য্যটীকাকার ৰলিয়াছেন যে, প্ৰতিবাদীর কথার কোনই উত্তর না দিয়া, নথাখাতাদির হরা তাঁহাকে নিরস্ত করিতে গোলে তিনি প্রতিবাদী নাজিকের কথার উত্তর জানেন না, তাই তিনি তাঁধার যুক্তিখণ্ডন করিতে পারিলেন না, ইহাই সকলে বুঝিবে। স্কতরাং ঐ স্থলে লোকে প্রতিবাদী নাস্তিকেরই জন্ন বুঝিবে। তাহা ২ইলে সেখানে আন্তিকের ঐ থিচার বার্থ হইবে এবং অনর্থের কারণও হইবে। কিন্তু বাদী অত্তিক বদি "জাতি"নামক অসজ্ভৱের দারাও প্রতিবাদী নাত্তিককে নিরস্ত করেন, তাহা হইলে সকলে বাদীর নিঃসংশন পরাজন বুঝিবে না। অনেকে ওঁহোর নিঃসংশন জন্মও বুঝিবে। স্থতরাং ভদ্ৰারাও নান্তিকের উদ্দেশ্য পশু হইরা ঘাইবে। স্তরাং মহর্দি হলবিশেষে নান্তিককে নিরন্ত করিবার জক্ত "জর", "বিতঙা" ও উহার অঙ্গ "হন" ও "জাতি"রও উপদেশ করিয়াছেন। তিনি নাজিক নিরাদের হুল্ল নখাবাতাদির উপদেশ করেন নাই। শাস্ত্রকার মহবি কথনও ঐক্লগ অনহুপদেশ ক্রিতে পারেন না। বস্ততঃ মহর্বি চতুর্ব অধ্যায়ের শেবে "ভরাধাবদারদংরক্ষণার্থং জ্রাবিততে" ইতাদি (৫০শ) ফুত্রের দারা তাঁহার উপদিষ্ট "জল্প ও "বিতঙা"র উদ্দেশ্ত নিজেই প্রকাশপূর্বক দুষ্টান্ত ছারা সমর্থন করিয়াছেন। তাঁহার তাৎপর্য্য ও যুক্তি সেখানেই ব্যাখ্যাত হইরাছে। নাত, পূজা ও খ্যাতির জন্ত যে জন্ন ও বিতপ্তা কর্ত্তব্য নতে, কিন্তু সমগ্রিশেষে প্রয়োজন হইলে তথ্নিশ্চর ও স্থিলার রুমার্থই উহা কর্ত্তবা, ইহা ভাষাকার প্রভৃতিও চতুর্য অধ্যায়ের সর্কশেষে বলিরাছেন। বার্ত্তিককার এথানে যে বাদীর লাভ, পূলা ও খ্যাতিকামনার উরেখ করিয়াছেন, ঐ স্থলে তাৎপর্যা-টীকাকার ঐ লাভাদিকে বাদীর স্থলবিশেষে আনুষ্ঠিক ফল বলিয়াই উপপাদন করিয়াছেন।

ভারমজরী"কার জয়য় ভয়ও ভয়ও উহা আফুরিকিক কল বলিরাছেন। অর্থাৎ য়য়, বিতভা ও তাহাতে অদহত্তরজ্ঞপ জাতির প্রয়োগের তর্বনিশ্চন্য-সংরক্ষণই উদ্বেশ্য। প্রতরাং তজ্জ্ঞাই উহা কর্ত্তর। তাহাতে লাভাদি-কামীর কার্যক্ষিক লাভাদি ফলও হইরা থাকে, কিন্তু সে উদ্দেশ্যে উহা কর্ত্তর নহে। মূলকথা, নহর্ষি নিজেই পূর্ব্বে "জয়" ও "বিতন্তা"র প্রয়োজন সমর্থন করিরা এই মোক্ষণান্ত্রেও বে, অসছত্তররূপ "জাতি"র স্বিশেষ নিয়ণণ যুক্ত ও আবশ্রক, ইহাও সমর্থন করিরা গিরাছেন। "ভারমজরী"কার জয়য় ভয়ও মহর্ষি গোতনের পূর্ব্বেক্ত ঐ স্ত্তের বিশ্বন তাহপর্য। ব্যাথ্যা করিরা তদ্বারাই বিচারপূর্বক ইহা প্রতিপর করিয়াছেন। সমহবিশেষে নাত্তিক-নিরাদের লয় রুমুক্তরও বে, "জাতি" প্রয়োগ কর্ত্তব্য, ইহাও তিনি বুঝাইরাছেন এবং সভ্তর ক্রিতে অসমর্থ হইলেই অসহত্তর হারা এই নাত্তিক-নিরাদ কর্ত্তব্য, কিন্তু নথাবাতাদির বারা উহা কর্ত্তব্য নহে, এ বিষ্ত্রেও তিনি পূর্ব্বোক্ত যুক্তির সম্যক্ সমর্থন করিয়াছেন (য়ায়ম্বর্ত্তর), ৬২১ পূর্চা ক্রন্তব্য)।

এখন বুঝা আবহাক এই বে, মহর্ধি "সাধর্মাসম" ইত্যাদি নামে যে "সম" শক্তের প্রয়োগ করিয়াছেন, উহার অর্থ কি ? এবং উহার ছারা "ভাতি" স্থলে কাহার কিরূপ সমত্ব বা সাম্য মহর্ষির অভিপ্রেত ? ভাষাকার মহর্ষির এই স্তত্তের অবতারণা করিয়া, পরে মহর্ষির প্রথমোক "সাধর্ম্মাসম" নামক প্রতিষেধের অরূপ ব্যাখারে দারা উক্ত বিষয়ে তাঁছার নিজমত বাক্ত করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন যে, কোন বাদী প্রথমে তাঁহার নিজপক স্থাপনের হেতু প্ররোগ করিলে, তথন প্রতিবাদী যদি কোন একটা সাংখ্যানাজের বারা প্রত্যবস্থান করেন এবং তাঁহার ঐ প্রতাবস্থান পুর্বোক্ত বাদীর নিজ পক্ষ স্থাপনের হেতু হইতে অবিশিয়ামাণ অর্থাৎ তুলা হয়, ভাছা হইলে ঐ "প্রতাবস্তান"ই "দাংখ্যাদম" নামক প্রতিষেধ অর্থাৎ "দাধ্যাদমা" জাতি। "বৈধর্মাদম" প্রভৃতিরও পূর্ব্বোক্তরণ দক্ষণ বৃথিতে হইবে। স্থাপনার হেতু হইতে অবিশেষ কিরূপ, তাহা ভাশ্যকার পরে ভাতির সেই সমস্ত উদাহরণে প্রদর্শন করিয়াছেন। এথানে "অবিশিয়ামাণং স্থাপনা-হেতুতঃ" এই কথা বনিয়া "সাধৰ্ম্মাসন" প্ৰভৃতি হলে যে তাঁহার মতে বিশেষ হেতুর অভাবই সাম্য, ইংগও স্চনা করিয়াছেন। অর্থাৎ উত্তরহাদী ( প্রতিবাদী ) "হাতি" প্ররোগ করিয়া হাদীকে বলেন বে, ভোমার কথিত সাংশ্য বা বৈংশাও বেরুপ, আমার কথিত সাধর্ম্ম বা বৈংশাও তত্রপট ; কারুণ, তোমার কখিত সাদ্ম্য বা বৈধর্ম্মই সাধ্যসাধক হইবে, আমার কথিত সাধ্য্ম বা বৈধর্ম্ম সাধ্যসাধক इंदर ना, এ বিষয়ে বিশেব হেতু নাই। স্নতরাং বাদী ও প্রতিবাদী উভরের নিজ পক্ষ সমর্থনে বিশেব হেতুর অতাবই সামা। উহা দাবর্ত্মাদিপ্রযুক্তই হয়, এ জ্ঞা "সাধর্মোণ সমঃ" ইত্যাদি বিশ্বহে "দাধর্ম্মদ্ম" প্রভৃতি নানের উল্লেখ হইয়াছে এবং উত্তরবাদীর ঐরূপ প্রভাবস্থান বা প্রতিষেধকেই ঐ তাৎপর্যো "দাধর্মাদ্দ" ও "বৈধর্মাদ্দ" প্রভৃতি বলা হইরাছে, ইহাই ভাষাকারের তাৎপর্যা। পরবর্তী স্তভাষ্যে ভাষাকারের ঐরপ তাৎপর্য্য হাজ ২ইয়াছে। কলকথা, ভাষাকারের মতে উভয় পক্ষে বিশেষ হেতৃর অভাবই "দম" শব্দার্থ বা দামা। "ভাষ্যজনী"কার ভয়ত ভট্টও এইরূপই বলিয়াছেন। বার্তিককার উদ্যোতকরও পরে "বিশেষহেকভাবে। বা সমার্থা" ইত্যাদি সন্দর্ভের স্বারা

ভাষাকারের কথাই বলিয়াছেন। কিন্ত তিনি প্রথমে বলিয়াছেন বে, "স্থীকরণার্থং প্রয়োগঃ স্থঃ"। শৈৰাচাৰ্য্য ভাসৰ্ব্বজন্ত "ক্ৰায়সাৱে" বলিয়াছেন, "প্ৰযুক্তে হোতী সমীকরণাভিপ্ৰাৱেশ প্ৰসংক্ৰা ভাতিঃ"। অর্থাৎ বাদী বিভ পক্ষের হেড় প্রারোগ করিলে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ বা হেডকে নিজের পক্ষ বা হেতুর সহিত সমান করিবার উদ্দেশ্রেই "লাভি" প্রারোগ করেন। যদিও ভাহাতে বাদীর পক্ষ সমীকত হয় না, কিন্ত ভাষা হউক বা না হউক, প্রতিবাদী ঐ উলেপ্তেই "জাভি" প্রয়োগ করেন ; এই জন্মই প্রতিবাদীর দেই লাড়ান্তর "সাধর্ম্মাসম" প্রভৃতি নামে কথিত হইরাছে। বাদীর নিজপক স্থাপনের দৃথিত প্রতিবাদীর নিজপক স্থাপন বা জাতু।ভরের বাস্তব সামা নাই। কিন্তু প্রতিবাদী ঐ সাম্যের অভিমান করেন বলিয়া আভিমানিক সাম্য আছে। বস্তুতঃ উভন্ন পকে সাংশ্যা ও বৈংশাই সম অর্থাৎ তুলা। তাই উদ্যোতকর পরে লিখিরাছেন, "সাধ্র্যামেব সমং বৈধ্র্যা-দেব সম্মিতি সমাধঃ" ইত্যাদি। তাৎপর্যানীকাকার উহার ব্যাখ্যায় লিথিয়াছেন, "সাংশ্লামেব সমং বন্ধিন প্রারোগে ইতি শেব:"। কর্থাৎ প্রতিবাদীর যে প্ররোগে সাধর্ম্মাই সম বা তুলা, ভাছাই "সাধর্ম্মা-দম"। এইরাপ "বৈধর্ম্মানের দমং হত্র প্রয়োগে" এইরাপ বিগ্রহবাক্যাল্লদারে "বৈধর্ম্মাদম" প্রভৃতি শক্ষণ্ড "দাধর্ম্মাসম" শক্ষের ভাষ বছবীহি দ্যাদ, ইহাই তাৎপর্যাটীকাকাদেরে ব্যাখ্যার ছারা বুঝা যায়। বুজিকার বিশ্বনাথও বার্ত্তিককারের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে শেষে নিথিয়াছেন, "অথবা সাধর্ম্যামের সমং বতা স সাধৰ্ম্যসমঃ"। কিন্ত তিনি প্ৰথমে নিজে ত্তাৰ্থ ব্যাথ্যায় তৃতীয়া-ভংপুক্ষ সমাস্ট প্রহণ করিছাছেন'। তাহা হইলে প্রতিবাদীর প্রয়োগ বা "জাতি" নামক অসহজ্ঞরই সাধ্যাদি-প্রযুক্ত "সম" অর্থাৎ তুলা এবং বাদীর প্রয়োগ বা নিজ পক্ষ স্থাগনের সহিত (ভাষাকারোক্ত) বিশেষ হেতুর অভাবই ঐ জাত্যন্তরের সমস্ব বা তুলাতা, ইহাই বুঝা যায়।

কেই কেই বাদী ও প্রতিবাদীর (লাতিবাদীর) তুলাতাই পূর্ব্বাক্ত "সম"শলার্থ, ইহা বলিরাছিলেন। উন্দোত্তকর উক্ত মতের গওন করিতে বলিরাছেন বে, জাতি অনত্তর, সূতরাং জাতিবাদী প্রতিবাদী সর্ব্ব অনন্বাদীই হইরা গাঁকেন। কিন্ত বাদী প্রক্রণ নহেন। কারণ, তিনি সদ্ধাদীও হইরা গাঁকেন। তিনি সহ হেতুর বারা সহগক্ষেরও ছাগন করেন। স্ক্রেরাং জাত্যুত্তর হলে সাধর্ম্মাদিপ্রযুক্ত বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েই যে তুলা, ইহা কিছুতেই বলা বার না। বাদী নিজপক্ষ স্থাপনের হেতু প্রয়োগ করিলে সর্ব্বেই সর্ব্বপ্রকার "লাতি"র প্রয়োগ হইতে পারে, ইহাও কেহ কেহ বলিরাছিলেন। উল্লোভকর এখানে উক্ত মতেরও গওন করিতে বলিরাছেন যে, তাহা হইতে পারে না। কারণ, কোন বাদী যেখানে কোন হৈহর্ম্মাপ্রকৃক্ত নিজ পক্ষ স্থাপন করেন, সেখানে "উহকর্মন্মা", "অগকর্মসমা", "বর্ণ্যম্মা" ও "বিক্রান্মা" জাতির প্রয়োগ হইতে পারে না। পরে ইহা বাক্ত হইবে। উদ্যান্চার্য্যের মতে প্রয়াঘাতক উন্তর্গই জাতি, ইহা পূর্বেই বলিরাছি। অর্থাৎ গোহার মতে প্রতিবাদীর যে উন্তর বাদীর সাধনের ভান্ধ নিজেরও ব্যান্থাতক হয়, (কারণ, তুলাভাবে ঐ উত্তরকেও ঐরপ কল্প লাত্যুন্তর বারা থওন করা যায়) সেই

শব্দ চ সাধ্যাদীনাং কার্যান্তানাং ছলে তিঃ স্থা ইতার্থাৎ সাধ্যান্যান্ত্রপত্রিংশতি কাত্র ইতার্থঃ ।—বিশ্বনাধর্ত্তি

উত্তরই "জাতি"। স্নতরাং বাদীর সাধন ও প্রতিবাদীর জাত্যভবে যে, পূর্ব্বোক্তরূপ সাম্য, উহাই "সাধর্ম্মসম" প্রভৃতি শব্দে "সম" শব্দের অর্থ। প্রতিবাদীর সেই সমন্ত জাত্যভর সাধর্ম্মাদি প্রযুক্তই বাদীর সাধনের "সম" হওয়ার "সাধর্ম্মসম" প্রভৃতি নামে কথিত হইয়ছে। অর্থাৎ উছার মতে প্রতিবাদী কোন লাত্যভর কবিলে সর্বত্র তুলাভাবে অন্ত জাত্যভরের হায়াও প্রতিবাদীর ঐ উত্তরের পত্তন করা যাহ, এ জল্প বাদীর সাধনের ভাষ প্রতিবাদীর উত্তরের লাত্মাও প্রতিবাদীর উত্তরের লাত্মাও প্রতিবাদীর উত্তরের লাত্মাও প্রতার উহাই জাত্যভর প্রনের সাধন ও প্রতিবাদীর উত্তরের সামা। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাক্ষ শেবে উদ্যানাচার্য্যের উক্তরূপ মতের বর্ণন করিয়ছেন। কিন্তু তিনি উক্ত বিষয়ে সেখানে বার্ত্তিক কার উল্লোভকর ও তাৎপর্যানীকাকার বাচস্পতি মিস্তোর মত-বাাদ্যায় যে সকল কথা বলিয়াছেন, তাহার অনেক কথা এখন ঐ ভাবে বার্ত্তিক ও তাৎপর্যানীকার দেখিতে গাই না।

शृर्रसीक ठज़र्सिश्मिक बार्कित वित्यय गणन ७ छेमांबरमामि विवरत देनप्रात्रिकमच्छोमाराव বছ পূর্ম্মাচার্যা বহু বিচার করিয়া গিয়াছেন। তন্মধ্যে মহানৈদায়িক উদরনাচার্য্যের "প্রথোধ-দিদি" আছু উক্ত বিষয়ে স্থাবিস্তত হল্ম বিচার তাঁহার অসাহারণ প্রতিভা ও চিন্তাশক্তির পরিচায়ক। ঐ এম্ব "বোধসিদ্ধি" ও "ভাষণব্লিশিষ্ট" এবং কেবল "পৱিশিষ্ট" নামেও কবিত হইয়াছে। "তাৰ্কিক-রকা"বার বরদরাজ উহাকে কেবল "পরিশিষ্ট" নামেও উল্লেখ করিয়াছেন এবং তিনি ঐ প্রছামুসারেই জাতিতবের বিশ্ব বাখা। করিয়া গিরাছেন। পুর্কোক্ত জাতিতব এবং তছিময়ে মহানৈয়ায়িক উদরনাচার্বোর অপূর্ক্ চর্চা বুঝিতে হইলে প্রথমে বরদরাজের "তার্কিকরক্ষা" অবক্স পাঠা। মহা-নৈয়ারিক গঙ্গেশ উপাধার "তথ্যচিস্তামণি" গ্রন্থে পুর্বেগিক জাতিতত্ত্বের স্বিদেশ্য নিরূপণ করেন নাই। কিন্তু তাঁহার পুত্র মহানৈয়ায়িক বর্ষমান উপাধাায় "অধীকানয়তকবোধ" নামে লারভত্তের টীকা ক্রিয়া, তাহাতে পূর্ব্বোক্ত জাতিভয়েরও স্বিশেষ নিজ্ঞপ ক্রিয়া গিয়াছেন এবং তিনি উদ্মনাচার্যার "প্রবোধদিদ্ধি" প্রন্থেরও টীকা করিলা, উক্ত বিধার উদরনের মতেরও ব্যাথাা করিলা গিলাছেন। গ্রন্থেশ উপাধ্যারের পূর্ব্বে মহাটন্যায়িক জয়ন্ত ভট্টও ভারমঞ্জরী প্রছে মহর্ষি গোতমের স্থাতের ব্যাখ্যা করিয়া জাতিত স্বিশেষ নিজপণ করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার অনেক পরে মৈথিল মহামনীবী শক্ষর মিত্র "বাদিবিনোদ" নামে অপূর্ব্ব গ্রন্থ নির্মাণ করিয়া ভারদর্শনোক্ত বাদ, জন ও বিভঙার শাস্ত্রদ্যাত প্রভূতিক্রম বিশ্বভাবে প্রদর্শনপূর্বক ছাংদর্শনোক্ত সমস্ত জাতি ও নিগ্রহস্থানের দক্ষণাদি বধাক্রমে প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। শক্তর নিপ্রের অনেক পরে বাঙ্গাণী নবানৈয়ায়িক বিধনাথ প্ৰাননও ভারত্ত্তের বৃত্তি বচনা করিয়া, পূর্বোক্ত "কাতি" ও "নিএহস্থানে"র ব্যাখ্যা করিয়া গিয়াছেন। তাহাতে তিনিও যে ন্যায়দর্শনের ভাষাবার্ত্তিকাদি সমস্ত প্রাচীন গ্রন্থ এবং উদয়নাচার্য্যের "প্রবোধদিদ্ধি" ও শঙ্কর মিশ্রের "বানিবিনোদ" প্রভৃতি গ্রন্থেরও বিশেষরূপ অফুশীলন করিরাছিলেন, ইश বুঝিতে পারা বাব। শহর মিশ্রের ভার বিশ্বনাথও অনেক ছলে জাতি ও নিশ্রহছানের ব্যাখ্যার উদয়নাচার্য্যের মত এংশ করিয়াছেন। উক্ত বিষয়ে আরও বহু গ্রন্থকারের বিবিং বিচারের ফলে পূর্ব্বোক্ত "জাতি"র প্রকার-ভেদ ও উদাহরণাদি বিষয়ে প্রাচীন কাল হইতেই নানা মতভেদ হইরাছে। সেই সমস্ত মতভেদের সম্পূর্ণরূপে পরিজ্ঞান ও প্রকাশ এখন স্কুব নহে। সংক্ষেপেও

তংহা প্রকাশ করা থার না। মহামনীথী শহর মিশ্রও উক্ত জাতি বিষয়ে বহুদখ্যত নতই প্রকাশ করিয়া গিরাছেন। অভাভ মতাহুদারে উহার বিস্তার বর্ণন করেন নাই, ইহা তিনি নিজেও শেষে বলিয়া গিরাছেন'।

বাৎস্থায়ন প্রভৃতি নৈহায়িকগণের ভায় প্রাচীন কালে শৈবসম্প্রদায়ের নৈয়ায়িকগণ্ড গৌতদের স্থানুসারে "জাতি" ও "নিগ্রহস্থানে"র ব্যাখ্যা করিরাছিলেন। তদ্মসারে শৈব নৈয়ায়িক ভাদৰ্মজ্ঞ জাহার "ভাষদার" এছের অনুমান পরিছেদে গৌতমের হুত্রের উল্লেখ করিয়া জাতি ও নিগ্রহত্বানের নিরূপণ করিয়া গিয়াছেন। "ভারদারে"র অন্তাদশ চীকাকার সকলেই উহার বিশদ ব্যাখ্যা করিয়া গিরাছেন। জৈন দার্শনিক হরি ছন্ত্র পরিও "বড় দুর্শনসমুক্তর" আছে নৈয়াম্বিক মতের বর্ণনার জাতি ও নিগ্রহস্থানের ক্ষণ বলিগাছেন। ঐ প্রস্তের "ক্যুবৃত্তি"কার टेकन महामनीयो मणिएस एति विभागाद जायनर्गाताक ममख काणि व निवारसारना नक्ष्म व উনাহৰণ প্রকাশ করিয়া গিরাছেন এবং টীকাকার জৈন মহাদার্শনিক গুণবত্ব সুরি ঐ জাতি ও নিশ্রহস্থানের বিস্তত ব্যাখ্যা ও তদ্বিবরে বহু বিচার করিয়া গিরাছেন। বৌদ্ধশপ্রানাও নিজ মতামুদারে জাতি ও নিগ্রহস্থানের ব্যাখ্যা ও বিচার করিছাছিলেন। বাচম্পতি মিশ্র ও বরদরাজ প্রভৃতি, বৌদ্ধ নৈয়ায়িক দিগের ব্যাখ্যাবিশেষেরও উল্লেখপূর্বক খণ্ডন করিয়াছেন। ধর্ণাস্থানে ইহা ব জ ২ইবে। এইরূপ অভাভ সমন্ত দার্শনিক সম্প্রদারই ভারদর্শনোক্ত জাতি ও নিশ্রহ-স্থানের তথ্যক্ত ছিলেন। তাঁহারা সকদেই গৌতমের জারদর্শনোক্ত সমস্ত পণার্থে ই বিশেষ বাৎপল্ল ছিলেন, ইহা তাঁহাদিগের নানা এছের দারা বুকিতে পারা যায়। অবৈত বেদান্তাচার্য্য প্রীহর্ষ মিশ্রের ' ব্রুন্ধগুলান' পাঠ করিলে পদে পদে তাহার মহাবৈষাধিকত্বের প্রকৃষ্ট পরিচয় এবং পৌতমোক্ত জাতি ও নিগ্রহত্বানে পূর্ণ দৃষ্টির পরিচর পাওয়। যার। বিশিষ্টাবৈতবাদী ত্রীবেদান্তাচার্য। মহামনীয়া বেল্পটনাথ "ভাষপবিভত্তি" এছে তাহার ভারনশনে অসাবারণ পাণ্ডিতার পরিচর দিয়া সিরাছেন। তিনি ঐ প্রস্তের অনুমানাংগারে স্লায়দর্শনোক্ত জাতি ও নিপ্রস্থানের বিশেষরূপ ব্যাখ্যা ও বিচার ক্রিয়া গিয়াছেন। তুল্ম বিচার ছারা উক্ত বিহল্পে অনেক নৃতন কথাও বলিয়াছেন। তিনি পুর্বেধাক্ত সমস্ত জাতিকে (১) "প্রতিপ্রমাণসমা" ও (২) "প্রতিতর্কসমা" এই নামন্তর ছিবিধ বলিয়া তাঁহার যুক্তি অনুদারে উহার বাংখা। করিয়াছেন। বাছলাভরে তাঁহার ঐ সমস্ত কথা প্রকাশ করা সম্ভব নছে। বিশেব জিজাস্থ স্থবী তাঁহার ঐ গ্রন্থ পাঠ করিলে পূর্ব্বোক্ত জাতিতত্ত বিষয়ে জনেক প্রাচীন সংবাদ জানিতে পারিবেন।

বেছটনাথ "স্তারপরিভঙ্কি" গ্রান্থ পূর্বোক্ত জাতিতত্ত্বর ব্যাখ্যা করিতে বে "তত্ত্বত্বাকর" ও "প্রজ্ঞাপরিজ্ঞাণ" নামে গ্রন্থবারের উরেখ করিয়াছেন, উহা এখন দেখিতে পাওরা বাব না এবং তিনি বে বিকু মিশ্রের মতের উরেখ করিয়াছেন, তাঁহার গ্রন্থত দেখিতে পাওয়া বাব না। কিন্তু ঐ সমস্ত গ্রন্থবার বে, জাতি ও নিগ্রন্থখন বিষয়ে বহু চর্চ্চা ও বিচার করিয়াছিলেন, তাহা বেকটনাথের ঐ গ্রন্থ

বহুনাং সন্মতঃ পছা ছাতীনাদেব পর্লিতঃ।
 একদেশিনতেনাগাং প্রপঞ্জো নৈব ব্রিতঃ।

লাহিবিনোর।

পাঠে বুঝিতে পারা বার। কোন সম্প্রনায় গোতমোক্ত চতুর্বিংশতি প্রকার জাতি অস্থীকার করিয়া চতুৰ্দশ লাভিত্র সমর্থন করিয়াছিলেন। বেছটনাথের উক্ত "প্রজ্ঞাপরিজ্ঞাশ" গ্রন্থের বচনেও উক্ত মতের স্পষ্ট প্রকাশ আছে'। বেল্লটনাথ উক্ত বচনের অন্তর্মণ তাৎপর্য। কল্পনা করিবেও উক্ত মত বে প্রাচীন কালেও কোন সম্প্রধারে প্রতিষ্ঠিত ছিল, ইরা আমুরা উল্যোতকরের বিসারের হারা বুবিতে পারি। কারণ, পরবর্তী বর্চ হুত্রের বার্ত্তিকে উক্ষোতকর উক্ত মতের উরেখ-পূৰ্ব্যক গোতামাজ চতুৰিবংশতি ছাতির মধ্যে কোন ছাতিই যে নামজেন পুনক্ত হয় নাই, অর্থ-ভেল ও প্রারোগভেদবশতঃ সমস্ত জাতিরই যে ভেল আছে, ইহা সমর্থন করিয়া উক্ত মতের খণ্ডন করিয়াছেন। উক্ত মতবাদীদিগের কথা এই বে, প্রয়োগের ভেদবশতঃ জাতির ভেদ স্বীকার করিলে উহার অনন্ত তেল স্বীকার করিতে হয়। ভাহা হইলে উহা চতুর্বিংশতি প্রকারও বলা বায় না। এতহন্তরে উদ্যোতকর বনিয়াছেন বে, চতুর্বিংশতি প্রকারই জাতি, এইরণ অবধারণ করা হয় নাই। কিন্তু উদাহরশের ভেদবশতঃ এক প্রকার জাতিও অনেক প্রকারও হয়। বেমন একই "প্রকরণদনা" ছাতি চতুর্বিধ হর। পরুর যদি প্রায়োগভেদে ও উদাহরণ-ভেদে জাতিব ভেদ খীকার না করা যায়, ভাছা হইলে চতুর্দ্ধ জাতিও ত বলা যায় না। তবে যদি কোন অংশে অভেন থাকিলেও কোন অংশে ভেমও আছে বলিয়া চতুর্থশ জাতি বলা বায়, তাহা হইলে চতুর্থ পুরোক "উৎকর্ষদমা" প্রভৃতি চতুর্মিধ আতি দে ঐ পুরোক "বিকর্মমা" আতি হইতে ভির মতে, ইঙাও বলা যাব না। কারণ, "বিকল্পনা" জাতি হইতে "উংকর্ষণা" প্রভতি জাতির কোন জংশে ভেনও আছে; বথাস্তা'ন ইচা ব্রা বাইবে। উদ্যোভকবের এই সমন্ত কথার হারা ব্রা বার ব, পুরুষালে কোন ৌদ্ধসম্প্রদারথিশেরই গৌতমের জাতিবিশাগ অগ্রাহ্ম করিবা, চতুর্দ্দশ প্রকার ভাতি স্বীকার করিয়াছিলেন। তাঁহারা গোতমোক্ত "উৎনর্যদমা" প্রভৃতি দশপ্রকার ভাতির পাৰ্থকা জীকার করেন নাই। তাই উদ্দোতকর বলিখাছেন বে. ঐ দমন্ত ভাতিরও অভ ভাতি হুইতে কোন অংশে ভেদ আছে বলিয়া মহবি গোতম চতুবিবংশতি প্রকার জাতি বলিয়াছেন। কিন্ত চতুৰ্বিংশতি প্ৰকাৰই আতি, এইপ্ৰপ অংধানণ তাঁহার বিষক্ষিত নকে "নাম্মঞ্জনী"কার জনুস্ক ভট্টও উক্ত বিষয়ে বিচারপূর্বাক বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, সামানাতঃ জাতি অনম্ভপ্রকার, ইহা খীকাৰ্যা। কাৰণ, একপ্ৰকাৰ জাতির সহিত অন্য প্ৰকাৰ ভাতিৰও সংক্ৰ হুইতে পারে। স্বতরাং উরূপ সংকীর্ণ জাতি অসংখ্যপ্রকার হয়, ইহা স্বীকার্যা। কিন্তু অসংকীর্ণ জাতি অর্থাৎ যে জাতির সহিত অনা জাতির সংকর বা নিরত সম্বন্ধ নাই, সেই সমস্ত জাতি ভত্বিংশতি প্রকার, ইহাই মহর্ষি গোডমের বিবক্ষিত । বড় দর্শনসমূত্যের টাকারার

এতাপরিত্রপেপ্রতং—"বানভোহণি চ লাতীনাং আতথ্য চতুর্ছপ। উভাত্তনপুথর ভূতা বর্ণাধর্ণাসমাদরঃ"।
 —ইতাাদি ভারপরিত্তির।

শতালানিভা অভীনামসংকীর্ণেগাছরপ্বিক্ষরা চতুর্বিংশ্তিপ্রকারব্দুপ্রবিত্ত, নতু ওৎসংখ্যানিহ্নঃ কুত ইতি।—ভারণজ্বী।

গুলরত্ব ক্ষিত্ত ইংটি বলিয়াছেন'। "তর্বত্বাকর" প্রস্থকারও বলিয়াছেন বে', চতুর্কিংশতি লাতির উল্লেখ কতকগুলি জাতির প্রদর্শনের জন্য। কারণ, মহর্ষি গোতম দ্বিতীর অধ্যারে "অনাদন্যস্থাং" ইত্যাদি (২ম আ০, ৩১শ) ক্ষের দারা অন্যপ্রকার জাতিরও হচনা করিয়া গিয়াছেন। স্তর্গং ভীহার মতেও জাতি অন্তপ্রকার।

পূর্ব্বাক্ত চতুর্বিবংশতি প্রকার জাতির উদাহরণ প্রদর্শন না করিলে পূর্ব্বাক্ত কোন কথাই ব্রাধ্যর না। উদাহরণ বাতীত কেবল মংবি গোডমের অতি ছবোধ কতিপয় স্ত্রাবলম্বনে তাহার প্রদর্শিত জাতিতত্বের অক্তরারমা গুহার প্রবেশও করা ধার না। তাই ভাষাবার বাংগ্রাহন প্রভৃতি অসামানা প্রতিভা ও চিন্ত শতিক বলে পূর্ব্বাক্ত চতুর্বিবংশতি জাতির উদাহরণ প্রদর্শনহারা দহার ব্যবস্থা করিয়া কর

### ১। সাধৰ্ম্যসমা—( विভার হ'ত্র)

নমান ধর্মকে সাধর্ম। বলে। তোন বানী কোন সাধর্মা অথবা বৈধর্মারূপ হেতু ব কেম লাসের হারা কোন বর্মীতে তাঁহার সাধা ধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি কোন একটা বিপরীক সাধর্মায়ার প্রহণ করিল, তদ্বারা বাদীর গৃহীত দেই ধর্মীতে তাঁহার সাধার্ম্যের অভ্যবের আগত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "সাধর্মায়া" হাতি। যেমন কোন বাদী বলিকেন,— "আয়া সক্রিয়: ক্রিয়াহেতৃগুণবন্ধাৎ লাইবং।" অথাৎ আত্মা সক্রিয়,— বেমন কোর থণ আছে। বে সকল পদার্থে ক্রিয়ার কারণ গুণ আছে, দে সমস্ত পদার্থ ই সক্রিয়,—বেমন লোই। লোইে ক্রিয়ার কারণ গুণ সংযোগবিশের আছে,—এইরল আত্মাতেও ক্রিয়ার কারণ গুণ, প্রথন্ধ বা অদৃষ্ট আছে। অতএব আ্মা লোইের নাায় সক্রিয়। বাদী এইবংশ আ্মাতেও ক্রিয়ার কারণ গুণ, প্রথন্ধ বা অদৃষ্ট আছে। অতএব আ্মা লোইের নাায় সক্রিয়। বাদী এইবংশ আ্মাতে তাঁহার সাধ্য ধর্ম দক্রিয়ারের সংস্থাপন করিলে, ওখন প্রতিবাদীর বিদি বনেন বে, বিদি সক্রিয়ার লোইের সাধর্ম্যা (ক্রিয়ার কারণ গুণবর্চা) বশতঃ আ্মা সক্রিয় হয়, তাহা হইলে নিক্রিয় আকাশের সাধর্ম্যা বিভূত্ববশতঃ আ্মা নিক্রিয় হার্কার স্থাক্রত। স্বতরাং আত্মাতে নিক্রিয় আকাশের সাহর্ম্যা বিজ্ব কারণ স্বার্মার ক্রিয়ার আত্মাতে নিক্রিয় আকাশের সাহর্ম্যা বিজ্ব থাকার আ্মা নিজ্রিয় কেন হইবে না । আ্মা সক্রিয় লোইের নাথর্ম্যপ্রক্র সক্রিয়ার বিশ্বর আকাশের সাহর্ম্যপ্রক্র নিজিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। উক্র স্থলে প্রতিবাদীর এইরপ উক্র ভাষ্যাধারের মতে "সাহর্ম্যাস্থা" জাতি। বদিও উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর

<sup>&</sup>gt;। তবেৰমুভাবনবিবছবিকলতেবেন জাতীনামানভোহণাসংকীৰ্ণোবাহরপথিকভা চতুৰ্বিংশতি জাতিভেলা এতে আম্বিভাঃ — অপ্যক্তিত চীকা।

২। উক্তক "ওব্ঃপ্রাকরে" অধুনাং জাতীনামানভাগতত্বিংশভিবনৌ এবর্শনার্থী। "অন্তব্জস্থাশনিতাাদিনা কাডাভাবতেনারিতি।—ভারণবিত্তি ।

অভিমত বিভূম্ব কেতু আস্মাতে নিজিয়ান্তৰ সাধকই হয়; কারণ, বিভূ জবামান্তই নিজিয় হওয়ার বিভূম্ব ধর্ম নিজিয়ান্তৰ বাাধিবিনিট; স্মৃতরাং উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐ হেতু গ্রন্ট নহে, কিন্তু বানীর হেতৃই হুট। তথাপি উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতৃর দোহ প্রদর্শন না করিয়া, একাপ উদ্ভৱ করার তাঁহার উক্তি-নোষ বযুক্ত ঐ উত্তরও সহস্তর নহে, ভাষ্যকারের মতে উহাও জাতাত্তর। পরে ইহা থাক হইবে।

অথবা কোন বাদী বলিলেন, "শংকাহনিতাঃ কার্যাগাদ্বটবং"। অর্থাৎ শক্ষ অনিতা, বেহেত্ উহা কার্যা অর্থাৎ কারণজন্ত । কারণজন্ত পদার্থনাই অনিতা, বেহন ঘট । শক্ষও ঘটের ভার কারণজন্ত ; স্তরাং অনিতা । বাদী এই কপে অনিতা ঘটের সাধর্ম্য কার্যার হেত্র স্থারা শক্ষে অনিতাবের সংস্থাপন করিলে তথন প্রতিব'দী যদি বনেন বে, শক্ষে বেহন ঘটের সাধর্ম্য কার্যার আছে, তলাপ আকাশের সাধর্ম্য অমুর্ত্তরও আছে । কারণ, শক্ষও আকাশের ভার অমুর্ত্ত পদার্থ । স্থতরাং শক্ষও আকাশের ভার নিত্য হউক । অনিতা বটের সাধর্ম্যপ্রযুক্ত শক্ষ অনিতা হইবে, কিন্তু নিতা আকাশের সাধর্ম্যপ্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেত্ নাই । এখানে প্রতিবাদীর উক্তরাপ উত্তর "সাধর্ম্যাপ্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেত্ নাই । এখানে প্রতিবাদীর উক্তরাপ উত্তর "সাধর্ম্যাপ্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে মাধ্যা অমুর্ত্তর হেতৃর ঘারা বাদীর প্রেম্বাক্ত হেতৃতে "সংপ্রতিপক্ষ" দোমের উত্তাবন করাই উক্ত হলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্ত । কিন্তু ইহা অনহত্তর । কারণ, বাদীর প্রযুক্ত হেতু কার্যায়, তাহার সাধা ধর্ম অনিতামের ব্যান্তিবিশিষ্ট । কারণ, যে বা প্রার্থে কার্যান্ত বা কারণজন্তর আছে, সে সম্প্রতি পানার্থ মাহি প্রতিবাদীর অহিনত অমুর্ত্তর হেতু নিতামের ব্যান্তিবিশিষ্ট । কারণ, যে প্রতিবাদীর হৈত্ বালীর সং হেতুর প্রতিপক্ষ না হওরার উক্ত হলে প্রকৃত সংপ্রতিপক্ষ দোষ হইতে পারে না । বাদী ও প্রতিবাদীর হেতৃহয় কুলাবল না হইলে সেধানে সংপ্রতিপক্ষ দোষ হয় না । তৃতীয় স্বন্ধ জন্তব্য ।

# ২। বৈধৰ্ম্যসমা—( বিভীব হুত্ৰে)

বিকল্প ধর্মকে বৈধর্ম্য বলে। অর্থাৎ বে পদার্থে বে ধর্ম থাকে না, ভাষা ঐ পদার্থের বৈধর্ম্য। কোন বাদী কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্ম্যক্রপ হেড়ু বা হেডাভাসের হারা কোন ধর্মীতে ভাষার সাধ্য ধর্মের সংস্থাপন কমিল প্রতিবাদী যদি বাদীর দৃষ্টাপ্রপদার্থের কোন একটা বৈধর্ম্মানাত্র হারা বাদীর গৃষ্টাত সেই ধর্মাতে ভাষার দেই সাধা ধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করিয়া প্রভাবস্থান করেন, ভাষা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর দেই উত্তরের নাম "বৈধর্ম্যাসমা" জাতি। ধ্যেন পূর্বেবং কোন বাদী "আত্মা সক্রিয়ঃ ক্রিয়াহেতৃগুণবন্ধাৎ লোইবং" ইভাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া আত্মাতে সক্রিয়াত্রের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট লোই পরিছির পদার্থ, কিন্তু মাত্রা অগবিছির পদার্থ অর্থাৎ বিভূতি বিদ্যা ঐ অপরিছিরম ধর্ম্মা লোইে না থাকার উহা লোইের বৈধর্ম্য। স্মতরাং আত্মাতে সক্রিয় লোইর বৈধর্ম্য থাকার আত্মা সক্রিয় হইতে পারে না। কারণ, সক্রির পদার্থের বৈধর্ম্য থাকার আত্মা

অত এব আয়া নিজির হউক । আয়া স্ক্রিয় গোষ্টের সাধ্যাপ্রযুক্ত স্ক্রিয় হইবে, কির উহার বৈধ্যাপ্রযুক্ত নিজির হইবে না, এ ধিবরে বিশেষ হেতুও নাই। প্রতিবাদী এইরূপে বাদীর গৃহীত দুইান্ত লোষ্টের বৈধ্যামাত্র দারা আয়াতে বাদীর সাধা ধর্ম স্ক্রিয়বের অভাব নিজিন্তরের আগতি প্রকাশক করার, তাহার ঐ উত্তর ভাষ্যকারের মতে "বৈধ্যাসমা" জাতি। পূর্ব্বাক্ত সাধর্ম্যদামা জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী বিভূত্ব ধর্মকে আকাশের সাধর্ম্যার্রালে প্রহণ করিয়া, সেই নাধর্ম্যার্রারাই উক্তরণ আগতি প্রকাশ করেন। কিন্তু এই "বৈধর্ম্যান্যা" জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী ঐ বিভূত্বধর্মকে বাদীর দৃষ্টান্ত লোষ্টের বৈধর্ম্যার্রারাই উক্তরণ আগতি প্রকাশ করেন, ইহাই বিশেষ। পূর্ব্বাক্ত যুক্তিতে ভাষ্যকারের মতে ইহাও সম্ভ্রের নহে, ইহাও জাত্যুত্রর।

কথবা কোন বাদী পূর্লবং "শংকাংনিতাঃ কার্যান্তান্ত্রবং" ইতারি বাকা প্রয়োগ করিছা শংকা কনিতান্তের সংখাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বনেন যে, শংকা খেনন ক্ষনিতা ঘটের সাধর্ম্যা কার্যান্ত্র আছে, তক্রণ উহার বৈধর্ম্যা কর্মন্তর কাছে। করিল, শক্ষ ঘটের আয় মূর্ত্র পণার্থ নহে, কিন্ত্র ক্ষমন্ত্র। স্কুতরাং বে অমূর্ত্রর বটে না থাকার উহা ঘটের বৈধর্মা, তাহা শক্ষে থাকার শক্ষ ঘটের আয় ক্ষনিতা হইতে পারে না। স্কুতরাং শক্ষ নিতা হউক ? শক্ষ অনিতা ঘটের সাধর্ম্যাপ্রস্কুক্ত কনিতা হইবে, কিন্তু উহার বৈধর্ম্যাপ্রস্কুক্ত নিতা হইবে না, এ বিবয়ে বিশেষ হেতৃও নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তর্মণ উত্তর "বৈধর্ম্যাসমা" জাতি। কিন্তু ইহাও অস্ত্রের। কারণ, উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর অভিমত হেতৃ অমূর্ত্তর অনিতা ঘটের বৈধর্ম্যা হইলেও উহা নিতাবের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট বৈধর্ম্যা নহে। কারণ, অমূর্ত্ত পদার্থনিপ্রই নিতা নহে। স্কুতরাং প্রতিবাদীর অভিমত ঐ ব্যক্তিয়েরী বা ছই হেতৃ বাদীর গৃহীত নির্দ্ধের হেতৃর প্রতিপক্ষ না হওয়ার প্রতিবাদী ম হেতৃর হারা বাদীর হেতৃতে সংপ্রতিশক্ষ দেখে বনিতে পারেন না। স্কৃতীর স্তর ক্রইবা।

# ৩। উৎকর্ষসমা—(চতুর্থ ফরে)

বাদী কোন ধর্মীতে কোন হেত্ বা হেত্বাভাদের হারা তাঁহার সাধা ধর্মের সংখ্যান করিলে, প্রতিবাদী যদি বাদীর দেই হেত্র হারাই বাদীর গৃহীত দেই ধর্মীতে করিলানান কোন ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করিলা প্রভাবস্থান করেন, তাহা হবলে দেখানে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "উৎকর্ষদমা" জাতি। "উৎকর্ষ" বলিতে এখানে অধিলামান ধর্মের আরোপ। বেমন কোন বাদী পূর্বাবং "আত্মা সক্রিয়া ক্রিয়াহেতুগুণবরাং লোইবং" ইত্যাদি বাকা প্রয়োগ করিলে যদি প্রতিবাদী বলেন যে, ভাহা হবলৈ তোমার ঐ হেতু প্রযুক্ত আত্মা লোষ্টের ভাষ স্পর্শবিশিষ্টিও হউক বিদি ক্রিয়ার কারণ গুল আছে বলিয়া আত্মা লোষ্টের ভাষ সক্রিয়ার কারণ গুল আছে বলিয়া আত্মা লোষ্টের ভাষ সক্রিয়ার কারণ গুল আছে হলিয়া আত্মা লোষ্টের ভাষ স্পর্শবিশিষ্ট না হয়, তাহা হবলৈ লোষ্টের ভাষ সক্রিয়ার করিল হটা ক্রিয়ার করিল হাল আয়া লোষ্টের ভাষ প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, বাদীর গৃহীত সাধাধ্যানী— তাহার দৃষ্টান্ত পদার্থের সর্বাধ্যেই সমানধর্ম্যা না হইলে উহা দৃষ্টান্ত বলা যায় না।

স্বতরাং বাংটার গৃহীত দৃষ্টাত লোষ্টে বে স্পর্শবন্ধ থর্ম আছে, তাহাও বানীর সাধান্মী আত্মাতে থাকা আবজক। কিন্তু আত্মাতে বে স্পর্লবন্ধ থর্ম বিদানান নাই, ইয়া সকলেরই স্থান্তত। প্রতিবাদী বাদীর উক্ত হেতুর ঘারাই আত্মাতে ঐ অধিদানান ধ্যার্ম আগতি প্রকাশ করার তাহার ঐ উত্তর 'উৎকর্মনা" জাতি। ওইরূপ কোন বানী পূর্যবিৎ ''শক্ষোহনিতাঃ কার্যাত্মাং ঘটবং' ইত্যাদি প্রয়োগ করিলে, প্রতিবাদী বদি বলেন বে, তাহা হইলে শক্ষ বটের ভার ক্ষণবিশিষ্টও ইউক । কার্যাত্মনতঃ শক্ষ ঘটের ভার অপবিশিষ্টও কেন হইবে না । বন্ধতঃ কণবন্ধা বে শক্ষে নাই, উহা শক্ষে অবিদানান ধর্মা, ইহা সকলেরই বীক্রত। কিন্তু প্রতিবাদী উক্ত ক্ষলে বাদীর ঐ হেতুর ঘারাই শক্ষে ঐ অবিদানান ধর্মার আগতি প্রকাশ করার, ওংহার ঐ উত্তর 'উৎকর্মনা" আতি। ইহাও অনহত্তর। কারণ, বাদীর গৃহীত দৃষ্টাত্মগত সমন্ত হর্মাই বাদার গৃহীত সাধাধ্যা বা পক্ষে থাকে না, তাহা থাকা আবভাকও নহে। এবং কোন ব্যতিচারী হেতুর ঘারাও প্রতিবাদী দেই অবিদানান ধর্মার আগতি সমর্থন করিছে পারেন না। উক্ত ক্ষলে বাদীর গৃহীত হেতু কার্যান্ত আশের বাভিচারী। কারণ, তার্যা বা জন্ম প্রবিশ্বনাত্মই বাদার বাপবিত্র। কিন্তুর ঘারা ক্ষমেণ্ড করিল বাদার ক্ষমিত্র। ক্ষম্বন করিছে পারেন না। উক্ত ক্ষলে বাদার গৃহীত হেতু কার্যান্ত আশির বাভিচারী। কারণ, তার্যা বা জন্ম প্রধান করিছে পারেন না। কারণ, ঐ হেতু ক্রপের বাণ্যা নহে। প্রক্রম ওই ত্ত্র ফ্রারা। বারণ ক্ষমেণ্ড ক্রমেন বান্যান নহে। প্রক্রমণ্ড ত্ত্র ক্রমেণ্ড ক্রমেন বান্যান নহে। প্রক্রমণ্ড ত্ত্র ক্রমেন বান্ত্র ক্রমেন বান্ত্র ক্রমেন।

# ৪। অপকর্ষসমা—(চতুর্থ হলে)

"অপকর্ষ" বলিতে এখানে বিদ্যান্যন ধর্মের অপলাপ বা উহার অভাবের আপত্তি। বানী কোন ধর্মাতে কোন হেতু ও দৃষ্টান্ত বারা কোন দাখা হর্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বাদীর ঐ দৃষ্টান্ত বারাই তাঁহার গৃহীত ধর্মাতে বিদ্যান্য ধর্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বাদীর ঐ দৃষ্টান্ত বারাই তাঁহার গৃহীত ধর্মাতে বিদ্যান্য ধর্মের অভাবের আপত্তি করিয়া প্রতিরেধ বরেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর সেই প্রতিবেধ বা উভরের নাম "অপকর্মসমা" জাতি। যেমন কোন বাদী "আত্মা সক্রিয়: ক্রিয়াহেতু ওপবরাৎ, লোইবং"—এইরূপ প্রথান্য বহিলে প্রতিবাদী বিদ বলেন যে, আপনার ক্ষিত্ত দৃষ্টান্ত যে লোই, তাহা অবিস্কৃ অর্থাৎ সর্ব্যব্যাপী পদার্থ নতে, পরিচ্ছিল্ল পদার্থ। মতরাং আত্মাও ঐ লোঠের ত্যান্ন অবিস্কৃ হউক ? ক্রিয়ার কারণগুলবভাবেলত: আত্মা লোইর ত্যান্য সক্রিয় হইবে, কিন্ত লোঠের ত্যান্ন পরিচ্ছিল পদার্থ হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। বন্ধত: আত্মাতে যে বিস্কৃত্ব ধর্মাই বিদ্যান্য আত্যের হিলাবান বাদির প্রতিবাদী আত্মাতে ঐ বিদ্যান্য ধর্মের অভাবের (অবিভ্রেছ।) আপত্তি প্রকাশ করার, তাহার উক্ত উত্তরের নাম "অপকর্ষসমা" আতি। এইরূপ কোন বাদী "শংকাহনিতঃ কার্যান্থাং, ন্যইবং" এইবল প্রত্রোগ করিলে প্রতিবাদী বিদ্যান্য বাদি বলেন যে, শব্দ যদি কার্যান্তবন্ধতঃ বাটের ত্যান্য অনিত্য হয়, তাহা হইলে উহা ঘটের ত্যান্য অবশক্তিরজ্য প্রতাদের অবিষয় হউক ? বন্ধতঃ বট অবশেক্তিয়-আফ্ নতে, কিন্ত শক্ষ প্রবিদ্যান্য হর্মাণ করেন শক্ষ প্রবাদন্তিরপ্রকাশ হারাই শক্ষে ঐ বিদ্যান্য হর্মাণ ক্রিয়ান বন্ধা। প্রতিবাদী উক্ত স্থলে বাদীর গৃহীত হেতু ও দৃষ্টান্ত হারাই শক্ষে ঐ বিদ্যান্য হর্মের আলবের আগত্তি

প্রকাশ করার তাঁহার ঐ উত্তর ''লপকর্ষনম।" জাতি। পুর্বোক্ত যুক্তিতে ইংাও শসত্তর। পঞ্স ও ষ্ঠ স্থ্য জাইবা।

# ৫ | বর্ণ্যদান (চতুর্থ করে)

य अनार्ज वानीत माथा धर्म निन्छि नहर, किन्त मिनक, वानी सिर्ट अनार्थक डाँशत माताधर्म-বিশিষ্ট বলিয়া বৰ্ণন করেন। স্থতরাং "বর্ণা" শব্দের হারা বুঝা বায়—সন্দিগুলাগুক। উহা "পক্ষ" নামেও কথিত হুইয়াছে। এবং বে প্রার্থে বাদীর সাধা ধর্ম নিশ্চিতই আছে, তবিষয়ে কাহারই বিবাদ নাই, দেই পৰাৰ্থকে সপক্ষ বলে। উত্তৰ্গ পদাৰ্থ ই দৃষ্টান্ত হইবা থাকে। বেমন পুৰ্বেষ্টাক্ত "আত্মা দক্রিয়া" ইত্যাদি প্রয়োগে আত্মাই দক্রিয়ড্রপে বর্ণা, স্তত্থাং আত্মাই পক্ষ এবং দৃষ্টাস্ত लांडे मनक । धार "बाक्षावित्राः" हे । मिन आयारा नकहे व्यवित्रादतान दर्ग, स्टबार नक । দুঠান্ত ঘট দপক্ষ। কোন বাৰী কোন ছেতু এবং দুঠান্ত দাবা কোন পক্ষে জীহান্ত সাধা ধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী বৃদি বাদীর গৃহীত সেই দুরীতে বর্ণাত অর্থাৎ সন্দিশ্বসাধ্যকতের আগতি প্রকাশ করেন, ভাগ্র इहेल দেখানে প্রতিবাদীর দেই উত্তরের নাম "বর্ণ্যদম্ম" আতি। বেমন কোন বাদী "নাম্মা সক্রিয়: ক্রিলাণ্ডেগুণবর্ষাৎ লোষ্টব্ণ" এইরূপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তাহা হইলে লোষ্টও আত্মার ভার ২বা অর্থাৎ সন্দিল্পনাধাক হউক ? এইরূপ কোন यांनी "नास्मार्शन कार्यादांव घरेवर" बहेतल अध्यांग कतिरन अिंकतांनी यनि वानन रव, जाहा হুইলে ঘটও শব্দের ভার বর্ণা অর্থাৎ সন্দিয়নাধাক হুউক ? প্রতিবাদীর কথা এই যে, পক্ষ ও দুষ্টাস্ত সমানধর্মা হওয়া আবশুক। স্কুডরাং বাদীর পক্ষপদার্থের ধর্ম যে সন্দির্থনাধাকত্ব, তাহা দুষ্টান্ত পদার্থেও স্বীকার্যা। পরস্ত বাদীর গুঠাত যে হেতু তাঁহার গৃহীত পক্ষপদার্থে আছে, সেই দেতুই তাঁহার গৃগীত দৃষ্টান্তপনার্গেও আছে। স্কুতরাং বানীর দেই হেতুবশতঃ তাঁহার গৃহীত নেই দুষ্টান্তপনাৰ্থণ জাহার গৃহীত পক্ষপদাৰ্থের ভাষা সন্দিশ্বদাধাক কেন হইবে না ? কিন্ত ভাষা इहेरल बात छेहा मुझेख हरेएड शारत ना। कारन, मिनक्रिमाशक भनार्थ मुझेख हर ना। छेक স্থান প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "বর্ণাদমা" জাতি। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অন্ত্তর। भक्ष थ वर्ड एव जहेवा।

# ৬। অবর্ণাসমা—(চতুর্গ হলে)

পূর্নোক 'বর্ণো"র বিপরীত ''শ্বর্ণা"। স্থতরাং 'শ্বর্ণাসনা" জাতিকে পূর্নোক্ত 'বর্ণাসনার" বিপরীত বলা বায়। অর্থাৎ বাহা সন্দিশ্বদাধাক (বর্ণা) নহে, কিন্তু নিশ্চিতদাধাক, তাহা 'শ্বর্ণা"। নিশ্চিতদাধাক কই 'শ্বর্ণাত্ব"। উহা বালীর গৃহীত পক্ষে থাকে না, দৃষ্টাক্ষে থাকে। কিন্তু প্রতিবালী বলি বালীর গৃহীত পক্ষে দৃষ্টাক্ষণত ''শ্বর্ণাত্বে"র অর্থাৎ নিশ্চিতদাধাক দ্বের আপস্থি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে তাহার ঐ উত্তরের নাম 'শ্বর্ণাস্থা" জাতি। বেমন পূর্ন্বোক্ত স্থনে প্রতিবালী বলি বলেন বে, আলাপ্র লোষ্টের ভার নিশ্চিতদাধাক ইউক ? কারণ, পক্ষ ও দৃষ্টাক্ত

সমানংশা হওরা আবহাক। পরত বাদীর গৃহীত নে হেতু দৃষ্টান্ত লোটে আছে, ঐ হেতুই ভাহার গৃহীত পক্ষ আত্মাতেও আছে। স্তত্ত্বাং ঐ হেতুহশতঃ ঐ পক্ষ আত্মাও ঐ দৃষ্টান্ত লোটের ক্রার নিশ্চিতসাধাক কেন হইবে না । তাহা হইলে আর উহা পক্ষ হয় না । কারণ, বাহা সক্ষান্ত্রাক্ত, তাহাই পক্ষ হয় । এইরপ "শক্ষাহনিতাঃ কার্যান্ত্রাং ঘটবং," ইত্যাদি প্রারাগহনেও প্রতিবাধী বিদি পূর্ববং বাদীর গৃহীত পক্ষে দৃষ্টান্তর্গত "অবর্ধান্ত" অর্থাৎ নিশ্চিতসাধাক্ষের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে তাহার ঐ উত্তরও "অবর্ধান্ত" জাতি হইবে । পূর্ব্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও আসহত্তর । পঞ্চম ও বর্চ্চ স্ত্রে ভাইবা ।

### ৭। বিকল্পদমা-( চতুর্থ হতে )

বাদীর কবিত হেত্বিশিষ্ট দুষ্টান্ত পদার্থে অন্য কোন ধর্মের বিকলপ্রযুক্ত অর্থাৎ বাদীর ক্ষিত সেই হেড় পদার্থে অনা কোন ধর্মের ব্যভিচার প্রদর্শন করিয়া, প্রতিবাদী বদি বাদীর মেই হেতুতে তাঁহার সাধা ধর্মের বাভিচারের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর সেই উত্তর ভাষাকানের মতে "বিকল্লগনা" লাতি। যেমন কোন বাদী পর্যেক্তি "আত্মা সক্রিয়:" ইত্যাদি প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন হৈ, ক্রিয়ার কারণ স্থণবিশিষ্ট इंडेलिंड त्यस्त कांन खरा फक, त्यस्त लांहे, धवर कांन खरा नमू, त्यस्त नांगु, एकांन कियांव কারণ তাণবিশিষ্ট হইলেও কোন দ্রবা সক্রিয়, যেমন লোষ্ট এবং কোন দ্রবা নিজিয়, যেমন আত্মা, ইহা কেন হইবে না ? ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট হইকেই বে সে তাবা সক্রিয় হইবে, নিজ্জিয় হুইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। ভাগ হুইলে জিলার কারণ গুণবিশিষ্ট বলিয়া নোষ্টের নাম বায়ু প্রভৃতিও গুরু কেন হয় না ? স্কুতরাং ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট অধানাত্রই যে, একরণই নহে, ইহা ত্রীকার্য্য। উক্ত ছলে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "বিকল্লদ্ম" ছাতি। "বিকল্প" শক্রে অর্থ বিবিধ প্রকার বা বৈচিত্রা, উহার ফলিতার্থ এখানে বাণিচার। উক্ত স্থান বাদীর দুঠান্তপদার্থ লোটে তাঁহার হেতু ক্রিয়ার কারণগুণবতা আছে। কিন্ত ভাষাতে ৰ্মুস্থৰ্ম নাই। স্ত্তরাং বাদীর ঐ ধেতু ঐ স্থলে ব্যুস্থর্মের ব্যতিচারী। উক্ত স্থলে বাদীর হেতুতে ঐ গলুত্থপর্মের বাভিচার প্রদর্শন করিয়া, তজ্বারা বাদীর ঐ হেতুতে তাঁহার সাধা হর্ম দক্রিয়ত্বের ব্যভিচারের সংর্থনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। পুর্ব্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অনভ্তর। পঞ্চম ও বর্চ হতা স্তাইবা।

### ৮। সাধ্যসমা—( চতুর্থ করে )

"সাঞ্" শক্ষের অর্থ এথানে সাধ্যংশী। যে পদার্থ থেরপে পূর্ব্যদির নতে, সেই পদার্থই দেইরূপে হেতু প্রভৃতি অবরব প্রয়োগ করিয়া বাদী সাধন করেন। স্বতরাং ঐ অর্থে "সাদ্য" শক্ষের হারা সাধ্যংশীও ব্রা হার। যেনন পূর্ব্যেক্ত "আত্মা সক্রিয়ঃ" ইত্যাদি প্রয়োগস্থলে সক্রিয়ত্বরূপে আত্মা সাধ্যংশী। "শক্ষোহনিত্যঃ" ইত্যাদি প্রচাগস্থলে অনিত্যত্বরূপে শক্ষ নাধাধলা। কিন্তু বাহা দুষ্টাভক্ষপে গুহীত হয়, তাহা পূর্বাসিদ্ধই থাকার দাধা নহে। বেমন উক্ত স্থলে লোষ্ট সক্রিয়ন্ত্রনপে পূর্কসিন্ধই আছে এবং ঘট অনিতান্তরূপে পূর্বসিন্ধই আছে। লোষ্ট যে সন্তিম্ব এবং ঘট বে অনিতা, ইহা বানী ও প্রতিবাদী উভরেবই সীকৃত। স্করাং হেতু প্রভৃতি অবয়বের প্রয়োগ করিয়া উহা সাধন করা অনাবস্থাক। কিন্তু প্রতিবাদী যদি বাদীর সেই দুষ্টাজ্বপদার্থেও সাধাত্বের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে তাঁহার সেই উত্তর "নাধাসমা" জাতি। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত ছলে প্রতিশাদী বদি বংগন যে, "যেমন লোষ্ট, দেইরূপ আত্মা" ইহা বলিলে লোষ্টও আত্মার আর সক্রিয়ত্তরপে সাধা হউক? অর্থাৎ গোষ্ট যে সক্রিয়, এ বিষয়ে হেত कि ? তাহাও বলা আবস্তাক। এইজন "শক্ষোহনিতাঃ" ইত্যাদি প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, "বেখন ঘট, তজ্ঞপ শক্ষ" ইহা বলিলে ঘটও শক্ষের নাায় সাধ্য হউক ? অর্থাৎ ঘট বে অনিতা, এ বিষয়ে হেতু কি ? ভাষাও বলা আবস্থাক। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, পক ও দুষ্টাক্ত সমানধর্মা হওয়া আংশ্রক। কিন্ত বাদীর গুণীত দুষ্টাক্তও তাহার পক্ষের ন্যায় এরপে সাধ্য হইলে উহা দুটান্তই হয় না। কারণ, সাধ্য পদার্থ দুটান্ত হয় না। স্নতরাং দৃষ্টাভাগিত্বিশতঃ বাদীর ঐ অভ্যান হইতে পারে না। প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "গাখ্যসমা" জাতি। উদয়নাচার্যা প্রভৃতির মতে প্রতিবাদী বাদীর কবিত হেতু প্রযুক্তই বাদীর পক্ষ, হেতু এবং দুষ্টাস্ক বাহা পূর্ব্যসিদ্ধ, ভাহতেও সাধাবের আপত্তি প্রকাশ করিলে তাঁহার ঐ উত্তর "সাধ্যসমা" জাতি। পরে ইহা বাক্ত হইবে। পুর্ব্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অগছতর। কারণ, বাাপ্রিশুনা কেবল কোন সাংখ্যা ছাঙা কোন সাংগ্ৰহিছি বা আগতি হইতে পারে না। বানীর পক্ষের কোন সাধর্মানাত্র ঐ পক্ষের নাার তাঁহার দুটান্তের সাধাবের সাধক হেতু হয় না। পরস্ত অভ্যানের পক্ষগত সমন্ত ধৰ্মাই দুষ্টাতে থাকে না। তাৰা হটলে ঐ পক্ষ ও দুষ্টান্ত অভিন্ন পৰাৰ্থই হওৱায় কুলাপি দুষ্টাক্ত সিদ্ধ হয় না। সৰ্ববিই উক্ত যুক্তিতে দুষ্টাক্ত অসিদ্ধ হইলে অনুমান মাজেরই উচ্ছেদ হয়। স্থতরাং প্রতিবাদী নিজেও কোন অনুমান প্রদর্শন করিতে পারিবেন না। স্তরাং তাঁহার ঐ উত্তর নিজেরই বাাঘাতক হত্রায় অসহতর। পঞ্ম ও ষ্ঠ एक सहैवा

### ৯। প্রাপ্তিসমা—( দপ্তম ফরে )

শ্রোপ্তি" শব্দের অর্থ সম্বন। প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতৃ ও সাধা ধর্মের প্রাপ্তিবশৃতঃ সামা সমর্থন করিয়া নোবোদ্ভাবন করেন, ভাহা হইলে উহার সেই উত্তরের নাম "প্রাপ্তিসমা" জাতি। বেমন পূর্বেলিক হলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, এই হেতৃ কি এই সাধাধর্মকে প্রাপ্ত হইরাই উহার সাধক হয়। যদি বল, সাধাধর্মকে প্রাপ্ত হইরাই উহার সাধক হয়, তাহা হইলে ঐ হেতৃর সহিত ঐ সাধাধর্মের প্রাপ্তি অর্থাৎ সম্বন্ধ স্থীকৃত হওয়ার ঐ হেতৃর নায় ঐ সাধাধর্মেও যে বিদামান পদার্থ, ইহা স্বীকার্য্য। কারণ, উত্তর পদার্থ বিদামান না থাকিলে সেই উত্তরের পরম্পর সম্বন্ধ মন্তব হয় না। কিন্ত যদি ঐ হেতৃ ও সাধাধর্মের

এই উত্তর পদার্থ ই একত্র বিদামান থাকে, তাহা হইলে ঐ উত্তরের অবিশেষবশতঃ কে কাহার সাধক অথবা সাধ্য হইবে ? ঐ সাধ্য ধর্মান্ত ঐ হেতুর সাধক কেন হয় না ? কারণ, ভাহাও ভ ঐ হেতুর দহিত সম্বন। প্রতিবাদী এইরূপে বাদীর হেতু ও সাধাধ্যের প্রাপ্তিপক্ষ এইণ করিয়া উক্তরূপে প্রতিকৃত্ত তর্ক দারা বাদীর হেতুর সাধকত্ব পশুন করিলে তাঁহার ঐ উত্তর তাধ্যকারের মতে "প্রাপ্তিসম" লাতি। এইরণ বাদী কোন পদার্থকে কোন কার্যোর কারণ বলিলে প্রতিবাদী যদি পূर्वावर राजन रा, के भगर्थ यमि के कार्यात्क खाल हहेग्राहे छेश्रत बनक हर, छोटा हरेरन के कार्यात পর্বের বিদ্যমান পরার্থ, ইহা স্বীকার্য্য। নচেৎ উহার সহিত ঐ কারণের প্রাপ্তি বা সম্বর্জ ইইতে পারে না। কিন্তু যদি ঐ কার্যা ঐ কারণের ভার পূর্বেই বিদামান থাকে, ভাষা ইইলে আর ঐ পদার্থকে ঐ কার্যার জনক বলা বাহ না। স্কতরাং উহা কারণ্ট হয় না। প্রতিবাদী এইরূপে প্রতিকৃত্য তর্কের নারা বাদীর কথিত কারণের কারণত্ব থণ্ডন করিলে তাঁহার ঐ উত্তরও পূর্ব্যবহ "প্রাপ্তিদ্যা" ছাতি হইবে। কিন্তু ইহাও অনহতর। কারণ, বাহা বস্ততঃ বাদীর সাধাধর্মের ব্যান্তিবিশিষ্ট হেডু, তাহা ঐ সাধাধর্মকে প্রাপ্ত না হইরাও উধার সাধক হইতে পারে। ঐ হেডু ও সাধানপের যে ব্যাপাব্যাপক ভাব সমন্ধ আছে, তাহাতে ঐ উভয়ের অবিশেব হয় না। হেত ও দাধাধর্মের যেরপ সম্ভ থাকিলে হেতুর ভায় দাখা ধর্মেরও দর্বত পূর্ব্বসভা স্থীকার্য। হয়, সেইরপ সম্বন্ধ স্থীকার অনাংখ্যক এবং তাহা সর্ব্বিত সম্ভবও হয় না। এইরূপ ঘাহা বস্ততঃ কারণ বলিয়া প্রমাণসিদ্ধ, তাহাও কার্যাকে প্রাপ্ত না হইয়াও ঐ কার্যার জনক হয়। ঐ উভরের কার্য্য-কারণ-ভাব সহজ অংশ্রেই আছে। কিন্ত বেরূপ সহজ থাকিলে কারণের ন্তায় সেই কার্য্যেরও পূর্বংস্তা স্বীকার্য্য হয়, দেরপ দম্ম স্বীকার অনাবপ্রক। অষ্ট্র স্থান্ত প্রস্তীর।

# ১০। অপ্রাপ্তিসমা—( দপ্তম স্থতে

বাদীর কথিত হেতু তাঁহার সাধাধর্মকে প্রাপ্ত না হইরাই উহার সা , । হর এবং তাঁহার কথিত কারণও দেই কার্যাকে প্রাপ্ত না হইরাই উহার জনক হর, এই দ্বিতীয় পক্ষ গ্রহণ করিয়া প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতুর সাধকত্ব এবং কথিত কারণের কারণত্ব থণ্ডন করিলে, প্রতিবাদীর দেই উশ্বরের নাম "অপ্রাপ্তিসমা" জাতি। বেমন প্রতিবাদী যদি বলেন হে, প্রদীপ বেমন তাহার প্রকাশ পদার্থকে প্রাপ্ত না হইরা তাহার প্রকাশক হইতে পারে না, তক্রণ হেতুও তাহার সাধা পদার্থকে প্রাপ্ত না হইরা তাহার সাধক হইতে পারে না। কারণ, তাহা হইলে ঐ হেতু সেই সাধাধর্মের অভাবেরও সাধক হইতে পারে না। কারণ, তাহা হইলে ঐ হেতু সেই সাধাধর্মের অভাবেরও সাধক হইতে পারে। তাহা হইলে আর উহার দার দেই সাধাধর্ম্ম দিন্ধ হইতে পারে না। এইরূপ বহি বেমন দাহা পদার্থকে প্রাপ্ত না হইলে তাহার দাহ জন্মাইতে পারে না। ক্রতরাং হেতু সাধ্যধর্মকে প্রাপ্ত না হইলে তাহা উহার সাধকই হর না। বহি বাহার অইরূপ উত্তর "অপ্রাপ্তিদমা" জাতি। পুর্ব্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অদত্তর। অইন স্ব্রে মাইরা।

### ১১। প্রাক্সমা—( नदम প্রে)

প্রতিবাদী বাদীর ক্থিত দুষ্টাস্তেও প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া বাদীর অনুমানে দৃষ্টাস্ত দিছি দৌষ প্রদর্শন ক্রিলে, তাঁহার দেই উত্তর ভাষাকারের মতে "প্রদক্ষমা" জাতি। যেমন কোন বাদী "আঝা সক্রিয়: ক্রিয়াহেতু গুণব্রাৎ নোষ্টবং" এইরূপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী ধর্দি বলেন বে, লোষ্ট বে সক্ৰিয়, এ বিদরে প্ৰমাণ কি 🔊 ভবিবরে কোন প্রমাণ কথিত না হওরায় ঐ দুটাস্ত অগিন্ধ। এইরূপ "শক্ষোহনিতাঃ কার্যাস্থাৎ ঘটবং" এইরূপ প্রবোগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, বট যে অনিতা, এ বিষয়ে প্রমাণ কি ? তবিষয়ে কোন প্রমাণ কথিত না হওয়ায় ঐ দৃষ্টাস্ত অদিন। প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "প্রদক্ষদমা" ভাতি। উদয়নাচার্যোর মতে প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতু, পক্ষ ও দুঠান্ত, এই পৰাৰ্থজ্ঞাই পূৰ্ব্বোক্তরূপে প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া, বাদী তহিষয়ে কোন প্রমাণ প্রদর্শন করিলে তাহাতেও প্রমাণ প্রশ্ন করেন, এবং বাদী তাহাতে কোন প্রমাণ প্রদর্শন করিলে তাহাতেও আবার প্রমাণ প্রশ্ন করেন, অর্থাৎ এইরূপে প্রমাণ-প্রস্পরা প্রশ্ন করিয়া যদি অনবস্থা-ভাসের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "প্রদক্ষদমা" জাতি। কিন্তু ইহাও অনহতর। কারণ, বেমন কেহ কোন দুখা পরার্থ দেখিবার জন্ত প্রদীপ বাংশ করিলে, সেই প্রদীপ দর্শনের জন্ম শাবার অন্ত প্রদীপ গ্রহণ করে না, কারণ, অন্ত প্রদীপ বাতীতও দেই প্রদীপ দেখা যার; স্থতরাং দেখানে প্রদীপ দর্শনের জন্ম অন্ত প্রদীপ এহণ বার্থ,—এইরূপ বাদীর গৃহীত দৃষ্টাস্ত থাহা প্রমাণসিদ্ধ, তহিবরে আর প্রমাণ প্রদর্শন অনাবশ্রক। এইরূপ বাদীর হেতু এবং পক্ষও প্রমাণসিদ্ধ থাকায় ভবিষয়েও আর প্রমাণ প্রধর্শন আবশুক হয় না। কোন হণে আবশুক হইলেও সর্ব্যৱই প্রমাণপরকারা প্রবর্ণন আবেখক হর না। তাহা হইলে প্রতিবাদীর নিজের অস্থনাদেও তাঁহার বক্তবা দুটান্ত প্রভৃতি পদার্থে প্রথাণ প্রশ্ন করিছা দুটান্তাদির অদিদ্ধি বলা ধাইবে ; পুর্বোক্তরূপ অনবস্থাভাগের উভাবনও করা বাইবে। স্বতরাং তাঁহার পুর্বোক্তরূপ উত্তর স্বরাঘাতক হওরার উহা যে অসম্ভব্ত, ইহা তাঁহারও স্বীকার্যা। দশন সূত্র এইবা।

# ১২। প্রতিদৃষ্টাস্তদমা—( নবদ হত্তে)

বে পদার্থে বাদীর সাধাধর্ম নাই, ইহা বাদী ও প্রতিবাদী উত্তরহই সন্মত, দেই পদার্থকে প্রতিবাদী দৃষ্টাস্করণে প্রহণ করিলে তাহাকে বলে প্রতিদৃষ্টাস্ক বা প্রতিকৃপ দৃষ্টাস্ক। প্রতিবাদী যদি ঐ প্রতিদৃষ্টাস্কে বাদীর কথিত হেতৃর সন্তা সমর্থন করিয়া, তদ্বারা বাদীর সাধাধর্মী বা পক্ষে তাহার সাধাবর্মের অভাবের আগন্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে সেধানে প্রতিবাদীর সেই উত্তর ভাষাকারের মতে "প্রতিদৃষ্টাস্কদনা" জাতি। বেমন কোন বাদী "আআ। সক্রিয়া ক্রিয়াহেতৃত্রণকরাৎ লোটবং" এইরূপ প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী বদি বলেন যে, ক্রিয়ার কারশ গুণবন্তারূপ বে হেতৃ, তাহা ত আকাশেও আছে। কারণ, গুলের সহিত বায়ুর সংযোগ গুলের ক্রিয়ার কারশ গুণ।

ঐ বায়ুর সংযোগ আকাশেও আছে। স্বতরাং আত্রা আকাশের স্লার নিজ্যির ইউক গ ক্রিয়ার

কারণ গুণবতাবনতঃ আন্ধা যদি লোটের ন্যার সক্রিয় হয়, তাহা হইলে ঐ হেত্বনতঃ আন্ধা আকাশের ন্যায় নিজির হইবে না কেন ? প্রতিবাদীর এইরপ উত্তর উক্ত স্থলে "প্রতিদৃষ্টান্তসম" আতি। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর গৃহীত আকাশরণ দৃষ্টান্তই প্রতিদৃষ্টান্ত। উহাতে বাদীর ক্ষিত হেত্র সন্তা সমর্থনপূর্মক তদ্বারা বাদীর সাধাধ্যা আন্তাতে তাহার সাধ্যধ্য সক্রিরজ্ঞের সমর্থন করিয়া, বাদীর অন্ধ্যানে বাধ অথবা সংপ্রতিপক্ষ লোমের উদ্ভাবনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। এইরপ কোন বাণী "শংকাইনিতাঃ কার্যান্তাং, বইবং" এইরপ প্ররোগ করিলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। এইরপ কোন বাণী "শংকাইনিতাঃ কার্যান্তাং, বইবং" এইরপ প্ররোগ করিলে প্রতিবাদীর যদি বলেন যে, কার্যান্তবংশতঃ শক্ষ যদি বটের ন্যায় অনিত্য হয়, তাহা হইলে আকাশের ক্যার নিত্যও হউক ? কারণ, আকাশেও কার্যান্ত হেত্ আছে। কৃপ ধনন করিলে তম্মধ্যে আকাশও ক্যায় বা কন্ত পদার্থ। প্রতিবাদীর এইরপ উত্তরও "প্রতিদৃষ্টান্ত ক্রেতং নাই। স্থতরাং প্রকৃত হেতুশ্ন্ত কেবল ঐ প্রতিদৃষ্টান্ত উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর সাধ্যমাধক হর না। উদ্ধানার্যার্থ প্রতিবি মতে প্রতিবাদীর দাধ্যমাধন, ইহা মনে করিয়া, কেবল প্রতিদৃষ্টান্ত বারাই বাদীর সাধ্য ধর্মাতে তাহার সাধ্য ধর্মার আভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে সেই উন্তরের নাম "প্রতিদৃষ্টান্ত ক্রাতি। পূর্বোক্ত যুক্তিতে ইহাও অদহতর। একাদশ স্থল প্রতিবা।

# ১৩। অনুৎপত্তিসমা—( हानन হাত )

বাদী কোন পদার্থে কোন হেত্র বারা তাঁহার সাধ্য অনিতান্ধ ধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী খদি অহংপত্তিকে আপ্রর করিন, বাদীর ঐ হেতুতে দোবের উভাবন করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার সেই উত্তর "অহংপত্তিসমা" জাতি। উৎপত্তির পূর্ব্বে উহার যে অভাব থাকে, তাহাই এবানে অহংপত্তি। যেনন কোন বাদী ধলিলেন,—"শক্ষোহনিতাঃ প্রবন্ধানন্তরীয়ক বাং ঘটবং" অর্থানে অনিতা, বেহেতু উহা প্রয়ন্তর অনন্তর উৎপত্ন হয়, বেমন ঘট। এথানে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, শক্ষের উৎপত্তির পূর্বে তাহাতে ত ঐ হেতু নাই। স্পতরাং তথন শক্ষে অনিতান্ধান্ধ হল্যান করি করি করি করি হইলে আর উহাতে উৎপত্তি-মর্ম্ম নাই, ইহা স্মান্ধ হত্রাং বাদীর করিত ঐ হেতু (প্রয়ন্তর অনন্তর উৎপত্তি) শক্ষে অনিতান্ধের নাইন ইহা স্মান্ধ অনিতান্ধের সাধক হইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "অহুৎপত্তিসমা" জাতি। কিন্ত ইহাও অনন্তরর। কারণ, শক্ষের উৎপত্তি হইলেই তাহার সন্তা দিল হয়। তথন হইতেই উহা শক। তৎপূর্বের উহার সন্তাই নাই। স্পতরাং উৎপত্তির পূর্বের অনুহণ্ডর শক্ষে বাদীর ঐ হেতু নাই, অতর্থর তথন ঐ শক্ষ নিতা, এই কথা বলাই যায় না। পরন্ত প্রতিবাদী ঐ কথা যদিরা শক্ষের উৎপত্তি স্থাকারই করিয়াছেন। স্পতরাং শক্ষের অনিতান্ধও তাহার স্থাকাত হইরাছে। এরোদশ ক্র উইবা)।

# ১৪। সংশারসমা—( চতুর্বশ করে)

বাদী কোন পদার্থে কোন হেতুর ঘারা তাঁহার সাধাধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি সংশ্রের কারণ প্রদর্শন করিরা, সেই পদার্থে বাদীর সেই সাধাধর্ম বিষয়ে সংশ্র সমর্থন করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর দেই উল্লৱ "দংশরদমা" জাতি। বেমন কোন বাদী বলিবেন, "শব্দোহনিতাঃ প্রবন্ধজন্তবাং ঘটবং"। এধানে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, অনিতা ঘটের দাধর্ম্মা প্রযন্ত্রজন্তর শব্দে আছে বলিয়া শব্দে যদি অনিতাত্ত্বের নিশ্চর হয়, তাহা হইলে শব্দ নিতা, কি অনিত্য, এইরূপ দংশর কেন হইবে না ? এরূপ সংশ্যের 9 ত কারণ আছে ? কারণ, শক্ষ বেমন ইন্দ্রিরঞাহা, তত্রণ বট এবং তদ্গত বটন জাতিও ইন্দ্রিরগ্রাহা। বটন জাতির প্রত্যক্ষ না হইলে ঘটত্বৰূপে ঘটের প্রতাক্ষ হইতে পারে না। ঐ ঘটত জাতি নিতা, ইহা বাদীও স্বীকার করেন। স্থতরাং নিতা ঘটত্ব জাতি এবং অনিতা ঘটের সাধর্ম। বা সমান ধর্ম যে ইক্তিরপ্রাহত, তাহা শক্ষে বিদ্যমান থাকাৰ উহাব জ্ঞানছন্ত শক্ষ কি ঘটাৰ জাতির ন্তাৰ নিতা 🕈 অথবা ঘটের ভার অনিতা ? এইরূপ দংশয় অবশুই হইবে। কারণ, সমানধর্মজ্ঞান এক প্রকার সংশ্রের কারণ। স্তরাং কারণ থাকার উক্তরণ সংশব অবগ্রস্তাবী। সংশব্দের কারণ থাকিলেও যদি সংশয় না হয়, তাহা হইলে বাদীর অভিযত নিশ্চরের কারণ থাকিলেও নিশ্চর হইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "দংশ্যদদা" জাতি। উক্তরূপ দংশ্র সমর্থন করিয়া বাদীর হেতুতে সংপ্রতিপক্ষত্ব দোষের উদ্ভাবনই উক্ত হলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র । কিন্ত ইহাও অসহতর। कांद्रण, विस्तव क्या-िमकत्र क्ट्रेंटल मधानक्यांकान महन्यदि कांद्रण कत्र मा, हेश खीकांगा। नरहरू স্মানধর্মজ্ঞান স্থলে সর্ব্বতাই সংশব্ধ জ্মিবে। কোন দিনই ঐ সংশ্বের নিবৃত্তি হইতে পারে না। স্তরাং উক্ত হলে শক্ষে বাদীর কবিত হেতু প্রবন্ধনন্ত দিছ থাকার তপ্রারা শক্ষে অনিতাত্তরণ বিশেষ ধর্মের নিশ্চয়বশতঃ তাহাতে উক্তরণ সংশয় জন্মিতে পারে না ৷ কারণ, বিশেষ ধর্মনিশ্চর সংশবের প্রতিবন্ধক, ইহা সকলেরই স্বীকৃত। পঞ্চনশ স্থা ব্রউবা।

# ১৫ | প্রকরণসমা—(বাড়শ হত্তে)

হথাক্রমে বাদী ও প্রতিবাদীর সাধাধর্মকাপ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের নাম "প্রকরণ"। বাদীর খাহা পক্ষ, প্রতিবাদীর হাহা প্রকরণ বাদী প্রথমে কোন হেতুর হারা তাঁহার সাধাধর্মকাপ পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি উত্য পদার্থের সাধ্যম্ম বা বৈধর্মারা বা বৈধর্মারাপ অন্ত হেতুর হারা বাদীর দেই সাধাধর্মের অভাবরূপ প্রতিপক্ষের স্থাপন করেন, এবং উত্তরেই দেই হেতুহয়কে তুলা বলিয়া স্থীকার করিয়াই নিজ সাধানিপ্রের অভিনানবশতঃ অপরের সাধ্যমর্মকে বাধিত বলিয়া প্রতিবেধ করেন, তাহা হইলে দেখানে বাদী ও প্রতিবাদী উত্তরের দেই উত্তরই "প্রকরণসমা" জাতি। যেনল প্রথমে কোন বাদী "শক্ষোধনিতাঃ প্রবিদ্ধকত্তহাম হারবং ইত্যাদি বাকা প্রয়োগ করিয়া প্রবিদ্ধকত্ব হারা শক্ষে অনিতাহ পক্ষের সংস্থাপন

করিলে পরে প্রতিবাদী "শঙ্কো নিতাঃ প্রাবিশ্বাৎ শক্ষ্ববং" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া প্রাবিশ্ব হত্ত্ব দারা শক্ষে বাদীর সাধাধ্যা অনিতাহের অভান নিতাহের সংস্থাপনপূর্ণক বদি বলেন বে, শক্ষের ভার তদ্গত শক্ষ্য নানক জাতিও "প্রাবিশ" অর্থাৎ প্রবণেজিরপ্রাহ্ম এবং উহা নিতা পদার্থ, ইহা বাদীরও স্বীক্ত। স্প্রহাং ঐ শক্ষ্য জাতিকে দৃষ্টান্তরূপে প্রহণ করিয়া প্রাবিশ্ব হেত্র দ্বারা শক্ষে নিতাহই দিল্ল আছে। অত এব আর উহাতে কোন হেত্র দ্বারাই অনিতাহ সাধন করা বার না। বারণ, শক্ষে যে অনিতাহ বাহিত অর্থাৎ অনিতাহে নাই, ইহা নিশ্চিতই আছে। উক্ত স্থলে পরে বাদীও প্রতিবাদীর ভার যদি বলেন যে, শক্ষ যে প্রবন্ধকত এবং প্রক্ষেত্রত্ব হেত্ দে অনিতাহের সাধক, ইহা প্রতিবাদীরও স্বীকৃত। কারণ, প্রতিবাদী উহার শক্ষন বা অস্থীকার করেন নাই। স্প্রহাং ঐ প্রবন্ধকত হেত্র দ্বারা পূর্ণে শক্ষে অনিতাহই দিল্ক হওয়ার আর কোন হেত্র দ্বারা উহাতে নিতাহ্ব সাধন করা বার না। কারণ, শক্ষে যে নিতাহ্ব বাহিত, অর্থাৎ নিতাহ্ব নাই, ইহা পুর্বেই নিশ্চিত হইয়াছে। উক্ত স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী উত্তরেই উত্তর "প্রক্রণসমা" জাতি; কিন্ত ইহাও ক্ষমন্থত্বর। কারণ, উক্ত স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী ক্রেই নিল্ক হেত্র সহিত নিক্র হেত্র তুলাতাই যৌকার করিয়াছেন। স্থতরাং তাঁহারা কেইই নিল্ক হেত্র দ্বারা অপর প্রক্রের বাধ নির্ণন্ধ করিছে পারেন না। তাঁহাদিগের আতিমানিক বাহ নির্ণর প্রকৃত বাহনির্ণর নহে। সপ্রক্রম স্থন স্থাত্র বাহিন্ত্র বাহিন্ত্র বাহিন্ত্র বাহিন্ত্র আতিমানিক বাহ নির্ণর প্রকৃত বাহিন্ত্রির নহে। সপ্রক্রম স্থল স্থল প্রত্রের বাহিন্ত্র বাহিন্ত্র

# ১৬। অহেতুসমা—( बहोतन एख)

বাদী কোন হেত্র ছারা তাঁহার সাধাধর্মের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, এই হেতু এই সাধাধ্যের পূর্বে থাকিয়া উহার সাধন হয় না। কারণ, তথন এই সাধাধ্যে না থাকার কাহার সাধন হইবে । এবং এই হেতু এই সাধাধ্যের পরে থাকিয়াও উহার সাধন হয় না। কারণ, পূর্বে হেতু না থাকিলে ইহা কাহার সাধা হইবে । যাহা সাধাধ্যের পূর্বে নাই, তাহা সাধন হয় লা। কারণ, পূর্বে হেতু না থাকিলে ইহা কাহার সাধা হইবে । যাহা সাধাধ্যের পূর্বে নাই, তাহা সাধন হয় লা। এবং এই হেতু রূপণং অর্থাৎ এই সাধাধ্যের সহিত একই সমত্রে বিলামান থাকিয়াও উহার সাধন হয় না। কারণ, উভল্ল পদার্থ ই সমকালে বিলামান থাকিলে কে কাহার সাধন জ্বরা সাধা হইবে । উত্তর্গই উত্তরের সাধা ও সাধন কেন হয় না । স্থতরাং এই হেতু ধখন পূর্বেকি কাল্ডারেই লাধ্য সাধন হইতে পারে না, তথন উহা হেতুই হয় না, উহা অহেতু । প্রতিবাদীর উক্তরূপ উত্তরের নাম "অহেত্সগল" জাতি। এবং বাদী কোন পদার্থকে কোন কার্য্যের কারণ বলিলে, প্রতিবাদী বদি পূর্বেকিজরণে কোন কারণেই উহা নেই কার্য্যের কারণ হইতে পারে না, স্থতরাং উহা কারণই নহে, ইহা সমর্থন করেন, তাহা হইলে তাহার দেই উত্তরও "অহেতুদ্যা" জাতি হইবে। কিন্ত ইহাও অসহত্তর। কারণ হেতুর হারা সাধ্যদিন্ধি এবং কারণ হারা কার্যাৎশত্তি প্রতিবাদীরও স্থীকার্যা। নচেং তিনিও কোন পক্ষ স্থাপন এবং কোন কার্য্যে কোন পদার্থকৈ কারণ বলিতে পারেন না। সর্ব্যেই তাহার তাল উক্তরেণ প্রতিবেধ করিলে তাহাকে নীরবই থাকিতে হইবে। ১৯৭ও ২০শ স্ত্রে ক্রন্তর।।

# ১৭। অর্থাপত্তি-সমা—( একবিংশ করে)

কেছ কোন বাকাবিশেষ বলিলে, ঐ বাকোর অর্থতঃ যে অমুক্ত অর্থবিশেবের দ্বার্থ বোধ জন্মে, ভাহাকে বলে অর্থাণত্তি এবং সেই বোধের ঘারা করণ, ভাহাকে বলে অর্থাপতিপ্রমাণ। মংবি গোতমের মতে উহা অনুমান-প্রমাণেরই অন্তর্গত, অতিরিক্ত কোন প্রমাণ নহে। যেমন কেই যদি ববেন বে, দেবৰত জীবিত আছেন, কিন্ত গৃহে নাই। তাহা হইলে ঐ বাকোর অর্থতঃ দেবৰত বাহিরে আছেন, ইহা বুঝা যায়। কারণ, দেবদক্ষের বাহিরে সভা বাতীত তাঁহার জীবিতত্ব ও গৃহে অনভার উপপত্তি হর না। কিন্তু উক্ত বাক্যের অর্থতঃ দেবলতের পুত্র গৃহে আছেন, ইরা বুঝা বার না। কেই একপ বুঝিলে তাহা প্রকৃত অর্থাপত্তি নহে, এবং একপ বোধের বাহা সাধন, তাহাও অর্থাণত্তি-প্রমাণ নহে। উহাকে বলে অর্থাণত্তাভাষ। কোন বাদী প্রতিজ্ঞাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া, তাঁহার নিজ পক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি ঐ অর্থাপন্ত্যাতাদের ছারা বাদীর বাক্যের অন্তিমত তাৎপর্য্য কল্পনা করিয়া, বিপরীত পক্ষের অর্থাৎ বাদীর সাধ্য ধর্মীতে তীহার দাখা ধর্মের অভাবের সমর্থনপূর্ত্তক বাদীর অক্নমানে বাধ-দোষের উদ্ভাবন করেন, তারা হইলে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "বর্থাপত্তি-সমা" জাতি। বেসন কোন বাদী "শংকাহনিতাঃ প্রযন্ত্রজন্তবাৎ ঘটবৎ" ইতামনি বাকা প্ররোগ করিয়া, অনিতা ঘটের সাংখ্যা প্রবর্জন্ত ক্রমুক্ত শব্দ ঘটের ভাগে অনিতা, ইহা বলিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তাহা হইলে বুরিলাম, নিতা আঝাশের সাধর্ম্য স্পর্শন্ততা-প্রযুক্ত শব্দ আকাশের ভার নিতা। কারণ, আপনার ঐ বাবেরর অর্থতঃ ইহা বুঝা যায়। স্থতরাং আপনি শংকর নিতাত্ব বীকারই করায় শংক অনিতাত্ব যে বাধিত অর্থাৎ অনিতাত্ব নাই, ইহা স্বীকারই করিয়াছেন। স্ততরাং আগনি কোন হেতুর বারাই শক্তে অনিভাত সাধন করিতে পারেন না। উক্ত হলে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "অর্থাপর্তিদমা" আতি। কিন্ত ইহাও অদহত্তর। কারণ, বাদী উক্ত বাক্য বলিলে তাহার অর্থতঃ প্রতিবাদীর কথিত জক্ত অর্থ বুঝা বার না। উহা প্রকৃত অর্থাণত্তিই নহে। পরস্ত প্রতিবাদী ঐকপ বলিলে বাদীও প্রতিবাদীর বাক্যের অর্থতঃ জাঁহার বিপরীত পক বুঝা বার, ইহা বলিতে পারেন। কারণ, বাদীর ক্থিতরূপ অর্থাপত্তি উভর পক্ষেই তুল্য। পরস্ত প্রতিবাদী বে বাক্যের ধারা তাঁহার পক্ষ দিল, ইহা দমর্থন করিবেন, দেই বাক্যের অর্থতঃ তাঁহার পক্ষ অসিদ্ধ, ইহাও ব্ঝা যার বলিলে তিনি কি উত্তর নিবেন ? স্বভরাং তাঁহার ঐরপ উত্তর স্বব্যাধাতক বলিয়াও উহা অসহত্তর। উদরনাচার্য্য প্রভৃতির মতে বাদী "নন্দ শনিত্য" এইরূপ প্রতিক্রা বাকা প্রয়োগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন নে, তাহা হইলে ঐ বাকোর অর্থতঃ বুঝিলাম, শব্দ ভিন্ন সমস্তই নিতা। এবং বাদী "শব্দ অনুমানপ্রবৃক্ত অনিতা", ইং। বলিলে প্রতিবাদী यमि বজেন বে, তাহা হইলে ঐ বাকোর অর্থতঃ ব্রিলাম, শব্দ প্রভাকপ্রযুক্ত নিতা। কারণ, অর্থাপত্তির বারা ঐরপ বুঝা বার। স্বতগ্য শব্দের নিতাত্থ বীক্তই হওয়ার উহাতে অনিতাত্ত বাধিত, ইহা বানীর স্বীকার্যা। প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তরও "বর্গাণভিদ্যা" জাতি। পুর্বোক্ত বুক্তিতে ইহাও অসহতর। ২২শ হত এইবা।

### १४। अतिर्भव-ममा-( व्यवस्थित एवा)

ৰাদী কোন পদাৰ্থে কোন দৃষ্টান্তের নাধর্মাত্রপ হেতুর দ্বারা তাঁহার নাধা ধর্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি সকল পদার্থের সাধর্ম্মা সন্তা প্রভৃতি গ্রহণ করিয়া, তৎপ্রযুক্ত সকল পথার্থেই অবিশেষের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে তাঁহার সেই উভরের নাম "অবিশেষ-দমা" লাতি। বেমন কোন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ প্রায়ন্তভাৱাৎ ঘটবং" এইরূপ প্রবোগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে,বট ও শব্দে প্রবছন্তভাতরণ এক ধর্ম আছে বলিরা ধদি শব্দ ও ঘটের অনিতাত্তরণ অবিশেষ হয়, ভাষা চইলে সকল পনার্থেই সন্তা ও প্রমেড্র প্রভৃতি এক ধর্ম থাকায় সকল পনার্থেইই অথিশেষ হউক ? তাহা কেন হইবে না ? প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "অবিশেষ-সমা" জাতি। প্রতিবাদীর व्यक्तिश्राय धरे ता, रांनी यनि प्रकृत व्यार्थित अक्षत्रकृत व्यतिभय खोकांत्र करदन, लाहा हरेतन अञ्च-মানের পক্ষ, সাধ্য, হেতু ও দুষ্টান্তাদির ভেদ না থাকার তিনি উক্ত অনুমানই করিতে পারেন না। আৰু যদি তিনি দকল প্ৰাৰ্থেৰ একধৰ্মবন্ধা বা একজাতীয়ত্ব শ অবিশেষ্ট স্বীকার করেন, তাহা হইলে পদাৰ্থের নিত্যানিত্য বিভাগ থাকে না। অর্থাৎ সকল পদার্থ ই নিত্য অথবা সকল পদার্থ ই অনিতা, ইহার এক পক্ষই স্বীকার্যা। সকল পদার্থ ই নিতা, ইহা স্বীকার করিলে শক্ষের নিত্যন্তও স্বীকৃত হওয়ার আর ভারতে অনিভাত দাধন করা যায় না। সকল পদার্থই অনিভা, ইরা স্বীকার করিলে বিশেষতা শব্দে অনিতাত্বের দাখন বার্গ হয়। উক্ত স্থলে এইরূপে বাদীর অন্থবানে নানা দোবের উদভাবনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। কিন্ত ইহাও অদছত্তর। কারণ, উক্ত খলে প্রতিবাদী সকল পৰাৰ্থের বে অবিশেষের আপত্তি সমর্থন করিয়াছেন, তাহার সাধক কোন হেতু নাই। সন্তা বা আন্দেহত প্রভৃতি ঐরণ অবিশেষের বাংগ্রিবিশিষ্ট সাধর্ম্মা নছে। স্কুতরাং ভদবারা দকল পদার্থের একত্ব বা একজাতীয়ত প্রভৃতি কোন অধিশেব দিছ হইতে পারে না। পরত্ত প্রতিবাদী সকল পদার্থে ই অবিশেষের অন্তর্মান করিতে গোলে দুষ্টাস্কের অভাবে তাঁহার ঐ অন্তর্মান হইতে পারে না। কারণ, সকল পদার্থ দাধাংখ্যা বা পক্ষ হইলে উধার অন্তর্গত কোন পদার্থ ই দুষ্টাস্ত হইতে পারে না। পরত্ত প্রতিবাদী ধনি উহার অন্তর্গত ঘটাদি কোন পদার্থকে দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিয়াই সকল পদার্থে অনিতাত্ত্রপ অবিশেষই সাধন করেন, তাহা হইলে শব্দের অনিতাত্ব তাঁহার স্বীকৃতই হওয়ার তিনি আর উহার প্রতিষেধ করিতেও পারেন না। স্কতরাং তাঁহার উক্তরূপ উত্তর ব্যর্থ এবং স্থবাদাতক হওয়ার উহা অনুভত্তর। ২৪শ হতা স্তরীয়।

# ১৯। উপপত্তিসমা—(পঞ্চবিংশ ক্তে)

বাণীর পক্ষ এবং প্রতিবাদীর পক্ষ, এই উভয় পংক্ষ হেতুর সন্তাই এখানে "উপপত্তি" শক্ষের ছারা অভিনত। বাদী প্রথমে তাঁহার নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বাদি তাঁহার নিজপক্ষেরও সাধক হেতু প্রদর্শন করিয়া, নিজ পক্ষের আগত্তি প্রকাশ করিয়া কোবোন্তাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "উপপত্তিসমা" জাতি। বেদন কোন বাদী "শক্ষেছিনিত্তাঃ

প্রবিজ্ঞানাথ দটবং" ইতাদি বাকা প্রয়োগ করিয়া প্রবিজ্ঞানত হতুর হারা শব্দে মনিতাত্তরণ নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, শক্ষে বেমন অনিত্যতেও সাধক প্রবন্ধভাত হেতু আছে, তজ্ঞপ নিত্যত্তের সাধক স্পর্নপুত্তরূপ হেতুও আছে। স্তরাং ঐ স্পর্নপুত্ততা-প্রযুক্ত গগনের ন্তার শব্দ নিতাও হউক ? উভর পকেই বধন হেতু আছে, তথন শব্দে অনিতাওই रिक रहेरन, किस निटाए पिक रहेरन ना, हेरा कथनहे दना यात्र ना । প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর উক হলে "উপপত্তিদনা" জাতি। পূর্কোক্ত "সাধ্র্যাদন।" ও "প্রকরণদনা" জাতির প্রথোগ হলে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ ধরনোক্ষেণ্ড উহার হেতুকে ছাই বনিয়াই প্রতিপন করিতে প্রবৃত্ত হন। কিন্তু এই "উপপত্তিপমা" জাতির প্ররোগস্থানে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ স্থাকার করিয়াই তদ্দৃষ্টাত্তে অন্ত হেতুর দ্বারা নিজ পক্ষেরও সমর্থন করেন। তদ্দারা পরে প্রতি-বাদীর পক্ষের অনিজি সমর্থনই তাঁহার উদ্দেশ্র। যেখন পুর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী মনে করেন যে, শব্দে নিতাত দিল বলিয়া খাকাৰ্য্য হুইলে বানী আৰু উহাতে অনিতাত্ব সাধন করিতে পারিবেন না। কিন্ত ইহাও অনহতর। কারণ, প্রতিবাদী বর্থন বাদীর কবিত প্রগত্তকভার হেতুকে শক্তে অনি-ভাষের শাধক বলির। স্বাকার করিয়াছেন, তখন তিনি শক্ষের মনিতাত্ব স্বাকারই করিয়াছেন। শক্ষের অনিতার বীক্ষত হইলে তাহাতে আর নিতার স্বীকার করা বাব না। কারণ, নিতাত ও অনিতাত্ব পরস্পর বিক্র ধর্ম, উহা একাধারে থাকে না। পরস্ত প্রতিবাদী যে স্পর্শন্তভ্বকে শদে নিভাত্তের নাধক হেতু বলিরাছেন, তাহাও নিভাতের নাধক হর না ৷ কারণ, রূপরবাদি অনিভা গুণ এবং গ্ৰনাৰি ক্ৰিয়াতেও স্পৰ্শপুঞ্জ আছে। কিন্তু ভাষতে নিভাত না গাকায় স্পৰ্শপুঞ্জভা নিভা-ত্বের ব্যান্তিবিশিষ্ট ধর্ম নংহ; উহা নিতাছের বাভিচারী। অর্থাৎ স্পর্শশূর পদার্থমাত্রই নিতা নহে। স্তরাং শব্দে নিতার্গাধক হেতুও মাত্রে, ইহাও প্রতিবাদী বলিতে পারেন না। উদয়না-চার্য্য প্রভৃতির মতে "উপপ্রিপমা" জাতির প্রয়োগগুলে প্রতিবাদী তাঁহার নিজ পক্ষের সাধক কোন হেতু বা প্রমাণ প্রদর্শন করেন না। কিন্তু আমার পক্ষেও অবগ্য কোন হেতু বা প্রমাণ আছে, ইহা সমর্থন করেন। অর্থাৎ আমার গক্ষও সপ্রমাণ, বেংহতু উহা বাদী ও প্রতিবাদীর পক্ষের অন্তর্গত একতর পক্ষ-বেমন বাদীর পক্ষ, ইত্যাদি প্রকারে বাদীর পক্ষকে দুষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিয়া অত্যানবারা প্রতিব দা নিজ্পক্ষের দ্রমাণ্ড দানেপূর্ন্ত ব'দার অভ্যানে বাধ বা দংপ্রতিপক দোবের উভাবন করেন। পূর্বোক বৃক্তিতে ইহাও অসত্তর। কারণ, প্রতিবাদী বাদীর পঞ্চশে দপ্রমাণ বলিয়া স্বীকারই করায় তিনি আর কোনরপেই বাদীর পক্ষের পঞ্জন করিতে পারেন না। २०न शब सहेवा।

### ২০। উপলব্ধিসমা-(সপ্তবিংশ করে)

বাদীর কথিত হেতু না থাকিলেও কোন পদার্থে উংহার সাধা ধর্মের উপলব্ধি ধর, ইহা প্রদর্শন করিয়া, প্রতিবাদী বাদীর হেতুর অধাধকত সমর্থন করিলে তাহার দেই উত্তরের নাম "উপলব্ধিদমা" জাতি। বেমন কোন বাধী "শংশাহনিতাঃ প্রবন্ধ বভাষাৎ বটবং" ইত্যাদি প্রয়োগ করিলে প্রতি-

বাদী ধৰি বলেন যে, প্ৰবল বায়ুৱ আহাতে বলের শ্বাভক্তল বে শব্দ কলে, ভালা ও কাহারও প্ৰবছৰত নহে। স্থতনাং তাহাতে বাদীর ক্ষিত হেতু প্ৰাছৰত্ব নাই। কিন্তু তথাপি ভাষতে বাদীর সাধা ধর্ম অনিভাতের উপদত্তি হয়। স্কুডরাং প্রাক্তরত্ত্ব, শক্ষের অনিভাতের সাধক হয় না। উক্ত ছলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "উপল্রিদ্যা" জাতি। কিন্তু ইঞ্চাপ্ত অনহত্তর। কারণ, উক্ত স্থলে বাদী শব্দে অনিতাত্বের অভ্যানে প্রগত্তভাত্তকে কেন্তু বলিরা শব্দ যে কারণ্ডক, ইহাই বলিয়াছেন। শব্দবাত্রই প্রবন্ধরণ কারণ্ডক, ইহা তিনি বলেন নাই। বুক্ষের শাখা চরজ্জ শব্দও মল্ল কারণজ্জ। স্ততরাং তারাও অনিতা। ঐ শব্দ প্রবত্তজ্ঞ না হইলেও প্রবন্ধন্তত্ত হেতু শক্ষের অনিত্যাতের সাধক হইতে পারে। কারণ, বে সমস্ত পদার্থ প্রবর্জন্ত, দে সম্বতই অনিতা, এইরূপ নির্মে কুঞাপি ব্যতিগ্র নাই ৷ প্রতরাং উক্ত নির্ম বা বান্তি অনুবারেই বাদী শব্দে অনিত্যক্ষের সাধন করি:ত প্রবন্ধক্তরকে হেতু বলিতে পারেন। পরত্ত শব্দমানে প্রবন্ধ করত না থাকিলেও বর্ণাত্মক শব্দে উহা আছে। বানী তাহাতেই ঐ হেতুর বারা অনিতাত্ত্বের সাধন করিয়াছেন। স্থতরাং বাদীর ঐ হেতু তাঁহার পক্ষে অংশতঃ অসিছও নহে। ২৮শ পুত্র ক্রন্তবা।

উদয়নাচার্য্য প্রভৃত্তির মতে বাদী তাঁহার বাক্যে অবধারণবোধক কোন শব্দ প্রহোগ না করিলেও অৰ্থাৎ অবধারণে উহোর তাৎপর্যা না থাকিলেও প্রতিবাদী যদি বাদীর অবধারণবিশেষে তাৎপর্য্যের বিকল্প করিলা, বাদীর অনুমানে বাধাদি লোবের উন্তাবন করেন, তাহা হইলে উছোর দেই উত্তরের নাম "উপলব্ধিনম।" জাতি। বেমন কোন বানী "পর্কতো বহিমান্" এইরূপ প্রতিজ্ঞা-বাকা প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তার কি কেবল পর্বতেই বহি আছে ? অথবা পর্বতে কেবল বহিংই আছে १ কিন্ত উহার কোন পক্ষই বলা যার না। কারণ, পর্বত ভিন্ন পদার্থেও বহ্নি আছে এবং পৰ্মতে ৰহিভিন্ন পৰাৰ্গও আছে। এইরূপ বাদী ঐ ছলে "বুমাৎ" এই হেতুবাকা প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বংগন বে, তবে কি পর্ব্বতে কেবল ধুমই আছে ? অথবা পর্ব্বত-মাত্রেই ধুম আছে ? কিন্ত ইহার কোন পক্ষই বলা বার না। প্রতিবাদী বাদীর প্রতিজ্ঞাদি বাক্যে পূর্ব্বোক্তরণে তাঁহার অবধারণ-তাৎপর্য্যের বিকল্প করিলা সকল পক্তেরই খণ্ডন করিলে তাঁহার ঐ উত্তর "উপন্তিন্মা" লাতি। কিন্ত ইহাও অসহত্তর। কারণ, বাদীর প্রতিজ্ঞাদিবাকো জক্রণ কোন অবধারণে তাৎপর্যা নাই। তাহা হইনে তিনি "পর্মত এব বঙ্গিমান" ইত্যাদি প্রকার বাকাই বলিতেন। বাদীর ত'ং পর্যান্ত্রবাবে তাঁহার ঐ অভ্নানে কোন দোষ নাই। পরস্ত প্রতিবাদী উক্তর:প বাদীর অন্তিন্ত ত'ংপর্য। কল্পনা ক্রিনে তাঁহার বাজ্যেও উক্তরপে তাংপর্যাকরনা क्तिवा मकन भाकदर अञ्चन कत्रा यात्र । यथात्राप्त देश दाक स्ट्रेंद ।

# ২১। অনুপলব্ধিদমা—( উনজিংশ হত্তে)

উপলব্ধির অভাবই অনুপলব্ধি। বে পদার্থের উপলব্ধি হয়, তাহার সন্তা বীকার্যা। উপলব্ধি না হইলে অতুপন্তিপ্ৰবৃক্ত ভাহার অনৱ। ত্বীকাৰ্য্য। বাৰী অতুপন্তিপ্ৰবৃক্ত কোন পদাৰ্থের

অসভা দমর্থন করিলে প্রতিবাদী যদি দেই অমুপল্কিরও অমুপল্কিপ্রযুক্ত দেই পদার্থের দ্বা দমর্থন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর দেই উদ্ভরের নাম "অনুপ্রজিনমা" জাতি। বেমন শক্ষনিতাতা-বাণী মীমাংসক প্রাথমে শক্ষের নিভান্ত পক্ষ সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী নৈয়ায়িক বলিলেন যে, শক্ষ বদি নিতা হয়, তাহা হইলে উচ্চারণের পূর্বেও তাহার উপলব্ধি (শ্রবণ) হউক ? কারণ, আপনার মতে তখনও ত শব্দ বিদ্যমান আছে। এতছভবে বাদী দীমাংসক বলিলেন যে, হাঁ, তখনও শব্দ বিদ্যমান আছে ও চিরকালই বিদ্যমান থাকিবে। কিন্ত বিদ্যমান থাকিলেই যে, ভাহার প্রত্যক হুইবে, ইহা বলা যার না। তাহা হুইলে মেখাজন দিনে অথবা রাত্রিতে সূর্য্যদেব বিদামান থাকিলেও তথন তাঁহার প্রভাক্ষ কেন হয় না ? বদি বলেন যে, তখন মেখাদি অ'বর্ণবশতঃই তাঁহার প্রভাক্ষ হয় না, তাহা হইলে আমরাও বলিব যে, উচ্চারণের পূর্বের শব্দের কোন আবরণ আছে বলিয়াই তাহার প্রভাক হয় না। এতত্ত্তরে প্রতিবাদী নৈরারিক বলিলেন যে, স্থাদেষের সহত্তে প্রভাকপ্রতি-বন্ধক মেবাদি আবহণের উপলব্ধি হওয়ায় উহা থাকার্যা। কিন্ত উচ্চায়ণের পূর্বের শক্ষের কোন আবরণেরই ত উপল্জি হয় না। স্বতরাং অনুপণ্জিপ্রযুক্ত উহা নাই, ইহাই স্বীকার্য। তথন বাদী শীমাংশক ইহার দছত্তর করিতে অনুমূর্য হইরা যদি বলেন যে, উচ্চারণের পুরের শক্ষের কোন শাবরণের অমুণলজিপ্রযুক্ত বৰি তাহার অভাব সিভ হয়, তাহা হইলে সেই অমুণলজিরও অমুণলজি প্রযুক্ত অভাব দিছ হইবে। কারণ, সেই অনুগলজিরও ত উপলজি হয় না। অনুগলজিপ্রযুক্ত উধার অভাব সিদ্ধ হইলে উহার উপলব্ধিই সিদ্ধ হইবে। কারণ, অনুপলব্ধির অভাব উপলব্ধি-স্বরূপ। আবরণের উপলব্ধি দিন্ধ হইলে তথপ্রযুক্ত আবরণের সন্তাই স্বীকার্যা। স্থতরাং উচ্চারণের পূর্বে শব্দের কোন আবরণ নাই, ইহা ও আর বলা বাইবে না। এইরূপ উচ্চারণের পূর্বে অমুপল্জি প্রযুক্ত শব্দ নাই, ইহা বলিলেও খীমাংসক বদি বলেন বে, উচ্চারণের পূর্বের শব্দের যে অরপদ্ধি বণিতেছেন, দেই অফুপন্ধিরও ত উপদ্ধি হর না। সুতরাং অফুপন্ধি শুযুক্ত দেই অমুপন্তরির অভাব হে উপন্তরি, তাহা দিছ হওয়ার তৎপ্রযুক্ত উচ্চারণের পূর্বের শব্দের সম্ভাই দিছ হয়। দীমাংনকের উক্তরপ উত্তর "অনুপ্লব্বিন্মা" জাতি। কিন্ত ইহাও অসহভ্র। কারণ, উপদ্ধির অভাবই মুমুপন্ধি। স্কুতরাং উহা অভাব বা অদৎ বনিয়া উপদক্ষির বোগ্য সদার্থ ই নহে। কাঃণ, বে পৰাৰ্থে অভিত্ব বা দত্তা আছে, তাহারই উপলব্ধি হয়। বাহা অভাব বা অদৎ, তাহাতে সভা না থাকার তাহার উপলব্ধি হইতেই পারে না। বিনি অনুপদ্ধির উপলব্ধি হয় না বলিবেন, তিনি উহা সমর্থন করিতে এই কথাই বলিবেন। নচেৎ কমুপল্জির উপল্জি কেন হর না 🕈 এ বিবরে তিনি আর কোন যুক্তি বনিতে পাবেন না। কিন্তু যদি অভাবাস্ত্রক বলিয়া অমুপল্কি উপল্কির যোগ্যই নহে, ইহাই তিনি বলেন, তাহা হইলে অমুপল্কিপ্রযুক্ত ঐ অহুপণ্ডির অভাব (উপল্ডি) দিল হইতে পারে না। কারণ, বাহা উপল্ডির বোগ্য পদার্থ, ভাষারই অক্লপলভিত্র লাঙা অভাব সিজ হয়। ২খাতঃ উচ্চারণের পূর্বের শক্ষের এবং ভাষার কোন আবরণের যে অনুপদ্ধি, ভাষায়ও উপন্তই ইইয়া থাকে। আমি শব্দ এবং উহার কোন ভাবরপের উপ্লব্ধি করিতেছিলা, এই রপে ঐ অনুপ্রবিধি মানস প্রতাক্ষমিক। কর্পাৎ মনের বারা

উপন্ধির ভার উহার অভাব বে অনুপশ্ধি, তাহারও প্রত্যক্ষ হর। স্কৃত্রাং উচ্চারণের পূর্বের শক্ষ এবং উহার আবরণের অনুপল্ধির উপন্ধি হওয়ার উহার অনুপল্ধিই অস্থিত। অভারব মীমাংসকের উক্ত উত্তর অধুলক। ৩০শ ও ৩১শ হুত্র ক্রইবা।

### ২২। অনিত্যসমা— ( शरिংশ হতে )

বানী কোন পনার্থে হেতু ও দৃষ্টাস্ত ছারা অনিতাত্তরপ সাধ্য ধর্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি ঐ দুষ্টাস্তের সহিত সকল পণার্থের কোন সাংখ্যা অথবা কোন বৈংখ্যা গ্রহণ করিলা, তৎপ্রযুক্ত সকল প্ৰাৰ্থেএই অনিভাৱের আগতি প্ৰকাশ করেন, তাহা হইলে প্ৰভিৱানীৰ সেই উন্তরের নাম "মনিতাৰমা" জাতি। বেমন কোন বাদী "শংকাহনিতাঃ প্ৰযুত্তভাং ভটবং" ইত্যাৰি বাকা প্রয়োগ করিয়া, শব্দ ও ঘটের সাধর্ম্ব্য প্রবত্তভাত হেতুর দ্বারা শব্দে অনিভাতের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বদি বলেন যে, বটের সাংখাপ্রেয়ক্ত শব্দ বদি ঘটের ভার অনিত্য হয়, তাহা হইলে সকল পদার্থ ই ঘটের ভার অনিতঃ হউক ? কারণ, ঘটের সহিত সকল পদার্থেরই সন্তা ও প্রমেরত্ব প্রভৃতি সাধর্ম্য আছে। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এইরূপ উত্তর "অনিভাগমা" জাতি। পুর্ব্বোক্ত "অবিশেবদৰা" জাতির প্রয়োগ খনে প্রতিবাদী উক্তরণে দকন পদার্থের অবিশেষের আপত্তিই প্রকাশ করেন। কিন্ত "অনিতাদমা" কাতির প্রয়োগছতে বিশেষ করিছা সকল পদার্থের শনিত্যদের আপত্তি প্রকাশ করেন। অর্থাৎ উক্ত হলে বিপক্ষেও ( সাধাধর্মপুর বলিয়া নিশ্চিত নিতা পদার্থেও ) দণক্ষবের ( শনিতাত্বরূপ সাধ্য ধর্মাংজার ) আপতি প্রকাশ করেন। কিন্ত ইহাও অনহত্তর। কারণ, উক্ত হলে প্রতিবাদী সকল প্রার্থের অনিভাত্তের আপত্তি ধ্যর্থনৈ যে সন্তাদি হেতু অহন করিয়াছেন, উহা বাদীর দৃষ্টান্তের সাংখ্যামাত্র, উহা অনিভাছের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাংখ্যা নহে। স্বতরাং উহার বারা সকল পদার্থে অনিতাব দিল্প হইতে পারে না। তাহা হালৈ প্রতিবাদী বেধন বাদীর বাক্যকে অধিদ্ধ বলিতেছেন, তল্লপ তাঁধার নিজের বাক্যন্ত ক্ষমিদ্ধ, ইহাও ভাঁহার স্বীকার্য। হয়। কারণ, বাদীর বাক্য বেমন প্রতিজ্ঞাদি অব্যবস্থুক্ত, ডজ্রণ প্রতিবাদীর প্রতিষ্কেরাকাও প্রতিজ্ঞাদি অবয়বগুরু। অভএব বাদীর বাক্যের সহিত প্রতিবাদীর বাক্যের ঐক্লপ সাধর্ম্মা থাকার তৎ প্রযুক্ত বাধীর বাকোর স্তায় প্রতিবাদীর বাকাও অসিদ্ধ কেন হইবে না ? প্রতরাং ব্যাপ্তিশৃক্ত কেবল কোন সাংখ্যাপ্রযুক্ত সাধ্য ধ্যাখার সিদ্ধি হয় না, ইহা প্রতিবাদীরও স্বীকার্যা। বস্তুতঃ বে ধর্ম দুরাস্ত পদার্থে দাধ্য ধংশার দাধন অর্থাৎ ব্যাপ্তিবিশিষ্ট বুলিরা হলার্থ-রূপে নিশ্চিত হয়, তাহাই প্রকৃত হেতু। উহা দৃষ্টান্তের সাধর্ম্য এবং বৈধর্ম্য, এই উভয় প্রকার হর। পূর্ব্বোক্ত ছলে বাদীর কথিত প্রবন্ধরত্বত হেতু ঘটরুণ দৃষ্টাক্ত পদার্থে অনিভাত্বের ব্যাপ্রিবিশিষ্ট বলিয়া নিশ্চিত সাধৰ্ম্মা হেতু। স্মতবাং উহার দাহা শংকা অনিতাম দিছ হয়। কিন্তু প্রতিবাদীর অভিনত সভাদি হেতু উক্ত স্থলে অনিভাছেঃ সাধনে কোন প্রকার হেতুই হয় না। স্তুতরাং উহার বারা দকল পদার্থে অনিভাগের আপত্তি সংর্থন করা যায় না। ৩০শ ও ৩৪শ সূত্র জন্টবা।

### ২০। নিত্যসমা—( পঞ্চতিংশ হতে )

বালী কোন পদার্থে অনিভান্তরূপ সাধ্যধর্মের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবালী যদি ঐ অনিভান্ত নিতা, কি অনিতা, এইরাপ প্রশ্ন করিয়া, উভয় পকেই দেই পদার্থে নিতাত্তের আপত্তি সমর্থন করেন, তাহা হইলে তাঁহার দেই উত্তরের নাম "নিভাগমা" জাতি। বেমন কোন বাণী "শক্ষোহনিতাঃ" ইজ্যাদি বাকোর ছারা শব্দে অনিভাত্তরপ সাধাধ্যর্থার সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী ধনি বলেন যে, শক্ষের যে অনিতাত্ব, তাহা কি নিতা, অথবা অনিতা ? বনি উহা নিতা হব, তাহা হইলে উহা দৰ্মকালেই শব্দে বিদামান আছে, ইহা স্বীকাৰ্য্য। তাহা হইলে শব্দও দৰ্মকালেই বিদামান আছে, ইহাও খীকার্যা। কারণ, শব্দ দর্মকালে বিদ্যান্দ না থাকিলে তাহাতে দর্মকাণেই অনিভাত্ব বিদামান আছে, ইহা বলা ধায় না। ধর্মী বিদামান না থাকিলে তাহাতে কোন ধর্ম থাকিতে পারে না। কিন্ত শব্দ সর্বাবাদেই বিদামান আছে, ইহা তাকার্য্য হইলে তাহাতে নিতাত্তের আপত্তি অনিবার্যা। স্তত্মাং বাণী ভাহাতে অনিভাছের সাধন করিতে পারেন না। আর যদি বাদীর স্বীকৃত শক্ষের অনিতাত্ব অনিতাই হয়, তাহা হইলেও শক্ষের নিতাত্বাপত্তি व्यनिवार्ग। बादम, के व्यनिकाष व्यनिका इरेटन कान कारन छेश मस्य बाटक मा, देश चीकार्या। ভাহা হইলে যে সময়ে উহা শব্দে থাকে না, দেই সময়ে শব্দ অনিভাত্দান্ত হওয়ায় নিতা, ইতা श्रीकार्या। जनम नक निज्ञ नरह, व्यनिजान नरह, हैश क वना शहरव ना। कावन, व्यनिजारवद অভাবই নিতাত। স্থতরাং অনিতাত না থাকিলে তখন নিতাত্বই স্বীকার্যা। শক্ষের নিতাত স্বীকার্য্য হইলে বাদী আর ভাহাতে অনিভাবের সাধন করিতে পারেন না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এইরপ উত্তর "নিভাদমা" জাতি। উদর্বাচার্য্য প্রভৃতির মতে আরও বছ ছলে বছ প্রকারে এই "নিভাগনা" জাতির প্রয়োগ হয়। কিন্তু ইহাও অনছত্তর। কারণ, শব্দে জনিতার সর্বনাই বিদামান আছে, এই পক্ষ প্রহণ করিলে শবের অনিতাত স্বীকৃতই হয়। স্কুতরাং প্রতিবাদী শবে নিভাতাপত্তি সমর্থনে বে হেতু গ্রহণ করিয়াছেন, উহা নিভাতের বিকল্প হওয়ায় নিভাতের বাবক্ট হয়। মাহা বাধক, তাহা কথনই সাধক হইতে পারে না। ফলকথা, শব্দে সর্বানা অনিতাত হীকার করিয়া লইয়া, ওদরারা তাহাতে নিতাত্বাপত্তি সমর্থন করা বার না। আর শক্ষে অনিতাত অনিতা, এই পক্ষ এহণ করিবাও ভাষাতে নিতাছের আগতি সমর্থন করা বাব না। কারণ, শক্ষের উৎপদ্ধির পূর্ব্বঞ্চালে এবং ধ্বংসকালে শক্ষের সন্তাই না থাকার তথন তাহাতে অনিতাত্ত নাই কথাঁথ নিতাছই আছে, ইহা বলা বাম না। ধলীর সরা বাতীত ভাষতে কোন ধর্মের সতা সমর্থন করা হার না। পরত্ত শব্দে কোন কালে নিভারও আছে এবং কোন কালে অনিতাত ও আছে, ইহাও বলা বার না। কারণ, নিতাত ও অনিতাত পরম্পার বিরুদ্ধ ধর্ম। অভএব পুর্বোক্ত উভয় পক্ষেই শক্ষের নিতাত্বাপত্তি সমর্থন করা বায় না। ৩১শ সূত্র सहेवा।

### ২৪। কার্য্যসমা—( দপ্তজিংশ প্রে)

বাদীর অভিমত হেতৃকে অধিত্ব বলিয়া অনভিমত হেতৃর আরোপ করিয়া, তাহাতে ব্যক্তিচার দৌব প্রদর্শন করিলে প্রতিবাদীর দেই উভরের নাম "কার্যাসনা" জাতি। উদরনাচার্য্য প্রভৃতির মতে বাদীর পক্ষ, হেতু অথবা দুষ্টাস্তের মধ্যে যে কোন প্রার্থকৈ অসিত্ব বলিয়া নিজে ভাতার কোন সাধকের উল্লেখপূর্বাক ভারাতেও দোব প্রদর্শন করিলে দেই উত্তর "কার্যাসমা" জাতি। বেমন কোন বাদী "শংকাহনিতাঃ প্রধন্তানস্ততীয়কতাৎ ঘটবৎ" ইত্যাদি ভাষবাকা প্রবোগ করিলে প্রতিবাদী বদি বংগন বে, শক্ষের অনিভাত্ব দাধনে বে "প্রবস্থানস্করীরকত্ব" হেতু বলা হইয়াছে উহা কি প্রবাহের অনস্তর উৎপত্তি অথবা প্রবাহের অনস্তর অভিব্যক্তি ? প্রবাহের কার্যাত অনেক প্রকার দেখা যায়। কোন হলে প্রয়ন্তর অনস্তর ভজ্জ অবিদামান পদার্থের উৎপত্তিই হয় এবং কোন স্থলে প্রবাছের অনস্তর বিদাদান পদার্থের অভিবাক্তিই হয়। স্থতরাং প্রবাছের অনস্তর শব্দের কি উৎপত্তিই হর অথবা অভিবাজি হর ? কিন্তু প্রবাস্থ্য অনস্তর শব্দের যে, উৎপত্তিই হব, ইহা অসিত্র। কারণ, বাদী কোন হেতুর ছারা উহা সাধন করেন নাই। স্থতরাং প্রথক্তের অনস্তর অভিব্যক্তিই তাঁহার অভিনত হেতু বুঝা বার। কিন্ত তাহা হইলে বাদীর ঐ হেতু অনিতাত্ত্বে ব্যভিচারী হওরায়, উহা অনিতাত্ত্বে সাধক হয় না। কারণ, ভূগতে জগাদি বহ পদার্থ বিলামান আছে, এবং নানা স্থানে আরও অনেক নিতা পদার্থও আছে, সেই সমস্ত প্রার্থের প্রবাদ্ধর অনস্তর উৎপত্তি হয় না, কিন্তু অভিবাজিই প্রভাক্ষ হয়। স্বভরাং চিরবিদামান বা নিত্য পদার্থেরও প্রবান্তর অনস্তর অভিব্যক্তি হওয়ার বিষয়তা সহজে ঐ হেতু তাহাতেও আছে, কিন্ত ভাহাতে বাদীর অভিনত সাধ্যধর্ম অনিভাছ না থাকায় ঐ হেতু তাহার ঐ সাধানর্মের ব্যভিচারী। ফলকথা, বক্তার প্রবছন্ত বিদামান বর্ণাত্মক শব্দের প্রবণরূপ অভিব্যক্তিই হয়, অবিদ্যমান ঐ শব্দের উৎপত্তি হয় না, ইহাই স্বীকার্ব্য হইলে আর উহাতে অনিতাত্ত সিছ হইতে পারে না। উক্ত হলে প্রভিবাদীর এইরূপ উত্তর "কার্য্যদনা" জাতি। কিন্তু ইহাও অসহতর। কারণ, যে পদার্থের অভিয়াক্তি বা প্রভাক্ষের প্রভিব্যুক্ত কোন আবরণাদি থাকে, প্রেয়ত্বজন্ত সেই আবরণাদির অপদারণ হইলে দেই পদার্থের অভিবাক্তি হয়। কিন্তু শক্ষের বে কোন আবরণাদি আছে, তদ্বিরে কোন প্রমাণ না থাকার শব্দের অভিব্যক্তিতে প্রয়ন্ত হেতু বলা বাহ না। স্নতরাং শক্ষের উৎপত্তিতেই প্রবন্ধ হেতু, ইহাই বলিতে হইবে। অর্থাৎ বক্তার প্রবহনত বর্ণাত্মক শক্ষের উৎপত্তিই হল, ইহাই স্বীকার্য।। উক্ত বৃক্তি অসুসারে পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রবাহের অনস্তর উৎপত্তিই বাদীর প্রতিমত দিছ হেতু। স্তত্তরাং বাদীর প্রতিমত ঐ হেতু অদিজও নহে, ব্যভিচারীও নহে। প্রতিবাদী ইহা স্বীকার না করিলে প্রমাণ দ্বারা উহা বশুন করাই উহোর কর্ত্তর। কিন্ত তিনি তাহা না করিয়া বাদীর অনভিমত হেতুকে হেতু বলিয়া, তাহাতে ব্যভিচার আদর্শন করিলে ভাষাতে বাদীর অভিমত প্রেলিক কেতৃ ছাই ইইতে পারে না। ১৮শ কুত্র अर्थेदा ।

মহর্ষি পূর্ব্যাক্ত এখন জ্বান্তর ছারা "সাধ্যাসম" এভতি চতুর্বিংশতি প্রকার প্রতিবেশের

( জাতির ) উদ্দেশ করিয়া, পরে খিতীর সূত্র ইইতে গুল্ম প্র পর্যান্ত ব্যাক্রমে ঐ সমস্ত জাতির কলপ বলিয়া, ঐ সমস্ত জাতি যে অসহত্তর, ইহাও সর্প্রজ পূথক স্ত্রের ছারা ব্যাইরাছেন । উহাই জাতির পরীক্ষা । মহর্বির উদ্দেশ্য এই বে, যে কারণেই হউক, জিগীয়ু প্রতিবাদিগণ পূর্ণ্পোক্ত নানা প্রকারে অসহত্তর করিলে, বাদী সহত্তর ছারাই তাহার খণ্ডন করিবেন । স্ততরাং সর্পত্র জাতাত্তর হলে বাদীর বক্তব্য সহত্তর মহর্ষি পৃথক্ স্থ্রের ছারা স্থানা করিয়া গিয়াছেন । কিন্ত প্রতিবাদী পূর্ণ্পোক্ত কোন প্রকার জাতাত্তর করিলে বাদী যদি সহত্তর ছারা উহার খণ্ডন করিতে অসমর্থ হইরা, প্রতিবাদীর জায় জাতাত্তরই করেন, তাহা হইলে দেখানে তাহারা উত্তেই নিগৃহীত হইবেন । তাহাপিগের দেই বার্থ বিচার-বাকোর নাম ক্রথাভাস"। মহর্ষি জাতি নিরপণের পরে ক্রশ স্ত্র হইতে পাঁচ স্থ্রের ছারা দেই ক্রথাভাস" প্রদর্শন করিয়া, এই প্রথম আহিক সমাপ্র করিয়াছেন । ফ্রাস্থানে তাহা ব্রুণ ঘাইবে।

এখন এখানে পুর্বোক্ত দর্বপ্রকার জাতির দাতটা অল বুঝিতে হইবে ও মনে রাখিতে हरेरे । यथी—(১) शक्ता, (२) नक्तन, (०) उथान, (८) शास्त्रन, (८) करनड, (७) कन, (१) मन। তন্মধ্য পূর্ব্বোক্ত "সাংখ্যাসমা" প্রভৃতি চভূবিংংশতি প্রকার লাভিই লক্ষা। মংবি ঐ সমন্ত লক্ষ্য নির্দেশ করিয়া বথাক্রমে উহাদিগের লক্ষণ বলিয়াছেন। স্কুতরাং উক্ত সপ্তাক্ষের মধ্যে প্রথম ও বিতীয় অব মহর্ষি নিজেই বলিয়াছেন। তৃতীয় অব "ইখান"। বেরপ জানবশতঃ ঐ সমত জাতির উখিতি হয়, তাহাই উখান অর্থাৎ জাতির উখিতি-বীজ। চতুর্গ অঙ্গ "পাতন"। পাতন বনিতে কোন প্রকার হেছাভাসে নিপাতন। অর্থাৎ প্রতিবাদী জাতান্তর করিয়া বাদীর কথিত হেডুকে যে, কোন প্রকার হেডাভাগ বা ছষ্ট হেডু বনিয়া প্রতিপাদন করেন, তাহাই "পাতন"। পঞ্চম অঞ্জ "অবদর"। "অবদর" বলিতে প্রতিরাদীর জাতি প্ররোগের অবদর। বে সমত্রে বে কারণে প্রতিবাদী জাতান্তর করিতে বাধা হন, তাহাই উহার অবদর। বে সময়ে প্রতিবাদী সভাকোভাদিবশতঃ ব্যাকুণচিত্ত হইরা বক্তব্য বিষয়ে অবধান করিতে পারেন না, তখন নেই অনবধানতারূপ প্রমানবশতঃ এবং কোন স্থলে সভ্তরের প্রতিভা অর্থাৎ ক্ষান্তি না হওয়ায় প্রতিবাদী পরাজয় ভয়ে একেবারে নীরব না থাকিয়া জাতান্তর কথিতে বাধ্য হন। স্থতরাং প্রমাদ ও প্রতিভারানি দর্মপ্রকার জাতির পঞ্চম অল "অবদর" বনিয়া কথিত হইয়াছে। বৰ্ষ অৰু "ফল"। অৰ্থাৎ প্ৰতিবাদীর জাতি প্রয়োগের ফল। জাতান্তর করিয়া বাদী ৰথবা মধ্যস্থগণের বেরূপ ভ্রান্তি উৎপাদন করা প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য থাকে, দেই ভ্রান্তিই তাঁধার আতি প্রবোগের ফল। সপ্তম অঙ্গ "মূল"। মূল বলিতে এখানে প্রতিবাদীর জাভুান্তরের ছুইছের সুল। অর্থাৎ মন্থারা প্রতিবাদীর হেতু বা জাত্যভরের ছটত নির্ণয় হয়। ঐ সুল দিবিদ্য সাধারণ ও অসাধারণ। তরাথো অব্যাথাতকরই সর্ব্ধেপ্রকার জাতির সাধারণ ছুইত্ব মুগ। কারণ, প্রতিবাদী কোন প্রকার জাতান্তর করিলে তুগাভাবে তাঁহারই কথাসুদারে তাঁহার ঐ উত্তরও ব্যাহত হইরা বার। স্কুতরাং সর্বপ্রকার জাতিই স্ববাধাতক বলিয়া অসহত্তর। স্ববাদাতকত্বশতঃ দৰ্মপ্ৰকাৰ জাতিরই ছুইত স্থাকাৰ্য্য হওয়ায় স্ববাদাতকত্বই উহার সাধারণ

ছটক মুল। অনাধারণ ছটক মূল জিবিধ-(১) বুকাকহীনত। (২) অবুক্ত আক্ষের স্বীকার, এবং (০) অবিষয়দুভিত্ব। ব্যাপ্তি প্রভৃতি বাহা হেতৃর বুক্ত অল, তাহা লাতিবাদীর অভিযত হেতৃতে না থাকিলে অথবা ভাতিবাদী কোন অযুক্ত অঙ্গ গ্ৰহণ করিয়া, তংপ্রযুক্ত জাত্যান্তর করিলে অথবা তাঁহার ঐ উত্তর প্রকৃত বিষয়ে সম্বন্ধ না হইরা, অক্ত বিষয়ে বর্তমান হইলে ভজারাও তাধার জাতু।ভবের ছটার নির্ণয় হয়। তবে দর্জ্ঞ দর্জপ্রকার জাতিতে তুলাভাবে উহা সম্ভব না হওৱার উক্ত যুকাক্ষীনত্ব প্রভৃতি অদাধারণ ছটত মূল বলিরা কথিত হইরাছে। মংবি বে জাতির অসভ্তরত্ব বুঝাইতে বে হুত্র বলিয়াছেন, দেই হুত্র দারা দেই জাতির ছুইতের মূল (সপ্তম মঙ্গ ) প্রচনা করিয়াছেন। যথাস্থানে তাহা ব্যক্ত হুইবে। ভাব্যকার প্রাকৃতি প্রাচীনগণ শাতির পূর্বোক্ত দপ্তাক বাক্ত কৰিয়া বলেন নাই। পরবর্তী মহানৈরায়িক উদয়নাচার্য্য অতি স্থন্ম বিচার করিয়া "প্রবোধসিদ্ধি" প্রান্থ পুর্বের্মাক্ত সপ্তাক্ষের এবং মহর্বি-ক্রিত চতুর্ব্বিংশতি প্রকার জাতির আরও অনেক প্রকার ভেদের বিশ্ব ব্যাখ্যা করিয়াছেন। সূত্র ও ভাষাাদিতে ঐ সমস্ত সম্পূর্ণরূপে বাক্ত না হওয়ার ঐ সমস্ত অতি গুড়, তাই তিনি বিশ্বরূপে উহা বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন, ইহাও শেবে "লক্ষ্য লক্ষণমুখিতিঃ স্থিতিপদং" ইন্তাদি শ্লোকের ছারা বৰিয়াছেন। উন্ননের ঐ প্রন্থ মুক্তিত হয় নাই। "তার্কিকরকা" প্রান্থ মহানেরায়িক ব্রদ্রান্ধ লাতির পূর্ব্বোক্ত দর্থান্দের বর্ণন করিয়াছেন'। কিন্ত তিনিও বাহুগা ভয়ে সমস্ত অঙ্গের বিস্তৃত বাখ্যা করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন বে, "উথান", "পাতন", "ফল" ও "মূল", এই চারিটা বন্ধ "প্রবাধনিদ্ধি" নামক "পরিশিষ্টে" বিস্তৃত আছে; অভএব ঐ শ্রন্থে পঞ্জিমশালী হইবে। অর্থাৎ উদর্বনাচার্য্যের ঐ গ্রন্থে বিশেষ পরিশ্রম করিকেই উক্ত বিষয়ে সমস্ত তত্ত্ব জানা বাইবে। ফলকথা, দৰ্মতেই দমত জাতির দাত্তী অক বুঝা আবস্তাক। পরে আমরা বথাস্থানে ইহা প্রকাশ করিব। কিন্তু বাহন্যভাবে সর্কাঙ্কই সমস্ত অহ প্রকাশ করা সম্ভব হইবে না। আম্বরাও এই প্ৰকাষ অখ্যায়ের ব্যাখ্যায় ব্রদ্রাজের ভাগ এখানে বলিতেছি,—"ব্যং বিস্তরভীর্বঃ" । ১ ।

"নক্ষাং নক্ষণমূখিতিঃ স্থিতিগৰং মূলং ধনাং পাতনং বাতীনাং সনিপেৰ্যমতৰখিনাং প্ৰবান্তমূক্তং রহ" ইতি। বয়স্ত সংগ্ৰহাধিকারিশে। নিজনান্তীতা। ন ঝাতৃতবন্ত ইতি। ৩১।—ভাকিকিঃশা।

ব্ৰহাই বক্ষব্ৰানং পাতনাৰস্থে কলং। ব্ৰমিতাসংমতাসাং ওলোজে বকালকণে।
প্ৰমানং অতিভাগনিগ্ৰামব্যক্ত বৃতঃ। ক্ষত প্ৰিমিট্ডেফ্ৰ্ব্য বিশ্ববভীৰকঃ।
"ক্ষ"হ্পান্থীকং, কৃতিভিত্ৰভালে নিপাতনং, এবোগকলং বোৰহ্ল্কেতি চতুইবং "এবোগনিভি"নামনি
"প্ৰিশিট্ডে" বিস্তুত্ৰিতি তংগতিমন্থালিভিউনিতবং। তব্ৰ ক্ষেক্সং—

<sup>(</sup>১) "লকাং" সামাভবিশেব থাতিষ্ক্রপং। (২) "লফবং" তহসাধারণো যর্দ্ধ:। (৬) "উবৈতি"গুরুজ্বাতীনা-ম্থানহেত্:। (০) "ভিতিপকং" আতি শ্রেগাবসর:। (০) "হুলং" সাধারণামাধারণক্রইবন্লং। (৬) "ক্লং" আতি মধোজনং বাবিনগুরা আছি ইতি হাবং। (৭) "পাতনং" আতুংস্তবেশ বাহিসাধনে আপালমসিদ্ধরাদি মুব্বং। "স্বিশেবং" আতাবার্থভেবসহিতং "রহং" প্রভাব্যাদিব্ সাকলোনাভিব্যক্তবাব্তিগৃহং।—আনুপ্রত্ত "লচুকীপিকা" জীকা।

ভাষ্য। লক্ষণস্ত্ৰ— অমুবাদ। লক্ষণ কিন্তু—

# সূত্র। সাধর্ম্যা-বৈধর্ম্যাভ্যামুপসংহারে তদ্ধর্ম-বিপর্যায়োপপত্তেঃ সাধর্ম্য-বৈধর্ম্য-সমৌ॥ ২॥ ৪৩৩॥\*

অনুবাদ। সাধর্ম্ম্য ও বৈধর্ম্ম্য হারা "উপসংহার" করিলে অর্থাৎ সাধ্যধর্মীর সংস্থাপন করিলে, সেই সাধ্যধর্মীর ধর্ম্মের অর্থাৎ বাদীর সাধনীয় ধর্মের অভাবের উপপত্তির নিমিত্ত অর্থাৎ বাদীর সাধ্যধর্ম্মীতে তাঁহার সাধ্যধর্ম্মের অভাব সমর্থনোন্দেশ্যে সাধর্ম্ম্য ও বৈধর্ম্ম্য হারা প্রত্যবস্থান। (১) "সাধর্ম্ম্যসম" ও (২) "বৈধর্ম্ম্যসম" প্রতিবেধ।

বিবৃতি। সমান ধর্মের নাম "সাধর্ম্মা" এবং বিরুদ্ধ ধর্মের নাম "বৈধর্ম্মা"। বাদীর গৃহীত হেতৃ তাহার পক্ষ ও দৃটান্ত, এই উভরেই থাকিলে উহাকে ঐ পক্ষ ও দৃটান্তর সমানধর্ম বা "দাধর্ম্মা" বলা ঘার এবং উহার বিপরীত ধর্ম হাইলে তাহাকে "বৈধর্ম্মা" বলা যার। স্ত্রে "উপসংহার" শব্দের অর্থ সংস্থাপন বা সমর্থন। বাদী বে পদার্থকৈ কোন ধর্মবিশিষ্ট বিলিয়া সংস্থাপন করেন, সেই পদার্থকৈ বলে সাধ্যধর্ম। যেমন "লাকাহনিতাঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞা করিলে সেথানে অনিতাত্বরূপে শক্ষই সাধ্যধর্মী এবং শব্দে অনিতাত্ম ধর্মেই সাধ্যধর্ম। স্থেরে "তক্ম্ম" শব্দের ঘারা বাদীর সেই সাধ্যধর্মীর ধর্ম অর্থাৎ সাধ্যধর্ম বা সংস্থাপনীর ধর্মেই বিবিক্ষিত। "বিপর্যায়" শব্দের অর্থ অভাব। "উপপত্তি" শব্দের অর্থ এখানে উপপাদন। ষটা বিভক্তির অর্থ "তালর্থ্য" বা নিমিত্তা। স্থ্রের প্রথমোক্ত "সাধর্ম্মাবৈধর্ম্মাত্যাং" এই পদের স্থন্যবিত্তি এবং প্রথম অধ্যারের শেবোক্ত আতির সামাত্য-সক্ষণস্থ্য হইতে "প্রতাবস্থানং" এই

 <sup>&</sup>quot;ত"ৰিতি সাধাপনামৰ্থ: । উপসংহারকর্ম্ম প্রকৃত্বাং । "উপপত্তে"রিতি তাদব্যে বছা । "সাধর্মাবৈধর্মাজা"নিআবর্তনীয় । সামাজনকপত্তাং প্রতাবহানগরমত্বর্তনীয় । নকালকপপানাং বধাসব্যাদ সম্মাজা "নিআবর্তনীয় । কংগ্রাজন্ত "তত্ "শব্দেন পর্মের্ন ইতাজাহ—"উপসংহারকর্মত্ত্বে"তি । উপসংহার সমর্থন, তংকর্মত্তা সমর্থনীয়েরেন । "সামাজনকপত্তাং" "সাধর্মাকালাং প্রতাবহান জাতি"রিজ্যাধ । "তার্কিকরক্ষান" উজ স্মার্ভির আনপূর্বত টাকা । "উপসংহারে" সামাজোপসংহরব বাবিনা কৃতে তন্ত্রম্মত সাধারাধ্যম্মত্ত বাে বিপর্বারা ব্যতিবেক্তক সাংগ্রাহিনর্মান্তাং কেবলালাং বাাজানপেকালাং ব্যক্তপাননং, ততাে হেতাে সাধ্যাবিবর্মান ব্রত্তে । তলম্মত্ত —বানিনা ক্ষর্ভের বা কাঝা সাধিতে প্রতিবাহিনঃ সাধর্মান্ত্রাত্ত ক্রের্মান্তার ক্রেন্তনা তক্তাবাপাননং সাধর্মান্তর । বিশ্ববিধান বাংকালিয়া সাধ্যাবিভ্র ক্রেন্তনা তক্তাবাপাননং সাধর্মান্তর । ইবর্মান্তর ব্যক্তিক্রেন্তনা তক্তাবাপাননং বিধ্যান্তর । বিশ্ববিধান বার্থিন বালিয়া ক্ষর্ভারত্তি । বিশ্ববিধান বাংকালিয়া সাধ্যাবিভ্র ক্রেন্তনা তক্তাবাপাননং বিধ্যান্তর । বিশ্ববিধান বাংকালিয়া সাধ্যান্তির বিধ্যান্তর । বিশ্ববিধান বাংকালিয়া বাংকালিয়া বাংকালিয়া সাধ্যানিক্র বিশ্ববিধানির বাংকালিয়া বা

গদের অন্তর্গন্ত এই ক্লে মহর্ষির অভিনত। তাহা হইলে "গাধ্রমানৈবধর্ম্মান্তামুপ্সংহারে তদ্বর্থ-বিপর্যারোপপতে: গাধর্মানৈবধর্ম্মান্তাং প্রতাবস্থানং সাধর্মানৈবধর্মান্তাম্ এইরূপ ক্রবাক্যের হারা ক্রতার্থ ব্রুণ বার বে, কোন বাবী কোন সাধর্ম্ম হারা তাহার সাধাধর্মার সংস্থাপন করিলে ঐ ধর্মাতে সেই সাধাধর্মের অভাব সমর্থন করিবার জন্ম ঐরূপ কোন সাধর্ম্ম হারা প্রতিবাদীর যে প্রতাবস্থান বা প্রতিবেধ, তাহাকে বলে "সাধর্মান্তম"। এইরূপ বাদী কোন বৈধর্ম্ম হারা সাধ্যমন্ত্রীর সংস্থাপন করিলেও পূর্বোক্তরূপে কোন সাধ্যমন্ত্রীর বা প্রতিবাদীর যে "প্রতাবস্থান," তাহাও "সাধর্ম্মান্তম।" এবং বাদী কোন সাধর্মা বা বৈধর্ম্মা হারা তাহার সাধাধর্মার সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী বদি কোন বৈধর্ম্মা হারাই বাদীর সেই সাধাধর্মার আহারের উপপাদনার্থ প্রতাবস্থান বা প্রতিবেধ করেন, তাহা হইলে ঐ প্রতিবেধকে বলে "বৈধর্মান্তম"।

ভাষ্য। সাধর্ম্মেণোপসংহারে সাধ্যধর্মবিপর্য্যরোপপত্তেঃ সাধর্ম্মে-শৈব প্রত্যবস্থানমবিশিব্যমাণং স্থাপনাহেতুতঃ নাধর্ম্মাসমঃ প্রতিষেধঃ।

নিদর্শনং—'ক্রিয়াবানাত্মা,—দ্রব্যক্ত ক্রিয়াহেতৃগুণযোগাং। দ্রব্যং লোক্টঃ ক্রিয়াহেতৃগুণয়ুক্তঃ ক্রিয়াবান্,—তথা চাত্মা, তত্মাৎ ক্রিয়াবা'-নিতি। এবম্পদংহতে পরঃ সাধর্ম্মোণের প্রত্যবতিষ্ঠতে,—'নিজ্জিয় আয়া, বিভূনো দ্রব্যক্ত নিজ্জিয়হাৎ, বিভূ চাকাশং নিজ্জিয়ঞ্চ, তথা চাত্মা, তত্মানিজ্জিয় ইতি। ন চান্তি বিশেষহেতুঃ, ক্রিয়াবৎসাধর্ম্মাৎ ক্রিয়াবতা ভবিতব্যং, ন প্নরক্রিয়সাধর্ম্মানিজ্জিয়েণেতি। বিশেষহেতৃভাবাৎ সাধর্ম্মাসমঃ প্রতিষেধা ভবতি।

অনুবান। সাধর্ম্ম দ্বারা উপসংহার করিলে অর্থাৎ কোন বাদী সাধর্ম্ম হেতু ও সাধর্ম্ম দৃষ্টান্ত দ্বারা তাঁহার সাধ্যের সংস্থাপন করিলে সাধ্যধর্মের অভাবের উপপাদনের নিমিত্ত অর্থাৎ বাদীর গৃহীত সেই পক্ষ বা ধর্ম্মীতে তাঁহার সংস্থাপনীয় ধর্মের অভাব সমর্থনোক্ষেণ্ডে (প্রতিবাদিকর্ভ্বক) স্থাপনার হেতু হইতে অবিশিষ্যমাণ অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষ স্থাপনে প্রযুক্ত সাধর্ম্ম হেতু হইতে বিশেষশূল্য সাধর্ম্ম দ্বারাই প্রত্যবস্থান, "সাধর্ম্ম্যসম" প্রতিবেধ।

উদাহরণ, বথা—(বাদা) আজা সজিয়। বেংডু ত্রব্য পদার্থ আজার ক্রিয়ার কারণ গুণবন্তা আছে। ত্রব্য লোক্ট, ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট, সক্রিয়, আজাও ডক্রপ, অর্থাৎ দ্রব্য পদার্থ ও ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট, অতএব আজা সক্রিয়।

শক্তি গ্ৰাজন: ক্রিরাকেতৃভারি প্রবাজনির্ভিত বা, লোইজালি ক্রিরাকেতৃভারি স্পরিক্রেগরক্ষবাসংবাধ ইতি।
 —তাংশবাজীকা।

এইরূপে উপসংহত হইলে অর্থাৎ বাদিকর্ত্ত্বক আক্সাতে সক্রিয়ন্ত্ব সংস্থাপিত হইলে অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী সাধর্ম্ম্য নারাই প্রত্যবস্থান করেন ( যথা ) — আন্মা নিজিয়। বেহেতু বিভু জব্যের নিজিয়ন্ত্ব আছে। যেখন আকাশ বিভু ও নিজিয়। আত্মাও তক্ষ্রপ, অর্থাৎ বিভু জব্য, অত্রব আন্মা নিজিয়। সক্রিয় জব্যের (লোক্টের) সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত আন্মা সক্রিয় হইবে, কিন্তু নিজিয় জব্যের ( আকাশের ) সাধর্ম্ম্যপ্রক্ত আন্মা নিজিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতুও নাই। বিশেষ হেতুর অভাবরশতঃ "সাধর্ম্ম্যসম" প্রতিষেধ হয়।

টিপ্লনী। পুর্ব্বোক্ত চতুর্বিংশতি জাতির মধ্যে প্রথমটার নাম "সাধর্মাসমা" এবং শ্বিতীরটার নাম "বৈধন্মাসমা"। জাতি বিশেষ্য হইলে "দাধন্মাসমা" ও "বৈধন্মাসমা" এইরূপ জীলিক নামের প্রয়োগ হর এবং "প্রতিষেত্র" বিশেষা হইলে "দাধর্ম্মাদম" ও "বৈধর্ম্মাদম" এইরূপ পুংলিক নামের প্রবেগ হয়, ইহা পুর্বের বলিয়াছি। মহর্ষি এই ফুত্রে "সাধর্ম্মাবৈধর্মান্যমে" এইরূপ ব্রৌলিক বিবচনাস্ত প্ৰবোগ না করিবা, "দাধর্ম্মাবৈধর্ম্মাদমৌ" এইরূপ পুংলিক বিবচনান্ত প্রয়োগ করার প্রতিবেধই তাঁহার বুদ্ধিস্থ বিশেষ, ইহা বুঝা বায়। তাই বার্তিককার স্থান্তর পেষে "প্রতিষেধৌ" এই পদের পুরণ করিয়া "দাধর্ম্মাদর" ও "বৈধর্ম্মাদম" নামক ছইটি প্রতিবেধই মহর্বির এই প্রভ্রোক্ত কক্ষণের লক্ষ্য, ইহা প্রকাশ করিয়াছেন। পুর্বোক্ত চতুর্বিংশতি জাতি "প্রতিবেণ"নামেও কথিত হইয়াছে। মহর্ষির এই প্রে এবং পরবর্তী অভাভ প্রে পুংনিক "দম" নকের প্রবোগ বারাও তাহা বুঝা বার। বাদী তাঁহার নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী উহার প্রতিবেধ বা খণ্ডনের কল্ল বে উম্বর করেন, দেই প্রতিবেধক বাকারূপ উম্বরকেই এথানে এ অর্থে প্রতিবাদীর "প্রতিবেধ" বলা হইরাছে। উহাকে "প্রত্যবস্থান" এবং "উপালম্ভ"ও বলা হইরাছে। বাদী প্রথমে নিজপক স্থাপন করিলে প্রতিবাদী বদি কোন দাধর্ম্মা হারাই ঐ "প্রভাবস্থান" বা প্রতিবেধ করেন, তাহা হইলে তীহার ঐ প্রতিষেধের নাম "সাংখ্যাদম"। ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত প্রথম স্তর-ভাষ্টেই "সাংখ্যাদম" নামক প্রতিষ্কের এই সামান্য স্বরূপ বলিরাছেন। তল্পথে বালী কোন সাংখ্যা বারা নিজপঞ্চ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী থদি জরুপ কোন সাধর্ম্ম ছারাই প্রভাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা প্রথম প্রকার "সাধর্মাসম"। এবং বাদী কোন বৈধর্ম্ম দারা নিজপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি কোন সাধর্মা হারাই প্রভাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা হইবে বিতার প্রকার "সাধর্মাসম"। এবং বাদী কোন সাধর্ম্ম দারা নিজগক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বদি কোন বৈধর্ম্ম দারাই প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা প্রথম প্রাকার "বৈদর্যাদম" হইবে। এবং বাদী কোন বৈধর্ম্মা দারা নিলপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি এরাপ কোন বৈধর্ম্ম দারাই প্রভাবস্থান করেন, ভাষা रहेरत छैर। हरेरत विजीय ध्वेकांब "देवस्थानव"। यहर्षि धरे शृरखत श्रीवाम "मास्यादिकाश्चा छा। पूर्ण-সংহারে" এই বাক্যের প্ররোগ করিরা, ইহার বারা পুরেরাক্তরূপ বিবিধ "সাধর্মসম" ও বিবিধ

"বৈষশ্বাদৰ" নামক প্রতিষেধ্বরের গলগ স্তুনা করিয়াছেন। প্রতিবাদী কেন ঐরপ প্রতাবহান করেন। তাহার উদ্দেশ্য কি । তাই মহর্ষি পরে বলিয়াছেন,—"তদ্মবিপর্যারোপ-পছে:"। বাদীর দাধ্য ধর্মই এখানে "তদ্ধম" শক্ষের হারা মহর্ষির বিবক্ষিত। তাই তাষাকার উহার বার্ধ্যা করিয়াছেন,—"দাহাধর্মাবিপর্যায়োপপত্তে:"। বাদীর দাধ্যমি প্রথাৎে দংশ্বাপনীয় ধর্মবিদিষ্ট ধর্মী এবং তাহাতে সংস্থাপনীয় ধর্ম্মবিদিষ্ট ধর্মী এবং তাহাতে সংস্থাপনীয় ধর্ম্ম, এই উত্তর্হ "সাধ্য" শক্ষের হারা ক্ষতিত হইরাছে এবং "ধর্ম" শক্ষের পূথক উল্লেখ থাকিলে "দাধ্য" শক্ষের হারা ধর্ম্মিরপ দাধ্যই বুঝা বার, ইং। ভাষাকার প্রথম অধ্যারে বলিয়াছেন (প্রথম খণ্ড, ২১৪—৬৭ পূর্চা প্রেইবা)। তাহা হইলে মহর্ষির ঐ ক্ষাের ধারা বুঝা বার বে, প্রতিবাদী বাদীর দাধ্যম্মতি তাহার দাধনীয় বা সংস্থাপনীয় ধর্মের অভাব সমর্থনোক্ষেশ্রই ঐরপ প্রতাবস্থান করেন। বাদীর হেতৃতে সংপ্রতিপক্ষাণাবের উদ্ভাবনই তাহার মূল উদ্দেশ্য। তাহাকার প্রথমে মহর্ষির এই ক্ষের হারা পূর্কোক্ত প্রথম প্রকার "দাহর্ম্মাসম" নামক প্রতিষ্ঠেবার কলা ব্যাথ্যা করিয়া, পরে "নিদর্শনং" ইত্যাদি দন্দর্ভের হারা উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। "নিদর্শন" শক্ষের অর্থ উদাহরণ।

ভাষাকার ঐ উদাহরণ প্রবর্ণন করিবার জন্ত প্রথমে কোন বাদীর প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাব্যব্রূপ জারবাকোর উল্লেখ করিয়াছেন। ধর্থা,—কোন বাদী আত্মাতে সক্রিয়ত ধর্মের উপদংহার অর্থাৎ সংস্থাপন করিবার উদ্দেশ্যে বলিবেন,—( প্রতিজ্ঞা ) আয়া সক্রিয়। ( হেতু ) বেহেতু এবা পদার্থ আত্মার ক্রিয়ার কারণ ওপবতা আছে। (উনাহরণ) এবা পদার্থ লোষ্ট, ক্রিয়ার কারণ তুণ-বিশিষ্ট-সক্রিয়। (উপনয়) আত্মাও ভজ্ঞাপ, কর্বাৎ ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট ক্রবা পদার্থ। ( নিগমন ) অতএব আত্মা সক্রির। বাদীর কথা এই বে, যে সমস্ত ক্রব্য পদার্থে ক্রিয়ার কারণ ঙ্গ আছে, দেই সমস্তই সক্রিয়। যেখন কোন স্থানে লোষ্ট নিঃক্রেণ করিলে স্পর্ম ও বেগবিশিষ্ট ব্ৰব্যের সহিত সংবোগন্ধন্ত ঐ লোষ্টে ক্রিন্না ক্রে। স্থতরাং ঐ সংযোগবিশেষ ঐ লোষ্টে ক্রিয়ার কারণ খাণ। এইরূপ আত্মাতে বে প্রবন্ধ ও ধর্মাধর্মারণ অনুষ্ঠ আছে, উহাও ক্রিয়ার কারণ খণ বলিয়া কথিত হইয়াছে'। স্তরাং ক্রিয়ার বারণ খণবতা গোষ্টের ভায় আত্মাতেও বিদামান থাকার উহা লোট ও আত্মার সাধর্মা বা সমান ধর্ম। স্কতরাং উহার বারা লোট দুষ্টাত্তে আত্মাতে সক্রিয়ত্ব কর্মান করা বার। ঐ ক্ষয়মানে ক্রিয়ার কারণ গুণবস্তা, নাধর্ম্মা হেতু। লোষ্ট, দাৰ্ঘ্য দৃষ্টান্ত বা অৰম দৃষ্টান্ত। কারণ, উক্ত ছলে যে যে জব্য ক্রিয়ার কারণ-গুণবিশিষ্ট, দেই সমস্ত জবাই শক্তিয়, বেমন লোষ্ট, এইকংগ উক্ত হেতৃতে শক্তিবছের ব্যাপ্তি প্রদর্শন করিরা, বাদী ঐরপ অমুমান করেন। ঐ ব্যাপ্তিকে অবরবাপ্তি বলে। বাদী উক্তরূপ সাধৰ্ম্য ৰাৱা অৰ্থাৎ লোষ্ট ও আত্মাৰ দমান ধৰ্ম ক্ৰিৱাৰ কাৰণগুণবস্তাৰূপ হেতুৰ বাৰা আত্মাতে সক্রিয়ত্ত্বরূপ সাধাধর্শের উপসংহার (সংস্থাপন) করিলে, প্রতিবাদী তখন আত্মাতে এ সক্রিয়ত্ত

১। বৈশেষিক বর্ণনের প্রকম গুরুষার মহাবি কণাত প্রবোর ক্রিয়ার কারণ গুণাসনুত্রর বর্ণন করিয়াছেন। তব্দুসারে প্রাচীন বৈশেষিকাচার্যা প্রশন্তপাল বলিয়াছেন,—"গুলুত্ব-প্রবত্ত-বেগ-প্রবত্ত-বর্ত্ত-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্ত্তা-বর্

ধর্মের বিপর্যার (নিজিম্বর ) সমর্থন করিবার উদ্দেশ্যে বলিলেন,—(প্রতিজ্ঞা) আশ্মা নিজিয়। (হেত্) কারণ, বিভূজবোর নিজিম্বর আছে অর্থাৎ আশ্মাতে বিভূজ আছে। (উদাহরণ) ধেমন আকাশ বিভূ ও নিজিয়। (উপনয়) আশ্মাও তজ্ঞপ অর্থাৎ বিভূজবা। (নিগমন) অতথ্য আশ্মানিজিয়।

প্রতিবাদীর কথা এই বে, আত্মাতে বেনন সক্রিত্ব লোষ্টের সাধর্ম্য আছে, তজ্ঞপ নিজ্ঞির আকাশের সাধর্ম্য আছে। কারণ, আত্মাও আকাশের আয় বিভূ। স্ক্তরাং বিভূত্ব ঐ উত্তরের সাধর্ম্য। কিন্তু বিভূত্ব শুর্মিই নিজ্ঞির। স্ক্তরাং "আত্মা নিজ্ঞিয়া বিভূত্বাৎ, আকাশবং" এইরূপে অন্থান দ্বারা আত্মাতে নিজ্ঞিয়া দির ইইলে উহাতে সক্রিত্বর নিরু ইইতে পারে না। সক্রিয় গোষ্টের সাধর্ম্য প্রবৃক্ত আত্মা সক্রিয়ই হইবে, কিন্তু নিজ্ঞির আকাশের সাধর্ম্য প্রবৃক্ত আত্মা নিজ্ঞির হইবে না, এ বিবারে বিশেষ হেতু নাই। একতর পক্ষের নিশ্চারক হেতুই এখানে "বিশেষ হেতু" শক্ষের অর্থ। যদিও জাতি প্রয়োগ হলে এক পক্ষে বিশেষ হেতু থাকে, কিন্তু জাতিবাদী প্রতিবাদী উচ্চর পক্ষেই বিশেষ হেতু নাই বিদিয়া উত্তর পক্ষে বিশেষ হেতু থাকে, কিন্তু জাতিবাদী প্রতিবাদী উচ্চর পক্ষেই বিশেষ হেতু নাই বিদিয়া উত্তর পক্ষে সাম্য প্রদর্শন করেন। উহা বান্তব সামা নহে, কিন্তু উহাকে বলে, প্রতিবাদীর আতিমানিক সাম্য। স্কর্গৎ প্রতিবাদী ক্রমণ সাম্যের অতিমান করিয়া উহা প্রদর্শনের জন্তই প্ররূপ উত্তর করেন। প্রতিবাদী বে উত্তর পক্ষে প্রতিবাদীর আতিমানিক সাম্য এংই উহাই "সাধর্ম্যাসম" প্রভৃতি নামে "সম" শক্ষের অর্থ। তাই ভারাকার পরে এখানে উহাই বাক্ত করিতে বলিরাছেন,—"বিশেষহেত্বভাবাৎ সাধর্ম্যাসমং প্রতিষ্থেধ্য তর্মতি বাক্ষের দ্বারা প্রক্রপ সাম্যাই প্রকাশ করিয়াছেন। পূর্কেই ইহা কথিত হইরাছে।

পূর্বোক্ত উনাংরশে বানী আত্মা ও নোষ্টের সাধর্ম্ম ( ক্রিয়ার কারণ গুণবন্ডা ) হারা আত্মাতে সক্রিয়ন্থ ধর্মের উপসংহার করায়, এবং প্রতিবাদীও আত্মা ও আকাশের সাধর্ম্ম। ( বিভূত্ব ) হারাই উরপ প্রতাবস্থান করায়, প্রতিবাদীর ঐ উত্তর ভাষাকারের মতে পূর্বোক্ত প্রথম প্রকার "সাধর্ম্মানম"। কিন্তু প্রতিবাদী যে বিভূত্ব হারা আত্মাতে নিক্রিয়ন্থের অনুমান করিয়াছেন, ঐ বিভূত্ব হর্ম নিক্রিয়ন্থের বাগ্যে। কারণ, বিভূ ক্রবামানেই নিক্রিয়, ইহা বাদীরও স্থীকার্যা। স্কতরাং প্রতিবাদীর ঐ হেত্ ছাই না হওয়ার তাহার ঐ উত্তর সভ্তরই হইবে, উহা অসত্তর না হওয়ার ভাষাকার উহাকে "সাধর্ম্মানম" নামক জাত্যুত্রর কিরপে বলিয়াছেন দুইহা বিচার্যা। বার্ত্তিককার উদ্দোত্তকর পূর্বোক্ত কারণে ভাষাকার্যাক ঐ উনাহরণ উপেক্ষা করিয়া। বার্ত্তিককার উদ্দোত্তকর পূর্বোক্ত কারণে ভাষাকারাক্ত ঐ উনাহরণ উপেক্ষা করিয়া। অভ উনাহরণ বলিয়াছেন যে, কোন বাদী "পালাহনিতাঃ, উৎপত্তিবর্গ্রকরাৎ ঘটবং" এইরূপ প্ররোগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, অনিত্য ক্রের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত শব্দ বদি অনিত্য হয়, তাহা হইবে নিত্য আকাশের সাধর্ম্মপ্রযুক্ত শব্দ বিত্য হটক দুকরি, আকাশের আয় শব্দও অমুর্ক্ত দার্মর্থ। স্কর্ত্তর অর্থাৎ অপরি-

<sup>&</sup>gt;। আন চ সংখনমাভাসমূভ্রক ব জাতিঃ, বিভূত্যাক্রিছেন খভাবতঃ প্রতিংকাৎ তেনৈতছুপেকা বার্তিক্রার উদাহরণাভ্রমায়।—তাৎপর্যাসিকা।

ছিন্নত্ব আকাশ ও শঙ্কের সাধর্ম্য। তাহা হইলে "শক্ষো নিতাঃ অমুর্ত্তবাৎ আকাশবং" এইকপে অনুমান করিলা, ঐ অমুর্ত্তব হৈত্ব হারা শক্ষে নিতাত্ব কেন সিদ্ধ হইবে না ? প্রতিবাদীর এইকপ উত্তর উক্ত হলে প্রথম প্রকার "সাধর্ম্যমম"। উক্ত হলে প্রতিবাদীর গৃহীত অমুর্ত্তব হৈত্ব নিতাত্বের ব্যাপ্য নহে। কারণ, অনিতা গুণ ও ক্রিয়াতেও অমুর্ত্তব আছে। স্নতরাং প্রতিবাদীর ঐ হেত্ ব্যতিচারী বলিয়া হুই হওয়ার তাঁহার ঐ উত্তর অসহত্তর। স্নতরাং উহা "লাতি" হইতে পারে, ইহাই উদ্দ্যোতকরের তাৎপর্যা। জয়য় ভট্ট, বরদরাত্ত, শত্তর মিশ্র এবং বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও এখানে উক্তরণ উদাহরণই প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্তু নাজিকবাদী ছুই হেত্ব প্রয়োগ করিলে তাঁহাকে শীঘ্র নিরন্ত করিয়া বিতাঞ্চিত করিয়ার জন্ম স্থাবিশেবে যে নির্দেশ্য হেত্ব হারাও "লাতি" প্রয়োগ কর্ত্তবা, ইহা জয়য় ভট্টও বলিয়াছেন এবং এখানে ভাষ্যকারোক্ত উদাহরণের মারা তাহা সমর্থন করিয়াছেন"। "তর্কসংগ্রহদীপিকা"র টীকায় নীলকণ্ঠ ভট্টও পুর্ক্ষোক্ত "সাধর্ম্যমম" প্রতিষ্কেরের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়েতে ভাষ্যকারোক্ত উদাহরণই গ্রহণ করিয়াছেন।

পরস্ত্র বার্ত্তিক কর উদ্যোভকর ভাষাকারোক্ত ঐ উদাহরণকে পূর্ব্বেক্তি কারণে উপেক্ষা করিবেও পরবর্ত্তী মহানৈরায়িক উদরনাচার্য্য "প্রবোধসিদ্ধি" এছে হুলবিশেষে সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সং হেতৃর দ্বারা প্রতিবাদীর প্রভাবস্থানকেও এক প্রকার "সাধর্ম্যাসমা" লাতি বলিয়া প্রহণ করিয়াছেন। তদরসারে মহামনীবী নৈথিল শঙ্কর দিশ্র "সাধর্ম্যাদমা" লাতিকে "সদ্বিষর্য়", "অসদ্বিষর্য়" এবং "অসহক্রিকা" এই তিন প্রকার বলিয়া উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন'। তর্মধ্যে এখানে ভাষ্যকারোক্ত উদাহরণস্থলে অসহক্রিকা "সাধর্ম্যাসমা" বলা যার। অর্থাৎ উক্ত হুলে বদিও প্রতিবাদীর গৃহীত বিভূত্ব হেতৃ তাহার সাধ্য ধর্ম্ম নিজ্ঞিরত্বের ব্যাপ্য, স্থতরাং উহা আত্মতে নিজ্ঞিত্ব সাধনে সংহেতৃ, ঐ হেতৃতে কোন দোষ নাই। কিন্ত ঐ হুলে প্রতিবাদীর ঐরপ উক্তিতে দোব আছে, উহা ঐ হুলে তাহার সভ্কি নহে, এ জন্ম তাহার ঐরপ উত্তরও সভ্তর বলা বার না; উহাও জাত্মতর । তাৎপর্য্য এই বে, বাদী ঐ হুলে ক্রিয়ার কারণ গুলবত্তাকে হেতৃ করিয়া, তদ্বারা লোই দৃষ্টান্তে আত্মাতে দক্রিব্রত্বের সংস্থাপন করিয়াছেন। ক্রিত্ত আত্মাতে ক্রিয়ার কারণ বে গুল (প্রবন্ধ ও অনৃষ্ট) আছে, তাহা অন্তন্ত্র ক্রিয়া উৎপন্ন করে। আত্মাতে বিভূত্বরশতঃ ক্রিয়া ক্রিয়াত

মুকু অতি ট শাস্ত্ৰভাগক্ৰেনেৰ তদপেকরা দাবনাভাদবিবর এব জাতিপ্ররোধঃ। অতএব চ ভারাকুতা
ধ্রথম দাবনাভাদ এব জাতুানাহরণা লশিতন্।—ভারমপ্রতী, ২২১ পৃঞ্জ।

২। তন্ত্ৰ প্ৰথম সাৰ্থনিমা ৰখা, বা চৈৰা প্ৰবৰ্ত্তে। "শক্ষোহনিতঃ কৃতৰখান্থটৰ"দিতি ছালনালাং বহি ঘটনাৰ্থাং কৃতৰভাৱন্তমনিতো হন্ত আকাশনাৰ্থনীং প্ৰমেন্ত্ৰাহ্নিত এব কিং ন জানি ত । ইংক স্থিবলা, ছালনালাঃ সমাকৃষ্ণাং। প্ৰধানবিদলা, "শক্ষো নিজঃ প্ৰাৰণভাই, স্থাহৰং", ইত্তা অস্মীলীনালাং ছালনালাং অনিজ্ঞাখনিতা এব কিং ন জানিতি। "অবছাজিকাশ তৃতীয়া,—"নিজঃ শক্ষা প্ৰাৰণভাশনিতি প্ৰহুক্তে প্ৰাৰণভাছিতানাৰ্থনাদ্বনি নিজন্তৰা কৃতৰাননিত্ৰসাৰ্থনাৰ্থনিতা এব কিং ন জানিতি। উজিনাজ্ঞ্জন সূৰ্থাং, নতু সাধনমূলি। ব্যৱসান্ত্ৰভাৱা মনস্থিবিদ্যান্ত্ৰীয়া, ত্ৰাপ্।জিলোবাদ্যি জাতিঃ সভৰতীতি প্ৰপ্নিথি প্ৰকালজনাৰ্থনিক্ষকালা — শৃষ্ণাং নিজকুত "বাদিবিদ্যান্ত্ৰীয়া, ত্ৰাপ্।জিলোবাদ্যি জাতিঃ সভৰতীতি প্ৰপ্নিথি প্ৰকালজনাৰ্থনিক্ষকালা — শৃষ্ণাং নিজকুত "বাদিবিদ্যান্ত্ৰীয়ান ক্ষাপ্তিয়াৰ স্থানিক্ষিকালা

পারে না। বিভূত্ব ক্রিয়ার প্রতিবন্ধক। প্রতিবন্ধকের অভাবও কার্য্যের অন্ততম কারণ। স্কতরাং প্র কারণের অভাবে আত্মাতে ক্রিয়া জন্ম না। স্কতরাং ক্রিয়ার কারণ গুণ থাকিলেই যে সেই সমস্ত পদার্থ সক্রিয়, ইহা বলা ধার না। ক্রিয়ার কারণ গুণবস্তা সক্রিয়ের বাাপা নহে, বাভিচারী। বাদী ঐ বাভিচারী হেতুর দারা আত্মাতে সক্রিয়েরের সাধন করিতে পারেন না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর প্রথমে এই সমস্ত কথাই বলা উচিত। অর্থাৎ বাদীর ঐ হেতুতে বাভিচার দোবের সমর্থন করিয়া, উহা বে আত্মাতে সক্রিয়েরের সাধক হয় না, ইহা বলাই প্রথমে তাঁহার কর্ম্বয়। কিন্তু তিনি উহা না বলিয়া, ঐ স্থলে বিভূত্ব হেতুর দারা আত্মাতে নিজ্মিরছের সমস্থাপন করিয়া প্রতাবস্থান করায় তাঁহার ঐ উক্তি ছাই, উহা সহক্রি নহে। স্কতরাং তাঁহার ঐ উত্তরও ঐ জন্ত ভাত্মন্তরের মধ্যে গণা। উক্ত স্থলে উহা অনহক্রিকা "সাধর্ম্যসমা"। শঙ্কর মিশ্র শেষে ইহাও বলিয়াছেন যে, বদিও "অনহক্তিকা" সাধর্ম্যসমাণ অবক্রাই অদ্বিদ্যা হইবে, কারণ, ঐ স্থলে বাদীর স্থাপনা সমাতীন নহে অর্থাৎ বাদীর হেতু নির্দোয় নহে, কিন্তু তথাপি উক্তিদোর-প্রযুক্তও যে, জাতি সন্তব হয়, ইহা প্রদর্শনের জন্ত উক্তরপ প্রকারত্রয় কথিত হইয়াছে। উন্রনাচার্য্যের মন্তান্ত কথা পরে বাক্ত ইবৈ।

ভাষ্য। অথ বৈধর্ম্যসমঃ,—ক্রিয়াহেতুগুণযুক্তো লোকঃ পরিচ্ছিমো দৃষ্টঃ, ন চ তথাক্মা, তম্মান্ন লোকবং ক্রিয়াবানিতি। ন চাস্তি বিশেষহেতুঃ, ক্রিয়াবংসাধর্ম্মাৎ ক্রিয়াবতা ভবিতবাং, ন পুনঃ ক্রিয়াবদ্বৈধর্ম্মাদক্রিয়ে-ণেতি। বিশেষহেত্বভাবাদ্বৈধর্ম্মসমঃ।

অমুবাদ। অনন্তর "বৈধর্ম্মাসম" ( প্রদর্শিত হইতেছে )—ক্রিয়ার কারণ গুণ-বিশিষ্ট লোফ পরিচ্ছির দেখা যায়, কিন্তু আত্মা তদ্রপ অর্থাৎ পরিচ্ছির নহে। অতএব আত্মা লোফের ন্যায় সক্রিয় নহে। সক্রিয় পদার্থের সাধ্র্ম্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় হইবে, কিন্তু সক্রিয় পদার্থের বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত আত্মা নিজ্রিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতৃও নাই। বিশেষ হেতুর অভাববশতঃ (উক্ত স্থলে) "বৈধর্ম্ম্যসম" প্রতিষেধ হয়।

টিপ্পনী। ভাষাকার প্রথমে "দাধর্মাদম" নামক প্রতিষেধের (জাতির) একপ্রকার উনাহরণ প্রদর্শন করিয়া, পরে দিতীয় "বৈধর্ম্মাদম" নাম ক প্রতিষেধের উনাহরণ প্রদর্শন করিতে পূর্ব্বোক্ত স্থলে বৈধর্ম্মা দারা প্রতিবাদীর প্রতাবস্থান প্রদর্শন করিয়াছেন। কারণ, বাদী কোন দাধর্ম্মা কথবা বৈধর্ম্মা দারা নিজপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বদি উহার বিপরীত কোন বৈধর্ম্মা দারাই প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহাকে বলে "বৈধর্ম্মাদম" প্রতিষেধ। প্রতাবস্থানের জ্বরূপ ভেনবশতঃই "দাধর্ম্মাদম" ও "বৈধর্ম্মাদম" নামক প্রতিষেধ্য ভেন স্বীকৃত হইরাছে। তর্মধ্যে কোন বাদী শ্লাক্মা সক্রিয়া, ক্রিয়াহেকুগুলবন্তাৎ, গোষ্টবং" এইরূপ প্রয়োগ করিয়া, আন্মাতে

ना राज्यां व

গোষ্টের সাধর্ম্মা (ক্রিয়ার কারণ গুণবস্তা) দ্বারা সক্রিয়াদের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি ৰলেন বে, ক্ৰিয়াৰ কাৰণ গুণবিশিষ্ট যে লোষ্ট, তাহা ত পৰিচ্ছিন্ন পৰাৰ্থ, কিন্তু আত্মা অপৰিচ্ছিন্ন পৰাৰ্থ, স্থতরাং আত্মাতে লোষ্টের বৈধৰ্ম্ম অপবিচ্ছিত্বত্ব থাকার আত্মা লোষ্টের ভার দক্রির হইতে পারে না। পরস্ত লোষ্টের বৈধর্ম্মা ঐ অপরিচ্ছিত্রত হেতুর দারা (আত্মা নিজিন্মা২ শবিচ্ছিত্রতাৎ এইরপে) আত্মাতে নিজিগ্রন্থ সিদ্ধ হইতে পারে। সক্রির পদার্থের সাবর্ধ্যপ্রযুক্ত আত্মা সক্রির হইলে উহার বৈধর্ণাপ্রযুক্ত আত্ম নিজিগ কেন হইবে না । এমন কোন বিশেষ হেতু নাই, বদ্বারা সক্রিয় লোটের সাধর্মাপ্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় হইবে, কিন্তু উহার বৈংশ্বাপ্রযুক্ত নিজির হইবে না, ইহা নিশ্চর করা বাব। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী এইরপে সক্রিয় লোষ্টের বৈষশ্ম অপরিফিল্লড:ক হেতু করিলা, ভদ্বারাই ঐলপ প্রতাবস্থান করায় উহা "বৈধশ্মণম" নামক প্রতিষেধ। ভাষাকারের মতে উক্ত হলেও বিশেষ হেতুর অভাবই উভয় প্রবোগে প্রতিধানীর আভিযানিক দাযা। তাই পরে উধাই বাক্ত করিতে তিনি বলিরাছেন, — "বিশেষংহত ভাবাবৈধর্ম্মা-স্মঃ"। এখানেও লক্ষ্য করা আবশুক যে, ভাষাকারোক্ত এই উদাহরণে প্রতিবাদী অপরিচ্ছিত্রত্ব হেতুর ছারা আত্মাতে নিজ্ঞান্তের সংস্থাপন করিলে ঐ হেতু ছুষ্ট নহে। উহা নিজ্ঞান্তের ব্যাপা। কারণ, অপরিছিল্ল পদার্থমাত্রই নিজিপ্ত। স্থতরাং উদ্দোতকরের মতে উক্ত স্থাল প্রতিবাদীর ঐকণ উত্তর লাতি হইতে গাবে না। ত'ই তিনি তাঁহার পূর্বোক্ত "শব্দাহনিতাঃ" ইতাাদি প্রাণস্থলেই "বৈধ্বাদ্দন" প্রতিষ্ণের উদাহরণ প্রদর্শন করিছাছেন। কিন্তু পুর্বেলাক যুক্তি অস্থদারে ভাষাকারোক্ত এই উদাহরণেও অদহ্কিকা "বৈধর্মাদম।" বুঝিতে হইবে। উদয়নাচার্যা প্রভৃতিও ইহা স্বীকার করিয়া গিয়াছেন। "ওর্কসংগ্রহনীপিকা"র টীকায় নীল্কণ্ঠ ভট্টও ভাষাকারোক্ত এই উদাহরণ গ্রহণ করিয়াছেন।

ভাষ্য। বৈধর্ম্মোণ চোপসংহারো নিজিয় আত্মা, বিভূত্বাৎ, ক্রিয়াবদ্-দ্রবামবিভূ দুকী, যথা লোফীঃ, ন চ তথাত্মা, তন্মান্নিজ্ঞিয় ইতি। বৈধর্ম্মোণ প্রত্যবস্থানং—নিজ্ঞিরং দ্রব্যমাকাশং ক্রিয়াহেতুগুণরহিতং দৃষ্টং, নচ তথাত্মা, তত্মান নিজ্ঞির ইতি। ন চাল্ডি বিশেষহেতুঃ ক্রিয়াবহৈধর্ম্মানিজিনেরণ ভবিতবাং ন পুনরজিয়বৈধর্ম্যাৎ জিয়াবতেতি। বিশেষহেত্বভাবাদ্-देवसर्वामयः।

অনুবাদ। বৈধর্ম্ম দ্বারা উপসংহার অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষস্থাপন, যথা - আস্থা নিজিয়, যেহেতু বিভূত আছে, সক্রিয় ক্রব্য অবিভূ দেখা যায়, যেমন লোফ্ট। কিন্তু আহা ভক্রপ অর্থাং অবিভু দ্রব্য নহে, অভএব আহা নিক্রিয়। বৈধর্ম্ম দারা প্রত্যবস্থান বথা—নিক্রিয় ক্রব্য আকাশ ক্রিয়ার কারণ গুণশৃন্ত দৃষ্ট হয়, কিন্তু আস্থা ভক্তপ অর্থাৎ ক্রিয়ার কারণ গুণশৃশ্য নহে, অভএব আত্মা নিজিয় নহে। সক্রিয় দ্রব্যের বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত আত্মা নিজিয় হইবে, কিন্তু নিজিয় দ্রব্যের বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত সক্রিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতুও নাই। বিশেষ হেতুর অভাববশতঃ (উক্ত স্থলে) "বৈধর্ম্যাসম" প্রতিষেধ হয়।

টিপ্লনী। বালী কোন দাধৰ্ম। বারা নিজপক স্থাপন করিলে প্রতিবালী বলি উহার বিপত্তীত क्लान देवसम्बा बांबार अञ्चलकान करबन, जांश हरेरन जेश अथम अकांब "देवसम्बागम"। এवर বাদী কোন বৈধৰ্ম্মা বারা নিজপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি উহার বিপরীত কোন বৈধর্ম্মা দারা প্রভাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহা দিতীয় প্রকার "বৈধর্মাদম"। ভাষাকার প্রথমে পূর্ব্বোক্ত প্রথম প্রকার "বৈধর্ম্বাদমে"র উলাহরণ প্রদর্শন করিলা, পরে বিতীর প্রকার "বৈধর্ম্বা-সমে"র উদাহরণ প্রদর্শন করিতে প্রথমে বাদীর বৈষ্ম্মা বারা উপসংহার প্রদর্শন করিয়াছেন। বেষন কোন বাদী বলিলেন, - (প্রতিজ্ঞা) আত্মা নিজিয়। (হতু) বেহেতু বিভূত্ব আছে। ( উনাহরণ ) দক্রিয় জবা অবিভূ দেখা যায়, যেনন লোষ্ট। ( উপনয় ) কিন্তু আত্মা অবিভ জবা নহে। (নিগমন) অতথৰ শাখা নিজিয়। এখানে আখার নিজিয়ত্ব সাধনে বাদী যে বিভত্তকে ছেকুরূপে গ্রহণ করিবাছেন, উহা বৈধর্মাহেত। কারণ, বে বে প্রধা নিজির নতে অর্থাৎ সক্রিয়, দেই দমত জবা বিভূ নহে, বেমন লোষ্ট, এইরূপে বাদী ঐ ছলে যে লোষ্টকে দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিরাছেন, উহা বৈন্দ্র্যান্তরান্ত। বিভূত্ব হেতু ঐ লোষ্টে না থাকার উহা লোষ্টের বৈধর্ম্ম। স্থভরাং উক্ত হলে বিভূত হেতুর ছারা আত্মাতে বাদীর যে নিজিপ্পত্বের উপসংহার, উহা বৈধর্ম্ম ছারা উপসংহার। তাই বাদী পরে আত্মা অবিভূ দ্রব্য নহে, এই কথা বলিয়া উক্ত স্থলে বৈধ্যেশ্যাপন্য বাক্য প্রদর্শন করিয়াছেন। বৈধর্ম্মাহেত্ প্রভৃতির দক্ষণাদি প্রথম ঋগারে কথিত হইরাছে (প্রথম খণ্ড, ২৫৪—৮২ পূর্চ। ত্রন্থরে)। ভাষাকার উক্ত হলে পরে প্রভিবানীর বৈধর্ম্ম স্বারা প্রতাবস্থান প্রদর্শন করিতে বণিয়াছেন বে, নিজিগ স্তব্য বে মাকাশ, তাহা ক্রিয়ার কারণ গুণপুত্ত, কিন্তু আত্মা তত্ৰপ নহে, অৰ্থাৎ আত্মা ক্ৰিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট। স্তত্ত্বাং আত্মা নিজিয়া নহে। অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি আত্মাতে বাদীর সাধ্যধর্ম নিজিগ্রন্থের অভাব (সক্রিয়ন্থ) সমর্থন করিবার জন্ম বলেন যে, নিজিন্ন জবা আকাশে ক্রিয়ার কারণ কোন গুণ নাই। কিন্তু আত্মাতে ক্রিরার কারণ গুণ আছে। স্বতরাং আত্মা সক্রির কেন হইবে না ? অর্থাৎ আত্মাতে যে বিভুত্ব ন্ধাছে, উহা দক্রিয় লোটে না থাকায় উহা বেমন ঐ লোটের বৈধর্ম্মা, তক্রপ আস্থাতে যে ক্রিয়ার কারণ গুণবতা আছে উহা নিজিও আকাণে না থাকার উহা আকাশের বৈধর্ম্য। ভাষা ইইলে শাস্থাতে বেমন পক্রিয় জবোর বৈধর্ম্মা শাছে, ভক্রপ নিজিত্ব জবোরও বৈধর্ম্মা শাছে। তাহা হইলে যদি সক্রির জব্যের বৈধর্মাপ্রযুক্ত আত্মা নিজিয় হয়, তাহা হইলে নিজিয় জব্যের বৈধর্ম্মা-প্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় কেন হইবে না ? এমন কোন বিশেষ হেতু নাই, বদ্বারা আত্মা সক্রিয় জবোর বৈদর্যাপ্রযুক্ত নিজিগুই হইবে, কিন্ত নিজিগু জবোর বৈদর্যাপ্রযুক্ত সক্রিয় হইবে না, ইহা নিশ্চর করা বার। প্রতিবাদীর এইরূপ প্রত্যবস্থান বা উদ্ভর উক্ত সংল দিতীয় প্রকার "देवस्थामम"। कात्रण, जेक खला वांनी जाहात गृशीक मुद्देशक लाहित देवस्था विज्ञाहरू दहक করিরা, ওদবারা আত্মতে নিজিয়ত্বের উপদংহার (সংখাগন) করিলে প্রতিবাদী "আত্মা সক্রিয়ঃ

ক্রিয়াহেতৃগুণবরাৎ, লাইবং" এইরণ প্রারোগ করিয়া, আকাশের বৈধর্মা যে ক্রিয়ার কারণ গুণবর্ডা, তদ্বারা আত্মাতে লোইের রায় সক্রিয়ারের সমর্থন করিয়াছেন। এথানে প্রতিবাদীর ঐ হেতৃ সক্রিয়ারের বাাপা নহে। স্তরাং তাঁহার ঐ উত্তর যে জাত্মন্তর, ইহা নির্বিবাদ। পূর্ববং উক্ত স্থলেও প্রতিবাদী যে বিশেষ হেতৃর অভাব বলেন, উহাই উত্তর প্রারোগ ভাষাকারের মতে সামা। তাই তিনি এথানেও শেষে পূর্ববং বলিয়াছেন,—
"বিশেষহেত্বভাবাবৈধর্ম্মাসমঃ"।

ভাষা। অথ সাধর্ম্মাসমঃ, ক্রিয়াবান্ লোকঃ ক্রিয়াহেত্ত্ওণযুক্তো
দৃষ্টঃ, তথা চালা, তত্মাৎ ক্রিয়াবানিতি। ন চাস্তি বিশেষহেত্ঃ—ক্রিয়াবদ্বৈধর্ম্মানিক্রিয়ো ন পুনঃ ক্রিয়াবৎসাধর্ম্মাৎ ক্রিয়াবানিতি। বিশেষহেত্তাবাৎ সাধর্ম্মাসমঃ।

অমুবাদ। অনন্তর "সাধর্ম্মসম" অর্থাৎ বিতীয় প্রকার "সাধর্ম্মসম" ( প্রদর্শিত হইতেছে )। সক্রিয় লোক ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট দৃষ্ট হয়, আহাও তক্রপ অর্থাৎ ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট, অতএব আত্মা সক্রিয় এব্যের বৈধর্ম্মা-প্রযুক্ত আত্মা নিক্রিয় হইবে, কিন্তু সক্রিয় প্রবাের সাধর্ম্ম্মপ্রযুক্ত আত্মা নিক্রিয় হইবে, কিন্তু সক্রিয় প্রবাের সাধর্ম্মপ্রযুক্ত আত্মা সক্রিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতুও নাই। বিশেষ হেতুর অভাববশতঃ (উক্ত স্থলে) "সাধর্ম্মসম" প্রতিষেধ হয়।

টিপ্পনী। ভাষাকার দর্জপ্রথমে প্রথম প্রথম প্রথম গ্রেমান্তমে"র উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, পরে ছিবিধ "বৈদ্যাসমে"র উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। দর্জপেয়ে এখানে অবশিষ্ট ছিতীয় প্রধার "সাধর্মাসমে"র উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। কারণ, বাদী ভাষার গৃহীত দৃষ্টান্তের কোন বৈধর্মা ছারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী ছিল উহার বিপরীত কোন সাধর্মা ছারাই প্রভারত্বান করেন, ভাহা হইলে উহা হইলে—ছিতীয় প্রকার "সাধর্মাসম্ম"। স্মতরাং উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিতে হইলে কোন বাদীর বৈধর্ম্ম ছারা নিজ পক্ষ স্থাপন প্রদর্শন করা আবশ্রক। ভাই ভাষাকার ছিবিধ বৈধর্মাসমের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াই উক্ত স্থলেই শেবে ছিতীয় প্রকার সাধর্মাসমের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। ভাহাতে ভাষাকারের আর পূথক্ করিয়া বৈধর্ম্মা ছারা উপসংহার প্রদর্শন করা আবশ্রক না হওয়ার ব্রন্থ লাবা উপসংহার প্রদর্শন করা আবশ্রক না হওয়ার ব্রন্থ লাবার উপসংহার প্রদর্শন করা আবশ্রক না হওয়ার ব্রন্থ লাবার জিসাব লোই ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট। স্থাত্বাং আব্যাও লোইের সার স্থাত্ব লোইর সার্মাণ লোইের বিশ্বর হার কারণ গুণবিশিষ্ট। স্থাত্বাং আব্যাও লোইের সার স্থাত্ব লোইের সার্মাণ লোইের কারণ গুণবিলার করণ গুণবিলার করণ গুণবিলার। মান্তার কেন হইলে ঐ সক্রিয় লোইের সাম্পান (ক্রিয়ার কারণ গুণবিলার) প্রস্তুক আত্যা সক্রিয় কেন হইলে ঐ সক্রিয় লোইের সাম্পান (ক্রিয়ার কারণ গুণবিভা) প্রযুক্ত আত্যা সক্রিয় কেন হইলে ঐ সক্রিয় লোইের হেতু নাই, বন্ধারা উহার একতর সক্রের আত্যা সক্রিম কেন হইবে না ও এমন কোন বিশেষ হেতু নাই, বন্ধারা উহার একতর সক্রের

নিশ্চর করা বার। প্রতিরাদীর এইরূপ উত্তর উক্ত স্থলে বিতীয় প্রকার "সাধর্ম্মাসন"। কারণ, উক্ত স্থলে বাদী গোষ্টের বৈধর্ম্মা বিভূত ছারা আত্মাতে নির্ক্রিয়ত্ব সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী ঐ লোষ্টের সাধর্ম্মা (ক্রিয়ার কারণ গুণবজা) ছারাই আত্মাতে সক্রিয়ত্বের সমর্থন করিয়াছেন। প্রতিবাদীর গৃহীত ঐ হেতু সক্রিয়ত্বের বাাপা নহে। স্ভতরাং ভাঁহার ঐ উত্তর যে ছাত্মাত্তর, ইহা নির্মিবাদ। পূর্ববং উক্ত স্থলেও প্রতিবাদী যে বিশেষ হেতুর অভাব বলেন, উহাই উত্তর প্রয়োগে ভাষ্যকারের মতে সামা। তাই ভাষ্যকার এথানেও সর্ব্যশেষে ব্লিয়াছেন,—"বিশেষ-ছেত্বাবাং সাধর্ম্মানমঃ"।

ভাষাকারোক্ত উদাহরণ বারা এখানে আমরা বুজিনাম বে, পূর্ব্বোক্ত "সাধ্যাসমা" ও
"বৈধর্ম্বাসমা" বাতি প্রত্যেকেই পূর্ব্বোক্তর্নাপ বিবিধ এবং উহার মধ্যে কোন কোন জাতি সদ্ধিদ্ধা,
অদদ্ধিদ্ধা এবং আমহক্তিকা, এই প্রকারতার ত্রিবিধ। পরত্ত কোন বানী যদি কোন সাধ্যা এবং বৈধর্মা, এই উভয় হারাই নিজ পক্ষ স্থাপন করেন এবং প্রতিবাদী যদি সেখানে কোন
সাধ্যা হারা অথবা বৈধর্ম্মা হারা অথবা ঐ উভর হারাই প্রত্যবস্থান করেন, তাহা হইলে সেই
স্থলেও প্রতিবাদীর সেই উত্তর অন্ত প্রকার "সাধ্যাসমা" ও "বৈধর্ম্মাসমা" জাতি হইবে। কারণ,
তুলা মুক্তিতে ঐরূপ স্থলে প্রতিবাদীর ঐ উত্তরও সহত্রর হইতে পারে না। উক্ত কক্ষণাস্থপারে
উহাও লাত্যুত্তর। "তার্কিকরক্ষা" রাম্থে বরদরাজও ঐরূপ ব্যাখ্যা করিবাছেন। পরত্র বরদরাজ
ইহাও শেষে বিদ্যাহেন যে, অন্থমানের তার প্রতিবাদী যদি প্রত্যক্ষাদির হারাও ঐরূপ প্রত্যবস্থান
করেন, তাহা হইলে উহাও সেখানে উক্ত জাত্যুত্তর হইবে। কারণ, তুলা মুক্তিতে সেখানে
প্রতিবাদীর ঐ উত্তরও সন্থত্তর নহে এবং উহা "ছল"ও নহে। স্বত্রাং উহাও জাত্যুত্তর বলিরাই
শ্রীকার্যা। বাদী অন্থমান হারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী প্রত্যক্ষাদি প্রমাণ হারা
প্রতিরোধ করিয়া প্রত্যবস্থান করিলেও যে তাহা পূর্ব্বোক্ত জাত্যুত্তর হইবৈ, ইহা "বাদিবিনোদ"
ব্যন্থে শঙ্কর মিশ্রও বলিরাছেন এবং তাহার উনাহরণও প্রদর্শন করিয়াছেন।

মহানৈরারিক উনংনাচার্য্য উক্ত কারণেই "প্রবোধনিছি" প্রন্থে পূর্ব্বোক্ত "নাধর্ম্মানম" ও
"বৈধর্ম্মানম" প্রতিবেধবরকে "প্রতিধর্মনম" নামে উল্লেখ করিরাছেন। তাঁধার মতাহুদারে
"তার্কিকরক্ষা" প্রন্থে বরণরাজ উহার লক্ষণ বলিরাছেন থে," বাহাতে ব্যাপ্তি প্রভৃতি বুক্ত
শঙ্গ স্বীকৃত নতে, এমন প্রতিপ্রমাণ যারা প্রতিরোধ করিরা প্রতিবাদীর যে প্রত্যবস্থান, তাহাকে
বলে "প্রতিধর্মনম"। বাদীর বিপরীত পক্ষের নাধকরূপে প্রতিবাদীর অভিমত প্রতিকৃত বে
কোন প্রমাণই প্রতিপ্রমাণ। মহর্ষি গোত্তমের স্ত্রোক্ত "সাধ্দর্মানম" ও "বৈধ্দ্যানম" নামক

শনকুপেতত্কালার অমাবার অভিয়োগতঃ। অভ্যবহানমাচবুর অভিবর্গনয় ব্বাঃ । ।

মাবর্গাবৈধর্গানয়ে তব্তেগাবের প্রিতৌ। অবাজরতিবাঃ সভি সর্বত্রেতি অসিভারে ।

(১) চের বত্রাভিমাতে অভালাতে অমাবতঃ। অব্ধির অসল ভাজাভিত্রেন দ প্রিতঃ । ।

—"তাবিকঃ হল", বিতীয় পরিছেব।

প্রতিবেশ্বয় উক্ত "প্রতিধর্ম্মদমে"রই প্রকারবিশেষ। তাহা হইলে মহর্ষি উক্ত "প্রতিধর্ম্মদমে"র উলেখ না করিয়া, উহার প্রকারবিশেষেরই উল্লেখ করিয়াছেন কেন ? এতছভারে বরদরাজ বনিয়াছেন বে, দমত জাতিতেই বহুপ্রকার তেল আছে, ইহা প্রদর্শন করিতেই মহর্ষি প্রথমে উক্ত প্রকারতেদেরই উল্লেখ করিরাছেন। যদি পূর্ব্বোক্ত প্রতিবেশ্বর উক্ত লক্ষণাক্রাম্ভ শ্রেতি-ধর্মপ্রে"র প্রকারভেদ না হইলা, স্বতন্ত প্রতিবেধই তাঁধার অভিনত হয়, তাহা হইলে প্রতাকাদি প্রমাণ দারা প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্তরণ প্রতাবস্থানও বে লাত্যভর, ইহা তাঁহার কোন স্তরের ছারাই উক্ত হর না। কিন্ত জিলপ প্রতাবছানও বে জাত্যভার, ইহা বীকার্যা। যেমন কোন বাদী "শক্ষোহনিতঃ" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিয়া অনুনান প্রমাণহারা শক্ষে অনিতাৎ পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, "ক""খ" প্রভৃতি বর্ণাত্মক শব্দের ধর্থন পুনঃ শ্রবণ হয়, তখন দেই এই "ক", দেই এই "ঝ" ইত্যাদিকাণে ঐ সমন্ত শব্দের প্রতাভিজ্ঞাকণ প্রত্যক্ষ হইয়া খাকে। তদ্বারা ব্রা বার বে, পূর্বাঞ্জ সেই সমস্ত শব্দেরই পুনঃ প্রবণ হইতেছে, সেই সমস্ত শক্ষের ফাংস হর নাই। স্কুতরাং শব্দ যদি অহমানপ্রমাণপ্রযুক্ত অনিতা হয়, তাহা হইলে উক্ত প্রভাজিজারণ প্রভাকপ্রযুক্ত নিতা হউক ? অনুমানপ্রযুক্ত শক্ষ কি অনিতা হইবে, কিল উক্তরণ প্রতাকপ্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। এইরূপ প্রতিবাদী শীমাংসক গদি উক্ত স্থলে তাঁহার নিজমতামূদারে উপমানপ্রমাণ এবং শব্দের নিত্যব্রবাধক শাস্ত্রপ্রমাণের দারাও শব্দের নিতাক্ষের আপত্তি দমর্থন করিরা পূর্ববং প্রভাবস্থান করেন, তাহা ইইলে ভাহাও শকানিতাখবাদী মহবি গোতমের মতে জাত্যন্তরই হইবে । অতএব ব্ঝা দায় বে, পূর্বোক্ত "প্রতি-ধর্মপ্রম" নামক প্রতিষেধ এবং ভাহার পূর্বোক্তরণ লক্ষণই মহর্ষি গোতমের অভিমত। ভাহা হইলে প্রভাকাদি প্রমাণ বারা পুর্ব্বোক্তরণ প্রভাবস্থানও স্থলবিশেষে তাঁহার কবিত "সাধর্ম্মদম" এবং কুলবিশেৰে "বৈধৰ্ম্যসম" প্ৰতিষেধ হটতে পাৰে। অত এব এখানে তিনি "প্ৰতিধৰ্মসম" নামে দক্ষা নির্দেশ না করিলেও এবং উহার পুর্বোক্তিরপ লক্ষণ না বলিলেও উহাই এখানে তাঁহার অভি-মত দক্ষ্য ও দক্ষণ, ইহাই বুঝিতে হইবে। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে প্রতিপ্রমাণের বারা বাদীর দাধা ধ্মাতে তাঁহার দাধা ধর্মের অভাবের আপতি সমর্থন করেন, তাঁহার দেই প্রতিপ্রমাণবিষয়ক ক্রান্ট উক্ত জাতির (০) "উথান" অর্থাৎ উথিতিবীক। কারণ, তৰিষণ্ণৰ জ্ঞান বাতীত উক্ত লাতির উত্তবই হুইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতৃকে দংপ্রতিপক্ষ বনিয়া, উহাতে সংপ্রতিপক্ষত্বের আরোপ করার সংপ্রতিপক্ষণ হেরাভাবে নিণাতনই উক্ত হলে (a) "পাতন"। প্রতিবাদীর প্রমাদ অথবা প্রতিভাহানি উক্ত জাতির (৫) অবসর। উক্ত স্থলে বাদীর হেতুতে বাদী কথবা মধাস্থগণের সংপ্রতিপক্ষত্ব ত্রান্তিই উক্ত ভাতির (৬) ফল। উক্ত ভাতির সপ্তম কল (৭) "মূল" অগাৎ উহার ভুইত্বের মূল। পরবর্ত্তী তৃতীয় স্থানের বারা মহর্বি নিজেই তাহা স্থচনা করিয়াছেন। পরে ভাহা বাক্ত হউবে। ২।

অনুবাদ। এই উভয়ের অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "সাধর্ম্ম্যসম" ও "বৈধর্ম্ম্যসম" নামক প্রতিবেধন্বয়ের উত্তর—

### সূত্র। গোত্বাদ্গোসিদ্ধিবতৎসিদ্ধিঃ॥৩॥৪৬৪॥

অনুবাদ। গোৰপ্ৰযুক্ত গোর সিদ্ধির তায় সেই সাধ্য ধর্ম্মের সিদ্ধি হয়।

বিরতি। মহর্ষি এই হুত্রের দারা পূর্জান্থনোক্ত জাতিবহের উত্তর বলিয়াছেন। অর্থাৎ প্রতিবাদীর ঐরূপ উত্তর বে অসভত্তর, ইহা প্রতিপাদন করিরাছেন। সুক্তির বারা পূর্বোক্ত ভাতিষয়ের অসহত্তরত্তনির্বারণ পরীকাই এই প্রের উক্রেয়া। মহবির দেই যুক্তির মর্ম এই যে, যে কোন সাধৰ্ম্ম। বা বে কোন বৈধৰ্ম্ম। ছাৱা কোন সাধ্য দিজ হয় না। কিন্তু যে সাধৰ্ম্ম। বা বৈধৰ্ম্ম। সাধাধর্মের বাাপ্তিবিশিষ্ট, তদবারাই দেই সাধা ধর্ম দিল হর। যেমন গে মাত্রে যে গোল নামে একটি কাতিবিশেষ আছে, উহা গোমাতের সাধর্ম্ম এবং অখাদির বৈধর্মা। ঐ গোজনামক কাতিবিশেষকে হেত করিয়া, তদহারা "ইহা গো" এইরূপে গোর দিদ্ধি অর্থাৎ নথার্থ অনুমতি হয়। কারণ, ঐ গোস্বলাতি গোপদার্থের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্ম। কিন্তু পশুম্বাদি ধর্ম গো পদার্থের সাধর্ম্ম। হইলেও ভদ্ৰারা গো পদার্থের সিদ্ধি হয় না। কারণ, গোভিন্ন পদার্থেও প্তস্তাদি ধর্ম থাকাই উহা গো-পদার্থের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট নছে। এইরূপ কোন বাদী "প্রেছাহনিতাঃ কার্যাছাৎ, ঘটবৎ" এইরূপ প্রব্যাস করিয়া, কার্যাত্ব হেতুর ছারা শব্দে অনিত্যাত্বর সংস্থাপন করিলে শব্দে অনিত্যাত্বর সিদ্ধি বা অহুমিতি হয়। কারণ, কার্যাত্ত থেতু অনিতাত্তের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট। যে বে পদার্থে কার্যাত্ত অর্থাৎ উৎপত্তিমন্ত আছে, সেই সমন্ত পদাৰ্থ ই অনিতা, ইহা নিৰ্মিবাদ। কিন্ত প্ৰতিবাদী ঐ স্থলে "শক্ষো নিতাঃ, অনুক্তরাথ গগনবথ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়া অমুর্ক্তর হেতৃর ছারা শব্দে গগনের ন্তার নিতার সংস্থাপন করিলে শব্দে নিতাবদিদ্ধি হয় না। কারণ, অমুর্তার, শব্দ ও গগনের সাধ্যা হইলেও উহা নিত্যদের ব্যাপ্তিনিশিষ্ট নহে। কারণ, অনেক অনিত্য পদার্থেও অমুপ্তত আছে। অমুর্ত্ত পদার্থ হইলেই তাহা নিতা, ইহা বলা বার না। স্বতরাং প্রতিবাদী ঐ স্থলে সংপ্রতিপক্ষ লোধ প্রদর্শনের উচ্চেরো এরণ অনুমান করিতে গেলে, তাঁহার উদ্দেশ্র সিদ্ধ ইইবে না। কারণ, বাদী ও প্রতিবাদীর উভয় হেতুই তুলাবল হইদেই দেখানেই সংপ্রতিপক্ষ হইয়া থাকে। একের হেতু নির্দ্ধান, অপরের হেতু বাভিচারাদি দোবযুক্ত বা বাভিচারাদি-শকাঞ্জত, এমন স্থাপে বংপ্রতিপক হয় না। অভ এব প্রতিবাদীর ঐরণ উত্তর উক্ত হলে কোনরপেই সহত্তর হইতে পারে না, উহা অসহত্তর। উহার নাম "সাধ্যমাসমা" জাতি। এইরূপ উক্ত যুক্তিতে ' বৈধৰ্মাসনা" জাতিও অসম্ভৱ ।

প্রতিবেধন্য উক্ত "প্রতিধর্মানমে" রই প্রকারবিশেন। তাহা হইলে মহনি উক্ত "প্রতিধর্মানমে" র উলেধ না করিয়া, উহার প্রকারবিশেষেরই উলেগ করিয়াছেন কেন? এতছভরে বরদরাজ বলিয়াছেন যে, সমস্ত জাতিতেই বহুপ্রকার ভেদ আছে, ইহা প্রদর্শন করিতেই মহবি প্রথমে উক্ত প্রকারভেদেরই উল্লেখ করিয়াছেন। বদি পূর্ব্বোক্ত প্রতিবেধনম উক্ত লক্ষণাক্রাম্ভ শ্রন্তি-ধর্মন্মে"র প্রকারতেন না হইয়া, স্বতত্ত প্রতিবেধই তাহার অভিমত হয়, তাহা হইলে প্রভাকাদি প্রমাণ ছারা প্রতিবাদীর পূর্কোক্তরণ প্রতাবস্থানও বে ছাত্যভর, ইহা তাঁহার কোন স্ক্রের দারাই উক্ত হয় না। কিন্ত একণ প্রভাবস্থানও বে আত্যন্তর, ইহা স্বীকার্যা। যেখন কোন বাদী "শব্দোহনিতাঃ" ইত্যাদি বাক্য প্ররোগ করিরা অন্ত্যান প্রমাণবারা শব্দে অনিতাত্ব পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, "ক""ৰ" প্রভৃতি বর্ণাত্মক শব্দের যথন পূন: শ্রবণ হয়, তথন সেই এই "ক", সেই এই "ধ" ইত্যাদিকাণে ঐ সমস্ত শাসের প্রত্যভিজ্ঞাকণ প্রত্যক্ষ হইরা থাকে। তদ্বারা ব্রা। যার যে, পূর্বক্রত সেই সমত শক্তেরই পুনঃ এবণ হইতেছে, সেই সমত শক্ষের ধবংশ হয় নাই। স্কৃতরাং শব্দ যদি অভ্যানপ্রমাণপ্রযুক্ত অনিতা হয়, তাহা হইলে উক্ত অভাভিজারণ প্রভাকপ্রকু নিতা ইউক । অনুমানপ্রযুক্ত শক কি অনিতা ইইবে, কিজ উক্তরণ প্রত্যক্ষপ্রযুক্ত নিতা হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই ৷ এইরূপ প্রতিবাদী মীমাংসক বদি উক্ত স্থলে তাঁহার নিজমতামুদারে উপমানপ্রমাণ এবং শক্ষের নিতান্থবােধক শারপ্রমাণের দারাও শব্দের নিতাত্বের আপত্তি সমর্থন করিয়া পূর্ববৈৎ প্রভাবহান করেন, ভাষা হইলে ভাষাও শ্লানিভাগবাদী মহবি গোতমের মতে জাত্যন্তরই হইবে। অতএব বুঝা বার বে, পুর্বোক্ত "প্রতি-ধর্মদ্ম" নামক প্রতিবেধ এবং তাহার পুর্মোক্তরণ লকণই মহর্ষি গোডমের অভিনত। তাহা হইবে প্রভাক্ষাদি প্রমাণ হারা পূর্বোক্তরণ প্রভাবস্থানও স্থগবিশেবে তাঁহার কথিত "সাধর্মাদম" এবং ক্লবিশেষে "বৈধর্মাদম" প্রতিবেধ হইতে পারে। অভ এব এখানে তিনি "প্রতিধর্মদম" নামে লক্ষা নির্কেশ না করিলেও এবং উহার পূর্বোক্তরণ লক্ষণ না বলিলেও উহাই এথানে তাঁহার অভি-মত লক্ষ্য ও লক্ষণ, ইহাই বুঝিতে হইবে। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে প্রতিপ্রদাণের বারা বাদীর সাখ্য ধর্মীতে তাঁহার সাখ্য ধর্মের অভাবের আপতি সমর্থন করেন, তাঁহার দেই প্রতিপ্রমাণবিষয়ক জানই উক্ত জাতির (৩) "উথান" অর্থাৎ উথিতিবীক। কারণ, তর্বিষয়ক জ্ঞান বাতীত উক্ত লাতির উত্তবই হুইতে পারে না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতুকে সংপ্রতিপক্ষ বনিয়া, উহাতে সংপ্রতিপক্ষত্বের আরোপ করার সংপ্রতিপক্ষরণ হেলাভাসে নিপাতনই উক্ত হলে (৪) "পাতন"। প্রতিবাদীর প্রমাদ অথবা প্রতিভাহানি উক্ত জাতির (৫) অবদর। উক্ত স্থলে বাদীর হেতুতে বাদী অথবা মধাস্থগণের সংপ্রতিপক্ত ভাতিই উক্ত ভাতির (৬) কন। উক্ত ভাতির সপ্তম অব (৭) "মূল" অগাৎ উহার ছাইছের মূল। পরবর্ত্তী তৃতীয় স্তরের ছারা মহর্ষি নিঞ্ছে তাহা স্চনা করিয়াছেন। পরে তাহা ব্যক্ত হইবে। ২।

অনুবাদ। এই উভয়ের অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "সাধর্ম্যাসম" ও "বৈধর্ম্যাসম" নামক প্রতিবেধন্বয়ের উত্তর—

### সূত্র। গোত্বাদ্গোসিদ্ধিবতৎসিদ্ধিঃ॥৩॥৪৬৪॥

অমুবাদ। গোৰপ্ৰযুক্ত গোর সিদ্ধির ন্যায় সেই সাধ্য ধর্ম্মের সিদ্ধি হয়।

বিরতি। মহর্ষি এই ক্ষত্রের দ্বারা পূর্মকৃত্রোক্ত জাতিধরের উত্তর বলিয়াছেন। অর্থাৎ প্রতিবাদীর ঐকপ উত্তর যে অসহতঃ, ইয়া প্রতিপাদন করিয়াছেন। সুক্তির দারা পূর্ব্বোক্ত জাতিব্যার অসত্তরতনির্ণার্কণ পরীকাই এই প্রের উদ্বেশ্র। মহবির দেই যুক্তির মর্মা এই যে, যে কোন সাধর্ম্ম বা যে কোন বৈধর্মা ছারা কোন সাধা দিছ হয় না। কিন্তু যে সাধর্ম্ম বা বৈধর্ম্ম। দাধামর্মের বাাপ্তিবিশিষ্ট, তদ্বারাই দেই দাধা দর্ম্ম দিন্ধ হয়। যেমন গে মাত্রে যে গোড় নামে একটি জাতিবিশেষ আছে, উহা গোমাত্রের সাধর্ম্ম। এবং অখাদির বৈধর্ম্ম। ঐ গোরনামক জাতিবিশেষকে হেতু করিয়া, তদুবারা "ইহা গো" এইরূপে গোর দিন্ধি অর্থাৎ বর্ধার্থ অনুমিতি হয়। কারণ, ঐ গোভছাতি গোপনার্থের ব্যাপ্টিবিশিষ্ট সাধর্ম্ম। কিন্তু গশুড়ানি ধর্ম গো পদার্থের সাধর্ম্ম। হউলেও তদ্বারা গোপদার্থের সিদ্ধি হয় না। কারণ, গোভিল পদার্থেও পশুস্থাদি ধর্ম থাকায় উহা গো-পদার্থের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট নহে। এইরূপ কোন বাদী "শকোহনিতাঃ কার্যালাৎ, ঘটবৎ" এইরূপ প্রয়োগ করিয়া, কার্যাত্ব হেতুর হারা শক্তে অনিত্যত্বের সংস্থাপন করিলে শক্তে অনিতাত্বের সিদ্ধি বা অমুমিতি হয়। কারণ, কার্যাত্ত হেতু অনিভাত্তের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট। যে বে পদার্থে কার্যাত্ত অধীৎ উৎপত্তিম্ব আছে, নেই সমস্ত পদাৰ্থ ই অনিতা, ইহা নিৰ্বিবাদ। কিন্তু প্ৰতিবাদী ঐ স্থলে "শক্ষো নিতাঃ, **ৰণু**ৰ্ত্তৰাৎ গগনবং" এইলপ প্ৰয়োগ কৰিয়া অমূৰ্তত্ব হেতুৰ বাবা শক্ষে গগনের ন্তায় নিতাত্ব সংস্থাপন করিলে শব্দে নিতাত্মিদ্ধি হয় না। কারণ, অমুর্তত্ব, শব্দ ও গগনের সাধর্মা হইলেও উহা নিতাত্বের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট নহে। কারণ, অনেক অনিতা পদার্থেও অমুর্ভিত্ব আছে। অনুষ্ঠ পদার্থ হইলেই তাহা নিডা, ইহা বলা বার না। স্নভরাং প্রতিবাদী ঐ স্থল দংপ্রতিপক্ষ দোষ প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে এরপ অনুমান করিতে গেলে, তাহার উদ্দেশ্য সিদ্ধ হইবে না। কারণ, বাদী ও প্রতিবাদীর উভর হেড্ট ভুলাবল হইলেই দেখানেই দংপ্রতিপক্ষ হইয়া থাকে। একের হেতু নিদৌষ, অপরের হেতু বাভিচারাদি দোষযুক্ত বা বাভিচারাদি-শঙ্কাঞ্জন্ত, এমন স্থলে সংপ্রতিপক হয় না। অতএব প্রতিবাদীর এরপ উত্তর উক্ত স্থলে কোনরপেই সভত্তর হইতে পারে না, উহা অসভত্তর। উহার নাম "নাধর্মাদনা" লাতি। এইরূপ উক্ত যুক্তিতে ' বৈধর্ম্মাদধা" জাতিও অসম্ভন্তর।

ভাষ্য। সাধর্ম্মামাত্রে বৈধর্ম্মমাত্রে চ' সাধ্যসাধনে প্রতিজ্ঞায়মানে স্থাদব্যবন্থা। সা ভূধর্মবিশেষে নোপপদ্যতে। গোসাধর্ম্মাদ্গোত্বাজ্ঞাতি-বিশেষাদ্গোঃ দিধ্যতি, ন ভূ সাম্মাদিসম্বন্ধাৎ। অশ্বাদিবৈধর্ম্মাদ্গোত্বা-দেব গোঃ সিধ্যতি, ন গুণাদিভেদাৎ। তচ্চৈতৎ কৃতব্যাধ্যান্মবন্ধব-প্রকরণে। প্রমাণানামভিদম্বন্ধাচ্চেকার্থকারিত্বং সমানং বাক্যে, ইতি। হেত্বাভাসাজ্ঞায়া ধন্মিয়মব্যবস্থেতি।

অমুবাদ। সাধর্ম্মানত অথবা বৈধর্ম্মানত সাধ্যসাধন বলিয়া প্রতিজ্ঞায়মান হইলে অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদী তাঁহাদিগের সাধ্যধর্ম্মের ব্যাপ্তিশূল্য কোন সাধর্ম্ম্য বা বৈধর্ম্ম্যকে সাধ্যধর্ম্মের সাধনরূপে গ্রহণ করিলে অব্যবস্থা হয়। কিন্তু ধর্ম্মবিশেষ অর্থাৎ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট কোন ধর্ম সাধ্যধর্মের সাধনরূপে প্রতিজ্ঞায়মান হইলে সেই অব্যবস্থা উপপন্ন হয় না। (যথা) গোর সাধর্ম্ম গোরনামক জাতিবিশেষপ্রযুক্ত গো সিন্ধ হয়, কিন্তু সামাদির (গলকম্বলাদির) সম্বন্ধপ্রযুক্ত গো সিদ্ধ হয় না। (এবং) অখাদির বৈধর্ম্ম্য গোহপ্রযুক্তই গো সিদ্ধ হয়, "গুণাদিভেদ" অর্থাৎ রূপাদি গুণবিশেষ এবং গমনাদি ক্রিয়াবিশেষপ্রযুক্ত গো সিদ্ধ হয় ন। সেই ইহা অবয়ব-প্রকরণে "কৃতব্যাখ্যান" হইয়াছে (অর্থাৎ প্রথম অধ্যায়ে অবয়ব ব্যাখ্যার শেষে যুক্তির ছারা উক্ত সিন্ধান্তের ব্যাখ্যা করা হইয়াছে)। বাক্যে অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বরূপ ত্যায়বাক্যে সর্ব্বপ্রমাণের অভিসম্বন্ধপ্রযুক্তই একার্থকারিত্ব অর্থাৎ প্রকৃত সাধ্যসিদ্ধিরূপ একপ্রয়োজনসম্পাদকত্ব সন্নান। ( অর্থাৎ নির্দ্ধোষ প্রতিজ্ঞাদি বাক্যে সমস্ত প্রমাণেরই সম্বন্ধ থাকার সেধানে সমস্ত প্রমাণ মিলিত হইরা সমান-ভাবে সেই সাধ্যধর্শ্বের বথার্থ নিশ্চয় সম্পন্ন করে ) এই অব্যবস্থা অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রতিবাদীর কথিত অব্যবস্থা হেখাভাসাপ্রিতই অর্থাৎ হেখাভাস বা দুষ্ট হেতুর ছারা সাধ্যধর্মের সংস্থাপন হইলেই তৎপ্রযুক্ত উক্তরূপ অব্যবস্থা হয়।

টিপ্লনী। পূর্বস্থাকে "লাতি"ব্যের প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী যে, অব্যবস্থার দর্মর্থন করিয়া, বাদীর হেতুকে সংপ্রতিপক্ষ বলিয়া আরোপ করেন, ভাষ্যকার এথানে মহর্ষির স্থানোক্ত যুক্তি

১। এবানে "নাধ্যামানেৰ বৈধৰ্মমানেৰ চ" এইকা পাঠট কচলিত সকল পুতকে বেধা গায়। কিন্তু পৰে ভাষাকাৰের "ধর্মবিশেষে" এই সংহামান্ত পাঠে লক্ষ্য করিলে প্রথমেও সংহামান্ত পাঠট প্রকৃত বলিয়া মনে,হয়। "আছমগুলী"কার জয়ন্ত ভট্টও ভাষাকারের বাংবাানুসারেই এই ক্রের তাংপদা বাগামা করিতে এখানে লিখিয়াছেন,—"বলি
সাধ্যামানে বৈধ্যামানে বা সাধ্যামান। প্রতিজ্ঞান্তের, ভালিয়হক্ষেণ্ড।" তত্ত্বাং ভাষাকারেরও উক্তরণ পাঠট
প্রভূত বলিয়া এইণ করা বাছ।

অনুদারে ঐ অব্যবস্থার গণ্ডন করিবাই এই প্রোক্ত উভরের ব্যাখ্যা করিবাছেন। "ব্যবস্থা" শব্দের অর্থ নিরম। স্ততরাং "অবাবস্থা" বলিলে বুঝা যার অনিরম। বাদী "শক্ষোহনিতাঃ" ইত্যাদি ভার-বাক্ষের দারা শব্দে অনিত্যত্বের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি পুর্বেষাক্রমণ জাতান্তর করেন, ভাহা হইলে তিনি বলেন যে, শব্দ যে অনিতাই হইবে, নিতা হইবে না, এইরূপ বাবস্থা হর না। কারণ, যদি অনিতা ঘটের সাধর্ম্য কার্যাড়াদিপ্রযুক্ত শব্দ অনিতা হয়, তাহা হইলে গগনের সাধর্ম্য অমুর্ভবাদিপ্রযুক্ত শব্দ নিতাও হইতে পারে। স্কতরাং উক্ত কলে শব্দ নিতা, কি অনিতা, এইরূপ দংশ্বই জন্ম। অতএব বাদীর কথিত ঐ হেতৃ সংপ্রতিপক হওরার উহা তাঁহার সাধাসাধক হর না। কারণ, সংপ্রতিপক স্থানে উভয় প্রেকর সংশন্ত ক্রেয়; কোন প্রকেরই সমূমিতি জ্লো না (প্রথম খণ্ড, ৩৭৫-৭২ পৃষ্ঠা জ্ঞান্তবা)। ভাষাকার উক্ত জাতিবল স্থাল প্রতিবাদীর বক্তবা অবাবস্থার থণ্ডন করিতে মংবির এই স্থারুদারে বলিরাছেন যে, দাধর্ম্মানাত্র অথবা বৈধর্মানাত্রই দাধাধর্মের দাধনক্রণে গ্রহণ করিলেই উক্তরণ অব্যবস্থা হয়। ভাষাকার এখানে "মাত্র" শব্দের প্রয়োগ করিয়া ব্যাপ্তির বাবছেদ করিয়াছেন। তাৎপর্য্য এই বে, वानी अ व्यक्तिवानी यनि माधावर्ण्यव वाश्विम् स द्यान माधर्मा अववा देवधर्मा श्रहण कतिहाई निक পক্ষের সংস্থাপন করেন, তাহা হইলে দেখানেই কোন পক্ষের নিশ্চয় না হওয়ায় উক্তরূপ অব্যবস্থা হয়। কারণ, জন্ধপ দাধর্মা ও বৈধর্ম্মা দাধাধর্মের বাভিচারী হওয়ার উহা হেলাভাস। স্থভবাং উহা কোন পক্ষেরই সাধক না হওয়ায় উক্তরণ অবাবস্থা হটবে। তাই ভাষাকার সর্জন শেষে ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, এই অব্যবস্থা হেস্বাভাগাশ্রিত। অর্থাৎ হেস্বাভাগই উক্তরূপ ব্দব্যবস্থার আশ্রম্ম বা প্রবোজক। কিন্তু বাদী অথবা প্রতিবাদী বদি সাধাধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্মারূপ প্রকৃত হেতৃহারা সাধাধর্মের সংস্থাপন করেন, তাহা হইলে দেখানে বে পক্ষে প্রকৃত হেতু ক্থিত হয়, দেই পক্ষই নিশ্চিত হওয়ায় আর পুর্বোক্তরূপ অব্যবস্থা হইতে পারে না। তাই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"দা তু ধর্মবিশেষেনোপ্পদ্যতে"। ফলকথা, সাধাধর্মের বাাশ্রিবিশিষ্ট সাধর্ম্য অথবা বৈংশ্যক্ষণ হেতুর স্বারাই সাধাধর্ম দিছ হয়। কেবল কোন সাধর্ম্ম অথবা বৈধর্ম্ম ছারা সাধ্যধর্ম সিদ্ধ হয় না। মহবি এই সূত্রে "গোডাদ-গোদিদিবং" এই দুঠান্তবাকোর বারা পূর্ব্বোক্ত দিদ্ধান্তই প্রকাশ করিয়া, পূর্বস্থেরেক বাতিবর যে অনমন্তর, ইহা প্রতিশাদন করিয়াছেন। কারণ, প্রতিবাদী তাঁহার সাধাধর্মের ব্যাপ্তিশুক্ত কোন সাধৰ্ম্মা অথবা বৈধৰ্মাকে হেতুক্তপে এহণ করিয়া, পূর্ব্বোক্ত জাতিবধের প্রয়োগ করিলে, তীহার অভিমত ঐ হেতুতে হেতুর যুক্ত অল বে বাজি, তাহা না থাকার যুক্তাক্হানত্বশতঃ তাঁহার ঐ হেতু তাঁহার মাধাসাধক বা প্রক্রত হেতুই হয় না। এবং কোন সুবে প্রতিবাদী ভাঁহার দাধাধৰ্মের বাাপ্তিবিশিষ্ট কোন দাধর্ম্ম বা বৈদ্যান্ত্রণ হেতু প্রয়োগ কবিলেও বাদীর প্রযুক্ত হেতুতে তাঁহার সাধাধ্যের বাাপ্তি না থাকার যুক্তাক্হীনত্বশতঃ উহা তাঁহার সাধাসাধ্য বা প্রকৃত তেতুই হয় না। স্করাং উক্ত উভয় খ্লেই প্রতিবাদী সংপ্রতিপক্ষ দোবের উদ্ভাবন করিতে পারেন না। ত্তরাং যুকালহীনহবপতঃ পূর্মোক্ত জাতিবর এই বা অসভত্র। মহর্মি এই

স্ত্তের ছারা প্রস্ত্ত্রেক জাতিহয়ের অনাধারণ ছট্টব্যুন (যুক্তাকহীনত্) স্চনা করিয়া, উহার ছত্ত্ব সমর্থন করিলাছেন এবং তদ্বারা উহার সাধারণ ছত্ত্বমূল বে অবাবাতক্ব, ভাষাও স্তিত হইমু'ছে। কারণ, প্রতিবাদী বদি উক্ত স্থান কেবল কোন দাধর্ম্ম অথবা বৈধর্মা গ্রহণ করিয়া, তদ্বারা বাদীর সাধাদ্মীতে তাঁহার সাধাদ্মীর অভাবের আপত্তি সম্প্র করেন, তাহা হইলে তাঁহার নিজের ঐ উদ্ভারেও অদূবকত্বের আপত্তি সমর্থন করা হার। কারণ, উক্ত স্থান যে সমত উত্তর বা বাকা বাদীর বাকোর অনুষক, তাহাতে যে প্রমেয়ক প্রতৃতি ধর্ম আছে, তাহা প্রতিবাদীর ঐ উত্তরবাকোও আছে। স্বতরাং দেই প্রদেহত্ত প্রভৃতি কোন সাধৰ্মাপ্ৰযুক্ত অভান্ত অনুৰক বাকোর ভাব প্ৰতিবাদীর ঐ উত্তরবাকাও অনুৰক হটক 🕈 তাহা কেন হইবে না ? স্তরাং তুলা ভাবে প্রতিবাদীর উহা স্থীকার্যা হওরার তাঁহার ঐ উত্তর প্রবাবাতকপ্রশত: অদহ্ভর। কারণ, প্রতিবাদীর ঐ দ্বক বাকা বা উত্তর বদি অদ্বক বলিয়া সন্দিশ্বও হয়, তাহা হইলে আর তিনি উহার হারা বানীর বাক্যের ছত্ত্ব সমর্থন করিতে পারেন না। স্তরাং তাঁহার নিজের কথানুশারেই তাঁহার ঐ উত্তর নিজের ব্যাবাতক হওয়ার উহা কখনই সহস্তুর হইতে পারে না। মুনকথা, পূর্ব্বোক্ত জাতিবরের প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী যে সংপ্রতিপক্ষদোষের উদ্বাবন করেন, তাহা প্রকৃত সংগ্রতিপক্ষের উদ্বাবন নহে। কিন্তু তত্ত্ব্বা বনিয়া উক্ত জাতিবগ্ৰকে বলা হইগ্ৰাছে,—"সংপ্ৰতিপক্ষদেশনাভাদ"। উদ্দোত্করও পরে এই প্রকরণকে "দংপ্রতিশক্ষদেশনাভাদ-প্রকরণ" নামে উরেখ করিয়াছেন। কিন্ত তিনি পূর্ম-পুত্ৰের "বার্ত্তিক" পূর্ব্বোক্ত দাধর্মাসমা জাতির উনাহরণ বলিরা, উরাকে বলিরাছেন, "অনৈকা-স্থিকদেশনাভাদা"। বাভিচারী হেতুকেই "অনৈকান্তিক" বলে। কিন্ত পূর্ব্বোক্ত জাতিববের প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতুকে অনৈকান্তিক বলেন না। স্থতবাং উন্দ্যোতকরের ঐ কথা কিরপে সক্ত হর ? ইহা চিন্তনীর। তাৎপর্ব্যসিকার ঐ কথার কোন বাাখ্যা পাওরা যার না। কিন্তু ব্যক্তিকার বিশ্বনাথ উহা লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন বে, বার্ডিকে ঐ "অনৈকান্তিক" শব্দের অর্থও সংপ্রতিপক। বাহা একান্ততঃ সাধানাধক হর না মর্থাৎ বাদা ও প্রতিবাদী, কাহারই সাধানাধক না হইরা, উত্তরের নাখা বিবরে সংশ্রেরই প্রয়োজক হব, এই আর্থেই বার্তিককার উক্ত ছলে যৌগিক "অনৈকাত্তিক" শক্তেরই প্ররোগ করিয়াছেন। স্তরাং উহার বারাও সংপ্রতিপক্ষ ব্রা বায় এবং ভাছাই বুঝিতে হইবে।

ভাষাকার পরে মহর্ষির স্থানোক্ত দৃষ্টান্তবাকোর তাৎপর্য। বাাথ্যা করিতে বলিয়াছেন বে, গোড়নামক জাতিবিশেবরণ বে গোর সাধর্মা, তং প্রযুক্ত গো দির হয়। কিন্তু সামাদির সম্বন্ধপ্রকৃত্ব গো দির হয় না। এবং গোড়ারল যে অধাদির বৈধর্মা, তংপ্রযুক্তই গো দির হয়। গুণবিশেব বা ক্রিয়াবিশেবপ্রযুক্ত গো দির হয় না। তাৎপর্যা এই বে, গোড়ানামক জাতিবিশেব বেমন সমস্ত গোর সাধর্মা, তল্লপ সাআদি দহজাও সমস্ত গোর সাধর্মা, এবং গোড়া নামক জাতিবিশেব বেমন অধাদিতে না থাকার অধাদির বৈধর্মা, তল্লপ আনক গুণবিশেব ও ক্রিয়াবিশেবও কর্মাদির বৈধর্মা আছে। কিন্তু তল্লারো গোড়ানামক জাতিবিশেব প্রযুক্তই অর্থাৎ ঐ হেত্র খারাই "ইহা গো" এই-

রূপে গোর সিদ্ধি বা অনুমিতি হয়। সামারি সম্বন্ধ এবং গুণবিশেষ ও ক্রিরাবিশেষপ্রযুক্ত ঐক্সপে গোর অহুমিতি হয় না। কারণ, গোড়বামক জাতিবিশেষ গোর ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্ম এবং অখাদির বৈধর্ম্মা। সামাদি সমন্ধ প্রভৃতি জন্ধপ সাধর্ম। ও বৈধর্ম্মা নহে। এখানে ভাষাকারোক সামানির সম্বন্ধ কি ? সামা শলেরই বা অর্থ কি, তাহা বুঝা আবশুক। উন্থনাচার্য্য প্রভৃতি অনেক পূর্ব্বাচার্যার উক্তির' বারা ব্রা বায়, তাঁহাদিগের মতে গোর অব্যবসমূহের পরস্পার বিলক্ষণ সংযোগজা বে সংস্থান বা আঞ্জতি, তাহাই "সালাদি" শব্দের অর্থ। তাহা হইলে উহা সমবার "সম্বন্ধে গোর অব্যবদমূহেই বিনামান থাকে। ভাহাতে সমধার সম্বন্ধে গোবাক্তিও বিনামান থাকার সামানির সহিত গোর সামানাধিকরবাঃ সম্বন্ধ আছে। কিন্ত "দামানি" শক্ষের উক্ত অর্থে আর কোন প্রমাণ নাই। কোষকার অমর সিংহ বৈশাবর্গে বলিয়াছেন,—"সালা তু গলকল্বলঃ"। অৰ্থাং গোৰ গলনেশে যে লঘমান চৰ্মবিশেষ থাকে, বাহার নাম গণকখন, তাহাই "সাত্ৰা" শক্তের অর্থ। "সাহা" শব্দের এই অর্থই প্রাণিক। "তর্কভাষা"গ্রন্থে গোর লকণ প্রকাশের জন্ত কেশব মিশ্রও বলিরাছেন,—"গোঃ দালাবতং"। গোর গণকখলরূপ অবরবই "দাল।" ইইলে উহাতে গোনামক অবহবী সমবার সহজে বিনামান থাকে এবং ভাহাতে "সাক্ষা" নামক অবহব সমবেতত্ব সম্বন্ধে বিদামান থাকে। সালাদি শব্দের পূর্বেরাক্ত অর্থেও উহা সামানাধিকরণা সম্বন্ধ গোপদাৰ্থেই বিভাগন থাকে। কিন্ত ভাষা কইলে ঐ দালাদিও গোৰ ব্যাপ্তিবিশিষ্ট দাধৰ্ম্মাই হয়। কারণ, উহা গোভির মার কোন প্রার্থে নাই। নবানৈরাত্তিক রঘুনাথ শিরোমণিও "যত্র সাম্রাদিঃ সা গৌ?" এইরপ বলিলা সামাদি হেতুর বারা ভারাআসম্বর গোর অনুমিতি সমর্থন করিলা লিলাছেন"। স্থতরাং এখানে ভাষ্যকারের "নতু সামানিসম্বনাৎ" এইরূপ উক্তি কিরুপে সংগত হয় ? ইছা গুৰুত্ব চিন্তনীয়। বাৰ্ত্তিকৰাৰ উদ্যোতকৰ ও জন্ম ভট্ট প্ৰভৃতি কেংই ভাষাকাৰের ঐ উক্তি গ্রহণ করেন নাই। তাৎপর্যানীকাকার বাচম্পতি মিশ্র ইহা চিন্তা করিবা ভাষাকারের ঐ উক্তি সংগত করিবার জন্ম বলিরাছেন বে, ভাষাকারের" "দাখাদি" এই বাকা "অতদগুণদংবিজ্ঞান" বছবাহি সমান। স্মতরাং উহার হারা গোপনার্থের বাাপ্তিশুক্ত পুলাবিই গুঠাত হইরাছে। তাৎ-পर्या এই हा, "उन अनगरविकान" अ "बजन अनगरविकान" नाटम नहाडोहि मधान विविध । उन-ব্রীতি সমাসের অন্তর্গত পদের অর্থ প্রধানত্রপে বোধবিষর না হওয়ার উত্তাকে বত্তব্রীতি সমাদের "ওদ্ধণ" বলা হইবাছে। "গুণ" শব্দের অর্থ অপ্রধান। কিন্ত যেখানে বছত্রীহি সমাদের ক্ষতর্গত কোন পদের অর্থণ্ড ঐ দমাদের বারা প্রধানতঃ বুঝা যায়, দেই স্থলে ঐ দমাদের নাম "তদ্ গুণদংবি-জ্ঞান" বছব্ৰীছি। বেখন "লম্ব কৰ্ণগানৰ" এই বাকো "লম্ব কৰ্ণ" এই বছব্ৰীছি সমাসের অন্তৰ্গত

সামাদিসংখ্যনভিবালগোর্কদের অঠাতে: ।—কিলাবেনী, (এদিয়াটিক) ১৫৯ পৃঠা। "শাক্ষদিবক্ষক-বিশক্ষণাকুজাপি" ইত্যাদি শক্ষণজ্বিতাকাশিকা, ২৬শ কারিকা কাখা।।

২। স্বতএর গোড্ডাকাগ্রহনারাং বত্ত সাঞ্চাবিঃ সা সৌহিতি ভাগারোন পোবাগিকরগ্রহে সাঞ্চাবিনা ভাগারোন দৌভাগালোন গোর্নাভিরেকাজ সাঞ্চাবিধাভিরেকঃ সিধাতি।—ব্যাপ্তিসিম্বান্তব্যক্ষীবিতি।

৩। "দামানী"ভাতপ্রণ-সংবিজ্ঞানো বছরীছিঃ। তেন বাভিচারিশঃ পৃঞ্জাবরো গৃহত্তে।—ভাংপর্যাজীকা।

কর্ণ পদার্থেরও প্রধানতঃ বোধ হয়। কারণ, বাহার কর্ণ লম্বনান, দেই ব্যক্তিকে আনরন কর, ইহা ৰলিলে কৰ্ণ দহিত সেই ব্যক্তির আন্যনই বুঝা যায়। স্তরাং উক্ত স্থলে "লম্কর্ণ" এই বাকা "তদ্ভণসংবিজ্ঞান" বছব্রীহি সুমান। কিন্ত "দুষ্টসাগ্রমানত্ত" এই বাকোর ছারা যে ব্যক্তি সাগর নেধিয়াছে, তাহাকে আনহন কর, ইহা বলিলে দাগর দহিত দেই ব্যক্তির আনহন বুঝা বায় না। স্থতরাং "দৃষ্টদাগর" এই বছত্রীহি স্থাদের স্বারা প্রধানতঃ দাগরের বোধ না হওয়ায় উহা "মতন্-গুণদংবিজ্ঞান" বছরীহি সমাদ। এইরপ ভাষাকারোক্ত "দামাদি" এই বাক্য "অতদ্ভণদংবি-জান" বহুব্রীহি সমাস হইলে উহার দারা "সাজা আদির্ঘেবাং" এইরূপ বিগ্রহরাক্যান্থপারে প্রধানতঃ পুলাদিরই বোধ হর। সেই শুলাদি গোর সাংখ্যা হইলেও গোত্ব জাতির ভার গোত্র ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধ্য্য নহে। কারণ, উহাগোর ভার মহিবাদিতেও থাকে। তাই ভারাকার বলিয়াছেন,—"নতু সালাদি-সম্বন্ধাং"। কলকথা, ভাষাকারের ক্ষিত ঐ "সাসাদি" শব্দের প্রতিপাদ্য শ্রাদি। স্থতরাং ভাহার ঐ উক্তির অসংগতি নাই। কিন্তু খ্রীনদ্বাচস্পতি মিশ্রের উক্ত সমাধানে চিন্তনীয় এই বে, শুখাদিই ভাষাকারের বিবক্ষিত হইলে তিনি "শৃখাদি" শব্দের প্রয়োগ না করিয়া "সায়াদি" শব্দের প্রয়োগ করিবাছেন কেন ? এবং পুর্বোক্ত "নৃতীনাগর" এই বছরীতি দবানে "নাগর" শব্দ প্রয়োগের বেরপ প্ররোজন আছে, "দাস্মাদি" এই বছতীহি সমাদে "দাল।" শব্দ প্রেরোগর দেইরপ প্রয়োজন কি আছে ? অবজ্ঞ গোভিন্ন কোন প্রখাদিতে সাজা সহক্ষের কোন প্রমাণ নাই। কিন্তু ভাষাকারের ঐ উক্তির দারা মনে হয়, তিনি বেন গোর ভায় অভ কোন পত্তরও গণকমণ দেবিয়াছিলেন। তবে ভাহা "সালা" শক্ষের বাচ্য বলিয়া সর্কাসলত মহে, ইহা মনে করিয়া "সালা" শক্ষের পরে "আদি" শক্ষের প্ররোগ করিয়া, তদ্বারা শ্রাদিই গ্রহণ করিয়াছেন। আবার ইহাও মনে হয় বে, ভাষাকার "পালাদিনম্ক" বলিয়া সামাদি অবলবের সহিত গোর সমবার সম্ভাই এখানে এছণ করিয়া বলিরাছেন, "নতু সাআদিসম্বন্ধাৎ"। অর্থাৎ সহবেতত সম্বন্ধে সালা গোর বাাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম। হুইলেও ঐ দালা ও গোর বে দমবার স্বন্ধ, ভাহা গোর ভার দালাভেও থাকে। কিন্তু দাল। গো নহে। কারণ, অব্যব হইতে অব্যবী ভিন্ন প্রার্থ। স্ক্তরাং সালাতে তাৰাত্মা সম্বন্ধে গো না থাকার দালার যে দমবার দখক ( যাহা গো এবং দালা, এই উভবেই থাকে ), তাহার ছারা তাদান্তা সম্বন্ধে গোর অনুমিতি হইতে পারে না। কারণ, সালা প্রভৃতি অবরবের যে সংবাদ নামক সংক্ষ, তাহা ঐ সম্ভ ক্ষেত্ৰেও থাকার উহা গোর ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্ম্য। নহে। রঘুনাথ শিরোমণি 'যুৱ সামানিঃ দা গোঃ" ইত্যাদি বাকোর ধারা তাদাঝা সহস্কে গোর অতুদানে সম্ভ্রবিশেষে সামানি-কেই ছেতু বলিরাছেন। তিনি ত "দালাদি" শকের পরে দহস্ক শকের প্রয়োগ করেন নাই। কিন্ত ভাষাকার "সালানি" শব্দের পরে "নগদ্ধ" শব্দের প্রয়োগ করিরাছেন কেন ? "সামানি" শক্তের স্বারা গোপদার্থের ব্যাপ্তিশুক্ত বা ব্যক্তিচারী শুলাদিই তাঁহার বিব্যক্তিত হইলে পরে আর "সম্বন্ধ" শক্তপ্রয়োগের প্রয়োজন কি আছে 📍 এবং ঐ সম্বন্ধই বা কি 📍 ইহাও চিস্তা করা আবশ্রক। সুধীগণ এখানে ভাষ্যকারের উক্ত সন্দর্ভে মনোগোগ করিবা, তাঁহার প্রকৃত তাৎপর্য্য নিৰ্বন্ন করিবন। প্রস্ত এখানে ইছাও লক্ষ্য করা আবশ্রক যে, ভাষাকার স্থানিক "গোড়" শব্দের দারা গোদ্বের স্থন্ধ গ্রহণ না করিয়া, গোত্ব নামক জাতিবিশেষই গ্রহণ করিয়াছেন এবং উহার স্পষ্ট প্রকাশের জন্তই ব্যাখ্যা করিয়াছেন, "গোত্বাজ্জাতিবিশেষাৎ।"

আপত্তি হইতে পারে যে, গোড় আতির প্রত্যক্ষ করিলে তথন সেই গোড়াক্তিরও প্রত্যক্ষ হওয়ায গোড়ংহতুর ছারা প্রভাক্ষ গোর অনুমিতি হইতে পারে না। স্থভরাং ভাষ্যকারের ঐ রাখ্যা সংগত নহে। এতপ্রভারে ভাষাকারের পক্ষে যক্তব্য এই বে, গোত্ব জাতির প্রত্যক্ষ করিয়াও অনুমানের ইচ্ছা হইলে ঐ হেতুর দারা "এরং গৌ:" এইরপে তারাত্মা সম্বন্ধে প্রতাক্ষ গোরও স্বার্থান্ত-মান হইতে পারে। ঐরূপ স্বার্থান্ত্রমানে দিল্প সাধন দোধ নহে। মহর্ষি এই স্থাত্র উক্তরূপ चार्थी छ्यानरे मुझे खक्राल । अनर्गन किर्द्रशाहन । रेव्हा अर्कु चार्थी छ्यारन निष्क माधन (माध नरह अवर দিল্লদাধন হেলাভানও নহে, ইহাও এই পুত্রের দারা পৃতিত হইয়াছে। প্রীমদ্বাচম্পতি মিশ্রও সম্ভন্ত বলিয়াছেন,—"প্রত্যক্ষণরিক্লিতমণার্থনমুমানেন বুভুৎসত্তে ওর্করদিকা: " অর্থাৎ বাঁহারা অহমানরদিক, তাঁহারা ইচ্ছাবশতঃ প্রতাক্ষর্ত পদার্থেরও অহমান করেন। কোন সম্প্রদার পূর্ব্বোক্ত দির্দাধন নোব পরিহারের উদ্দেশ্যে এখানে স্থারোক্ত "গোদিদ্ধি" শন্দের দারা ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন—গোব্যবহারদিন্ধি। অর্থাৎ তাঁহাদিগের মতে গোত্ব হতুর বারা "অরং গোলস্করাজ্যো পোড়াং" এইরপে প্রতাক্ষ গোব্যক্তিতে গোশকবাচাছের অনুমিডিই এই প্রবে মহর্বির বিবক্ষিত। গোশকবাচাত্ব প্রত্যক্ষসিদ্ধ না হওয়ায় সিদ্ধদাধন দোষের আশকা নাই, ইহাই তাঁহাদিসের তাৎপর্য্য। "তার্কিকরক্ষা"কার বরনরাজ উক্ত ব্যাখ্যাই এংগ করিয়াছেন। কিন্তু স্থত্রপাঠের হারা সরণভাবে ঐলপ অর্থ কোনজপেই বুঝা বার না। উক্ত ব্যাধ্যার হ্জোক্ত গোশক্ষের গোব্যবহার অর্থাৎ গোশব্দবাচ্যত্তে লক্ষণা স্বীকার করিতে হয়; কিন্তু এরপ লক্ষণার প্রকৃত গ্রাহক এখানে নাই। বুল্লিকার বিশ্বনাথ এথানে প্রথমে উক্ত ব্যাখ্যার উল্লেখ করিয়া, উহাতে অকচিবশতঃ নিজমতে অভিনব বাথা। করিয়াছেন বে,' স্ভোক্ত "গোড়" শক্ষের অর্থ সালাদি। অর্থাৎ সালাদি হেত্র দারাই সমবার সদ্ধন্ধ গোল জাতির অথবা তাদাল্যা সম্বন্ধে গোবাজিরই অমুমিতি, এই স্বত্তের ছারা মহর্ষির বিবক্ষিত। কিন্তু বৃদ্ধিকারের এট ব্যাখ্যাও আমরা বৃথিতে পারি না। কারণ, "গোড়" শব্দের দারা সাহাদি অর্থ বুঝা বার না। বাহা গো ভিন্ন পদার্থে সমবেত নহে অর্থাৎ সমবার সম্বন্ধে থাকে না, তাহা গোজ, এইরূপ ব্যাথ্যা করিলে গোত্ব শব্দের বারা সামাদি বুঝা বাইতে পারে না। কারণ, পূর্ব্বোক্ত সামাদি কোন মতেই গোপনার্থে সমবার সম্বন্ধে থাকে না। গোতির পদার্থ বাহাতে সমবেত নহে এবং গো পদার্থ বাহাতে সমবেত অর্থাৎ সমবার সম্বন্ধ থাকে, তাহা গোল, এইরণ বাাখ্যা করিয়াও গোল শন্ধের দারা সামাদি অবরব বুঝা ধার না। কারণ, "গোল" শক্ষের ঐত্তপ অর্থে কোন প্রমাণ নাই। বৃদ্ধিকার বিখনাথের দন্দর্ভের ধারাও দরণ ভাবে এরপ অর্থ বুরা বার না। স্থাপণ এই দমত কথারও বিচার করিবেন।

নহর্নির এই প্রাঞ্নারে ভাষাকারের উক্ত দিরাস্ত যে যুক্তিদির, ইহা সমর্থন করিবার রক্ত ভাষাকার পরে বলিগাছেন যে, অব্যবপ্রকরণে পুর্বোই উক্ত দিরাস্ত যুক্তির দারা ব্যাখ্যাত

वहक (वापान्तरवरुव) नमरक्टरच नाँड (पानमरक्टार नांचाविकः रेडाावि ।—विवनाय-इकि ।

হইয়াছে। কোপার কিরূপে ইহা খাখোত হইয়াছে, তাহা এখানে শ্বরণ করাইবার জন্ম ভাষাকার তাঁহার পূর্ব্বোক্ত প্রধান যুক্তির সংক্ষেপে প্রকাশ করিয়াছেন যে, ভাগবাকো সর্ব্বপ্রমাণের সম্বন্ধ প্রযুক্তই একার্থকারিত্ব সমান। অর্থাৎ প্রকৃত বিভন্ধ স্থায়বাক্যের প্রয়োগ করিলে সেধানে প্রতিজ্ঞাদি অব্যব্দত্তীয়ের মূলে ধর্থাক্রমে শক্প্রমাণ, অনুমানপ্রমাণ, প্রত্যক্ষপ্রমাণ এবং উপমানপ্রমাণের সম্বন্ধ থাকার দেখানে ঐ সম্ভ প্রমাণ মিলিত হইরা সাধানিশ্চররূপ এক প্রবিজন দক্ষর করে। স্থতরাং দেখানে ঐ সম্ভ অবহুবও সমানভাবে সাধ্যনিশ্চয় সম্পাদন করায় প্রকৃত সাধ্যবিষয়ে কোন সংশয় জন্মেনা। কিন্ত হেন্দ্রভাষের বারা সাধ্যধর্মের সংস্থাপন করিলে সেখানে প্রকৃত ভাগের খারা উহার সংস্থাপন না হওরায় বথার্থ নির্ণয় হইতে পারে মা। স্বতরাং পূর্বোক্তরণ অব্যবস্থা হয়। তাই ভাষ্যকার এখানে সর্বশেষে বলিয়াছেন যে, এই অবাব্সা হেলাভাদাপ্রিত। ভাষাকার প্রথম অধারে অব্যব-প্রকরণে "নিগমন" স্থাত্তর ভাষো প্রকৃত ভারবাকো যে দর্মপ্রমাণের দম্ম আছে এবং তাহা কিরণে দস্তব হয়, ইত্যাদি বলিয়াছেন। এবং দেখানে ইহাও বলিয়াছেন বে, হেতু ও উদাহরণের পরিভদ্ধি থাবিলে জাতি ও নিধাহস্থানের বছত্ব দন্তবই হয় না। কারণ, আতিব'না কোন দুষ্টাস্ত পদার্থে তাঁহার নাধাধর্ম ও হেতু পদার্থের সাধ্যসাধন ভাবের ব্যবস্থাপন না করিয়াই অর্থাৎ ব্যাপ্তিকে অণেক্ষা না করিয়াই প্রায়শ: ব্যক্তিটারী হেতুর ছারাই প্রভাবস্থান করেন। কিন্তু দাধ্যধর্ম ও ধেতু পদার্থের সাধ্যমাধনতাব বাবস্থিত হইলে সাধাধার্মার ব্যাপ্তিবিশিষ্ট ধর্মবিশেষকেই হেতুরূপে গ্রহণ করিতে হববে। কেবল কোন দাংশ্য অথবা বৈধৰ্মাকে হেতুকপে গ্ৰহণ করা বাহ না। প্রথম অবাহে অবহবপ্রকরণে ভাষ্যকারের এই শেষ কথার হারাও এখানে তাঁহার কথিত দিছান্ত ব্যাখ্যাত ইইয়াছে বুকিতে ইইবে (প্রথম থণ্ড, ২৮৬—৯৮ পৃষ্ঠা জ্বষ্টব্য)। এখানে ভাষো "রুভব্যাথানিং" এই স্থলে "কুতব্যবস্থানং" এইরূপ পাঠান্তরও অনেক পুস্তকে আছে। "ব্যবস্থান" শব্দের ঘারা ব্যবস্থা বা নিষ্দ বুঝা যায়। স্তরাং অব্যবপ্রকরণে হেতু ও উদাহরণের অরূপ ব্যাখ্যার ছারা শাধাদৰ্শের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট ধর্মবিশেষ্ট হেডু হয়, কেবল কোন সাধ্যা বা বৈধ্যমাত্র হেডু হয় না, এইরণ ব্যবস্থা অর্থাৎ নিরম করা হইরাছে, ইহাই উক্ত পাঠের তাৎপর্বা ব্রা বার। কিন্ত ঐক্তপ পঠি এইণ করিলে এখানে ভাষাকারের শেহোক্ত "প্রমাণানামভিস্থকাৎ" ইত্যাদি পাঠের স্থাপতি ভাল বুঝা বায় না। সংবীগণ ইহাও প্রণিধানপূর্বক বিচার করিবেন। ৩ ।

সংপ্রতিপক্ষদেশনাভাদ-প্রকরণ দমাপ্ত॥ ১॥

## সূত্র। সাধ্য-দৃষ্টান্তয়োর্থর্মবিকংপাত্রভয়-সাধ্যত্ম-জোৎকর্মাপকর্ম-বর্ণ্যাবর্ণ-বিকংপ-সাধ্যসমাঃ॥৪॥৪৩৫॥

অনুবাদ। সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থের ধর্মাবিকল্প অর্থাৎ ধর্মোর বিবিধর-প্রযুক্ত (৩) উৎকর্ষসম, (৪) অপকর্ষসম, (৫) বর্ণ্যসম, (৬) অবর্ণ্যসম ও (৭) বিৰুদ্ধসম হয় এবং উভয়ের অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত সাধ্যধন্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থের সাধ্যক-প্রযুক্ত (৮) সাধ্যসম হয়।

বিব্রতি। মহর্ষি এই হত্তের হারা সংক্ষেপে "উৎকর্ষসম" প্রাভৃতি হড়বিধ প্রতিষেধের লক্ষণ স্তনা করিবাছেন। তন্মধ্যে প্রথমে "সাধ্যদৃষ্ঠান্তরো দির্ম্মবিক লাখ" এই বাক্যের দারা "উৎকর্ষসম" প্রভৃতি পঞ্চবিধ প্রতিষ্কের এবং পরে "উত্তরদাধ্যন্তাচ্চ" এই বাকোর দারা শেষোক্ত "সাধ্যসম" প্রতিফেধের লক্ষণ স্থাচিত হইরাছে। স্থাত্র প্রথমোক্ত "মাধা" শব্দের অর্থ এবানে সাধাংশ্রী। বাদী বা প্রতিবাদী বে ধর্মাকে কোন ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া সংস্থাপন করেন, সেই ধর্মীও সেই ধর্মারপে "সাধ্য" বলিয়া কথিত হইরাছে। জায়হুত্রে মনেক স্থলে উক্তরণ অর্থেও "দাধা" শব্দের প্রয়োগ হইণাছে, ইश স্মরণ রাখা আব্যাক। তদমুদারেই ভাষাকার পূর্বে বলিবাছেন বে, সাধ্যধর্মী ও সাধ্যধর্ম, এইরূপে সাধা বিবিধ। যেমন আত্মাকে সক্তির বলিয়া সংস্থাপন করিলে ঐ স্থলে সক্তিয়ত্ত্বপে আত্মা সাধ্য-ধর্মী এবং তাহাতে সক্রিয়ত্ব সাধাধর্ম। এবং শক্ষকে অনিতা বনিয়া সংস্থাপন করিলে ঐ স্থাল অনিত হক্ষণে শব্দ দাধাংখ্যী এবং তাহাতে অনিত্যন্ত দাধ্য ধর্ম । নব্য নৈয়ায়িকগণ উক্ত স্থলে আত্মা ও শব্দকে "পক্ষ" বলিয়া, উহাতে অমুধ্যে সক্রিয়ত্ব ও অনিতাত্ব ধর্ম্মকেই দাধা বলিয়াছেন। তাঁহা-দিগের মতে অস্থুমের ধর্মের নামই সাধা। কিন্তু উ হাদিগের মতেও এই স্থান্তের প্রথমোক্ত "সাধা" শক্ষের বর্থ পক্ষ। তাই বৃত্তিকার বিশ্বনাথ ব্যাখ্যা করিছাছেন হে, যে পদার্থে কোন ধর্মের দাধন বা অতুমান করা হয়, এই অর্থে এই হতের "দাধা" শব্দের প্রয়োগ হওয়ায় উহার দারা বুরা বায় পক্ষ। পূর্বোক্ত সাধাদশী বা পক্ষ এবং দুষ্টান্ত পদার্থের ধর্মের বিষয় আছে। "বিক্র" বলিতে এখানে কোন স্থানে দতা ও কোন স্থানে অসভা প্রভৃতি নানাপ্রকারতারণ বৈচিত্র। অর্থাৎ দৃষ্টান্ত পদার্থে এমন অনেক ধর্ম আছে, যাহা সাধ্যধর্মী বা পক্ষে নাই এবং সাধাংশী বা পক্ষে এমন অনেক ধর্ম আছে, বাহা দুটান্ত পদার্থে নাই। বেমন সক্রিঞ্ছরণে আত্রা সাধ্যধর্মী এবং লোষ্ট দৃষ্টাস্ত হইলে ঐ স্থানে লোষ্টের ধর্ম স্পর্শবস্তা আত্রাতে নাই এবং আত্মার ধর্ম বিভূত ভোষ্টে নাই। এবং লোষ্টের ধর্ম নিশ্চিতসাধাবয় ( অবর্ণান্ত ) আত্মাতে নাই এবং আত্মার ধর্ম সন্দিশ্বনাধাবর (বর্ণাক্ত) লোষ্টে নাই। এইরূপ দৃষ্টান্ত পদার্থেও ৰক্সতি নানা ধর্মের পূর্বোক্তরণ বিকল আছে। বেমন উক্ত হলে লোষ্টে ওক্ত আছে, গমুদ নাই এবং লোষ্টের ভার সক্রির বায়তে লযুক আছে, গুরুত্ব নাই। বাদীর সাধাধর্মী বা পক্ষ পদার্থ এবং তাঁথার গৃহীত দৃষ্টান্ত পদার্থের পুর্বোক্তরূপ ধ্রাবিকরকে আত্রয় করিয়া, তৎপ্রযুক্ত প্রতিবাদীর যে অস্ত্তরবিশ্ব, ভারা (৩) উৎকর্ষদম, (৪) অপকর্ষদম, (৫) বর্ণাদম, (७) অবর্ণাসম ও (१) বিকর্মন নামক প্রতিবেং (জাতি ) হয়। প্রতিবাদীর পুর্ব্বোক্ত ধর্মবিকল্প-জানই উৎবর্ষদম প্রভৃতি পঞ্চবিধ প্রতিষ্থের উথানের বীজ। তাই হতে "সাহাদুষ্টাক্সবার্ধর্ম-বিকলাৎ" এই বাকোর দারা উক্ত ধর্মবিকলকেই "উৎকর্মন" প্রভতি পঞ্চবিধ প্রতিষেধের প্রযোজক বলিয়া উহাদিগের লমণ স্থৃচিত হইরাছে।

এইরূপ বাদীর সাধাবলা বা পক্ত এবং তাঁহার গৃহীত চ্ঠান্ত পদার্থে এই উভরের সাধান্তকে আপ্রর করিরা, তংগ্রন্থক প্রতিবাদীর যে অস্ক্রন্তরবিশেষ, তাহার নাম (৮) "সাধাসম"। অর্থং বাদীর সাধাধলা সাধা দলার্থ ইংলেও বাদীর গৃহীত দৃষ্টান্ত পদার্থ সাধা নহে। কারণ, যে পদার্থ সাধাধলাবিশিষ্ট দলিয়া দিল্প আছে, বাহা এরপে বাদীর জার প্রতিবাদীরও স্বীকৃত, তাহাই দৃষ্টান্ত হইয়া থাকে। যেমন প্রেলিক ছলে আত্মা সক্রিমন্তরপে সাধা হইলেও লোষ্ট সক্রিন্তরপে দিল্প পদার্থ। লোষ্ট যে সক্রিয়, এ বিষরে কাহারও বিবাদ নাই। কিন্ত প্রতিবাদী যদি বাদীর সাধাধলার আর তাহার গৃহীত দৃষ্টান্ত পদার্থেও সাধান্তর আরোপ করিয়া, দৃষ্টান্তাসিদ্ধি প্রভৃতি দোষের উদ্ধানন করেন, তাহা হইলে ঐ হলে তাহার ঐ উভরের নাম "সাধানম"। ত্রোক্ত উভর সাধান্ত জানই ইহার উত্থানের বীল। তাই স্ব্রে উভয় সাধান্তকেই উহার প্রয়োজক বলিয়া শোষাক্ত "সাধান্যম" নামক প্রতিবেধর লক্ষণ স্থিত হইরাছে। পরে ভাষা-ব্যাধ্যার এই স্ব্রোক্ত বড় বিধ

ভাষা। দৃষ্টান্তধর্মঃ সাধ্যে সমাসঞ্জয়ত উৎকর্মসঃ। যদি জিয়াহেতৃগুণযোগালোফবং জিয়াবানাজা, লোফবদেব স্পর্শবানপি প্রাপ্রোতি। অথ ন স্পর্শবান, লোফবং জিয়াবানপি ন প্রাপ্রোতি। বিপর্যায়ে বা বিশেবো বক্তবা ইতি।

অনুবাদ। দৃষ্টাশ্তের ধর্মকে সাধ্যধর্মীতে সমাসঞ্জনকারী অর্থাৎ আপাদনকারী প্রতিবাদীর (৩) "উৎকর্মসম" প্রতিষেধ হয়। (যথা পূর্কোক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন) ক্রিয়ার কারণ গুণবভাপ্রদুক্ত আত্মা যদি লোক্টের ছায় সক্রিয় হয়, তাহা হইলে লোক্টের ছায়ই স্পর্শবিশিষ্টও প্রাপ্ত হয়। আর যদি আত্মা স্পর্শবিশিষ্ট না হয়, তাহা হইলে লোক্টের ছায় সক্রিয়ও প্রাপ্ত হয় না। (অর্থাৎ আত্মা লোক্টের ছায় স্পর্শবিশিষ্ট না হইলে ক্রিয়াবিশিষ্টও হইতে পারে না) অথবা বিপর্যায়ে অর্থাৎ আত্মাতে স্পর্শবন্ধার অভাবে বিশেষ হেতু বক্তব্য।

টিপ্লনী। ভাষাকার ধণাক্রমে এই ক্রোক্ত বড়বিধ জাতির গদ্ধণাদি প্রকাশ করিতে প্রথমে "উৎকর্ষদমে"র লক্ষণ ও উদাহরণ প্রকাশ করিয়াছেন। যাহাতে যে ধর্ম বিধামান নাই, তাহাতে দেই ধর্মের আরোপকে "উৎকর্ম" বলে। বানীর গৃহীত দৃষ্টাস্তম্ভ যে ধর্ম, তাহার সাধ্যধর্মীতে বস্তাহর বিদামান নাই, দেই ধর্মবিশেষকে সাধ্যধর্মীতে সমাদ্যন্মন করিয়া প্রতিবাদী দোষোভাবন করিলে তাহার ও উত্তরের নাম উৎকর্ষণম। "সমাদ্যন্মন" বলিতে আপাদন বা আপত্তিপ্রকাশ। যেমন কোন বাদী "আত্মা দক্রিয়া ক্রিরেছে গুণবহাৎ লোইবং" এইরূপ প্রয়োগ করিলে দেখানে দক্রিয়াররূপে আত্মাই তাহার সাধ্যধর্মী, লোই দৃষ্টাস্ত। দৃষ্টাস্ত কোনেই স্পর্শবতা আছে, কিন্ত আত্মাতে উহা নাই। আত্মা স্পর্শন্ত জবা। কিন্ত প্রতিবাদী যদি ঐ স্থানে বাদীর দৃষ্টান্তম্ব স্পর্শবতা ধর্মকে

বাদীর সাধাধর্ম আত্মাতে আরোপ করিয়া বলেন যে, আত্মা বলি লোটের ন্যায় ক্রিবিশিষ্ট হয়, তাহা হইলে ঐ লোটের ন্যায় স্পর্শবিশিষ্টও হইবে। আর যদি আত্মা স্পর্শবিশিষ্ট না হয়, তাহা হইলে ক্রিয়াবিশিষ্টও হইতে পারে না। অথবা আত্মাতে স্পর্শবন্তার বিপর্যায় যে স্পর্শন্তাতা আছে, তথিয়ের বিশেষ হেতু বজরা। ক্রিন্ত ভবিষয়ে কোন বিশেষ হেতু বলা হয় নাই। স্মতরাং আত্মা লোটের ন্তায় ক্রিয়াবিশিষ্ট, কিন্তু স্পর্শবিশিষ্ট নহে, তবিষয়ে কোন বিশেষ হেতু না থাকার আত্মা লোটের ন্তায় ক্রিয়াবিশিষ্ট, ইহাও স্বীকার্যা। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, আত্মা স্পর্শবিশিষ্ট, ইহা বানীও স্বীকার করিতে না পারার আত্মা সক্রিয় নহে, ইহাই তিনি স্বীকার করিতে বাধা হইবেন। স্মতরাং তিনি আর আত্মা সক্রিয়া, এইরপ অন্থ্যান করিতে পারিবেন না। উক্তরূপে বাদীর অন্থ্যানে বাধদোষের উদ্ভাবনই ঐ স্থলে প্রতিবাদীর উক্তরণ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে আত্মাতে অবিবাদীন স্পর্শবন্তা ধর্মের যে আরোপ করেন, উহার নাম উৎকর্ষ। ঐ উৎকর্ষ প্রযুক্তই প্রতিবাদী উত্তর পক্ষে সাম্যের অভিযান করায় "উৎকর্ষণ সমঃ" এই মর্যে উক্তরণ উত্তরের নাম "উৎকর্ষপ্রম্য"।

বার্ত্তিক্কার উদ্দোত্তকর প্রভৃতি পূর্ব্বোক্ত উৎকর্ষদমের উদাহরণ প্রদর্শন করিরাছেন বে, কোন বানী "শকোহনিতাঃ কার্যাগ্রাহ্বটবং" এইরূপ প্ররোগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, কার্যান্তবশতঃ বলি গটের আর শব্দ অনিত্য হয়, তাহা হইলে শব্দও বটের জার রূপ-বিশিষ্ট হটক । কারণ, কার্যাত্রবিশিষ্ট ঘটে অনিত্যত্তের স্তার রূপবভাও আছে। কার্যাত্রবশতঃ ৰক্ষ ঘটের ভাগ্ন অনিতা হইবে, কিন্তু জ্ঞপবিশিষ্ট হইবে না, এ বিষয়ে কিশেষ হেতু নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টাস্কস্থ যে ক্রণবদ্ধা তাঁধার সাধাধর্মী শব্দে বস্ততঃ নাই, তাধা শব্দে আরোপ করার উ হার উক্তরণ উত্তর "উৎকর্ষদম" নামক প্রতিবেব হর। উক্ত ত্লে প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, বাদী শব্দে রূপের অভাব স্বীকার করিলেও তিনি উহার বিরোধী হেতু অর্থাৎ ঐ রূপাভাবের অভাব বে রূপ, তাহার সাধক হেত্ (কার্যাত্ত) প্রথোগ করিরাছেন। স্কুতরাং তাঁহার ঐ হেতুর হারা শব্দে ঘটের ভাগ রূপবলা সিদ্ধ হইলে উক্ত হেতু বিশেষবিক্ষ হইবে। কারণ, বাদী শব্দে রুণশুক্ততা সিদ্ধান্ত স্বীকার করিয়াও রুপবতার সাধক হেতু প্রয়োগ করিয়াছেন। কোন দিন্ধান্ত ব্যাকার করিয়াও তাহার অভাবের দাধক হেতু প্রয়োগ করিলে ঐ হেতু বিরুদ্ধ হর। ফল কথা, উক্ত স্থলে বানীর হেতুতে বিশেষবিক্ষন্তই প্রতিবানীর আরোগা এবং বানী অথবা মধাস্থগণের উক্ত হেত্তে বিশেষবিক্ষর অষ্ট উক্ত আত্তিবের কল। উদরনাচার্যোর ব্যাধ্যাস্থপারে বরদরাজ ও ব্রক্তিকার বিশ্বনাথও এখানে এইর । বলিয়াছেন। তাই উক্ত জাতি "বিশেষবিকৃদ্ধ-হেতুৰেশনা ভাগ।" এই নামে কথিত হুইৱাছে। বুক্তিকার বিখনাথ প্রভৃতির মতে বাদীর পক অথবা দৃষ্টান্ত, এই উভর পদার্থেই সাধাধর্ম অথবা হেতু, এই উভর দারাই অবিদানান ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করিলে "উৎকর্ষনমা" ভাতি হইবে। তাই বৃত্তিকার ঐ ভাবেই প্রার্থ ব্যাখ্যা ক্রিয়াছেন। এই উৎকর্ষদা জাতি সর্বাত্রই অসং হেতুর হারাই হইয়া খাকে। স্তরাং স্ক্রিই ইহা অদহত্তরই হইবে, স্ত্রাং ভাষ্কারোক "দাংশাদ্যা" জাতির ভার ইহা

কথনও "অন্ত্ৰিক)" হইতে পাৰে না। ইহা প্ৰনিধান কথা মাৰ্যাক। "বাদিবিনোদ" গ্ৰছে শক্ত মিশ্ৰ ইহা মণ্ট ব্যিয়া গিছাছেন<sup>3</sup>।

ভাষ্য। সাধ্যে ধর্মাভাবং দৃষ্টান্তাৎ প্রদক্ষরতোহপকর্ষসমঃ। লোক্তঃ ধরু ক্রিয়াবানবিভূদ্ ক্তঃ, কামমাত্রাহপি ক্রিয়াবানবিভূরস্ত, বিপর্যায়ে বা বিশেষো বক্তব্য ইতি।

অমুবাদ। দৃষ্টান্তপ্রযুক্ত অর্থাৎ বাদীর কণিত দৃষ্টান্ত বারাই সাধ্যধর্মীতে ধর্মাভাবপ্রসঞ্জনকারী অর্থাৎ বাদীর সাধ্যধর্মীতে বিশ্বমান ধর্মের অভাবের আপতি প্রকাশকারী প্রতিবাদীর (৪) "অপকর্ষদম" প্রতিষেধ হয়। (যেমন পূর্বেবাক্ত ছলেই প্রতিবাদী বৃদ্দি বলেন) লোক্ট সক্রিয়, কিন্তু অবিভূ দৃষ্ট হয়, স্কুতরাং আত্মাও সক্রিয় হইয়া অবিভূ হউক ? অথবা বিপর্যায়ে অর্থাৎ আত্মাতে অবিভূষের অভাব বিভূষ বিষয়ে বিশেষ হেতু বক্তবা।

हिल्लो। दिनामान धरर्यत अपनागरक "अपकर्ष" तता। अपकर्षश्रपुरुपम, वह अपर् অর্গাৎ প্রতিবাদী অপকর্য প্রযুক্ত উভর পকে সামোর অভিযান করার "অপকর্ষসম" এই নামের প্রারোগ হইবাছে। ভাবাকার ইহার লক্ষণ বলিয়াছেন বে, প্রতিবাদী যদি বাদীর কবিত দৃষ্টাস্ত দারাই বাদীর সাধ্যধর্মাতে বিদামান কোন ধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন, ভাষা হইলে তাঁহার দেই উভরের নাম "অপকর্ষনম"। বেমন পুর্ম্মোক স্থলেই প্রতিবাদী যদি বলেন ৰে, লোষ্ট দক্ৰিব, কিন্তু অনিভ অৰ্থাৎ দৰ্মব্যাপী নহে। স্কুত্ৰাং আত্ৰা যদি নোষ্টের ভাষ সক্রিম হব, ভাষা হইলে লোষ্টের স্থামট কবিভূ হউক। অথবা আত্মতে বে অবিভূত্বের বিপর্বার (বিভূত্ব) আছে, ভবিবরে বিশেব হেতু বক্তবা। কিন্ত আত্মা বে লোষ্টের ক্তার সক্রিয় হইবে, কিন্তু অবিভূ হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু না থাকার আত্মতে লোষ্টের ভার অবিভূত্ব প্রীকার্যা। প্রতিবারী এইরপে সাত্মতে বিরামান ধর্ম যে বিভূত, তাহার অভাবের (অবিভূত্বের) আপত্তি প্রকাশ করিলে তাঁহার ঐ উত্তর "অপকর্ষনম" নামক প্রতিষেধ হটবে। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই যে, আত্মাতে লোষ্টের ন্যায় দক্রিছত্ব স্বীকার করিলে অবিভূত্বও স্বীকার করিতে হয়। কারণ, সক্রিয় পদার্থনাত্রই অধিভূ। স্কুতরাং অধিভূত্ব সক্রিয়ত্বের বাাপক। কিন্তু আত্মাতে অবিভূত্ব নাই, বাদীও উহা ত্মীকার করেন না। স্কুতরাং ব্যাপকখর্মের অভাবৰশতঃ ব্যাপাধর্মের অভাব দিল হওয়ার আত্মাতে সক্রিরত্তের অভাবই স্বীকার করিতে হইবে। ভাহা হইলে বাদী আৰু আত্মাতে সক্রিয়ত্বের অনুমান করিতে পারিবেন না। উক্ত ছলে এইরূপে বাদীর মহমানে বাধ অথবা সংপ্রতিপক্ষ লোয়ের উত্তাবনই প্রতিবাদীর উচ্চেপ্র ।

<sup>&</sup>gt;। व्यवद्यक्तिकरण्यः न प्रस्तानि, উৎकर्दशं क्षान्त्रस्थानक व्यवद्यसम्बद्धाः :--नाविविद्यानः।

বার্তিককার উদ্যোতকর তাঁহার পূর্বোক "শব্দোহনিতাঃ কার্যাত্বাং ঘটবং" ইত্যাদি প্রবোগ-হলেই "অপকর্ষদমে"র উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন যে, উক্ত ছলে প্রতিবাদী যদি বলেন, শব্দ মটের ভারে মনিতা হইলে শক্ষের ভারে বটও জাগ্ ভাউক ? কার্যাত্তবশতঃ শব্দ বটের সদৃশ পদার্থ হইলে শব্দের ভার ঘটও জণশ্ত কেন হইবে না ? কার্যাত্ববশতঃ শব্দ ঘটের ভার অনিতা হইবে, কিন্তু বট শক্তের ভার রূপশ্র হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টাত্তে (ঘটে ) বিদামান ধর্ম বে রূপ, তাহার অভাবের আগত্তি প্রকাশ করার, ঐ উভর "ৰপক্ষ্দ্ম" নামক প্ৰতিবেধ, ইহাই উদ্যোতকরের কথার হারা বুঝা যায়। কিন্তু ভাষাকার বালীর সাধ্যবর্মীতে বিদামান ধর্মের অভাবের আপত্তি স্থলেই "অপকর্ষণম" বলিলাছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও বার্ত্তিক কারের উক্ত উনাহরণ স্বাকার করেন নাই। তিনি বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে বাদীর দৃষ্টান্ত ঘটে রুপশ্রতার আপাদন অর্থান্তর। "অর্থান্তর" নিঞ্চ্ছান্তিশেষ,—উহা "প্ৰান্তি" নহে। বৃত্তিকাৰের মতে বাদীৰ পক্ষ অগবা দৃষ্টাস্ত, ইহার যে কোন পদার্থে ব্যাপ্তিকে অপেকা না করিলা, বালীর হেতু অথবা সাধাধর্মের সহিত একতা বিদ্যমান কোন ধর্মের অভাবের ৰাৱা প্ৰতিবাৰী ঐ হেতু অধবা সাধাধৰ্মের অভাবের আপত্তি করিলে, সেখানে তাঁহার দেই উত্তরের নাম "অপকর্ষপম।" জাতি। বেমন "শকোহনিতাঃ কার্যাতাং ঘটবং" এইরূপ প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, অনিত্যত্তের সমানাধিকরণ বে ঘটধর্ম্ম কার্য্যত্ত, তৎ প্রযুক্ত শব্দ যদি অনিত্য হয়, তাহা হইলে ঐ কার্য্যন্ত ও অনিতাত্ত্বের সমানাধিকরণ ঘটধর্ম্ম যে রূপবস্তা, তাহা শক্ষে না থাকার ঐ রূপবতার অভাবপ্রযুক্ত শব্দে কার্যাত্ব ও অনিতাত্বের অভাবও দিল্ল হউক 🤊 অনিতাত্বের দমানাধিকরণ কার্য্যত হেতুর বারা ঘটে অনিতাত সিদ্ধ হইলে কার্য্যত অনিতাত্বের দমানাধিকরণ ক্লণবভার অভাবের দারা ঘটে কার্যাত্ত অনিতাত্তের অভাবও কেন দিল হইবে না 🕈 কিন্তু শক্ষে কাৰ্য্যত্ব হৈত্ব অভাব সিদ্ধ হইলে অন্নপাদিদ্ধি-দোৰনশতঃ বাদীর উক্ত অনুমান হইতে পারে না এবং শব্দে অনিতাত্ব দাধোর অভাব দিল্ল হইলে পকে সাধাধর্ম বাধিত হওলায় উক্ত অভ্যান হইতে পারে না। এইরূপে প্রথম পক্ষে হেতুর অধিন্ধি অর্থাৎ স্থরপাদিন্ধি দোনের উদ্ভাবন এবং বিতীয় পক্ষে বাধদোৰের উত্তাবনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। তাই উক্ত "ৰূপকর্ষণমা" জাতি "অসিভিদেশনাভাদা" এবং "বাদদেশনাভাদা" এই নামে ক্থিত হইয়াছে।

ভাষ্য। খ্যাপনীয়ো বর্ণ্যো বিপর্যায়াদবর্ণ্যঃ। তাবেতো সাধ্য-দৃষ্টান্ত-ধর্ম্মো বিপর্যান্ততো বর্ণ্যাবর্ণ্যসমৌ ভবতঃ।

অনুবাদ। খ্যাপনীয় অর্থাৎ হেতু ও দৃষ্টাস্ত দারা বাদীর সংস্থাপনীয় সাধ্যধর্মীকে "বর্ণ্য" বলে, বিপর্যায়বশতঃ "অবর্ণ্য" অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত "বর্ণ্যে"র বিপরীত দৃষ্টাস্ত পদার্থকে "অবর্ণ্য" বলে। সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টাস্ত পদার্থের সেই এই ধর্মান্তমকে (বর্ণ্যান্ত ও অবর্ণান্তমকে),বিপর্য্যাসকারী অর্থাৎ বিপরীত ভাবে আরোপকারী প্রতিবাদীর (৫) বর্ণ্যসম ও (৬) অবর্ণাসম প্রতিষেধ হয়, অর্থাৎ অবর্ণ্য দৃষ্টাস্ত পদার্থে বর্ণ্যকের

আরোপ করিয়া উত্তর করিলে "বর্ণ্যসম" এবং বর্ণ্য সাধ্যধর্মীতে অবর্ণ্যবের আরোপ করিয়া উত্তর করিলে "অবর্ণ্যসম" নামক প্রতিষেধ হয়।

টিপ্লনী। বালীর ঘাষ্টা বর্ণনীয় অর্থাৎ হেড় ও দুষ্টান্তাদির ছারা খ্যাপনীয় বা সংস্থাপনীয়, তাহাকে "বর্ণা" বলা বার। বেমন বাদী আত্মাকে সক্রির বলিরা খাপেন বা সংস্থাপন করিলে, সেখানে সক্রির্ভক্তপে আত্মাই বর্ণ।। এবং শক্ষকে অনিতা বলিয়া সংস্থাপন করিলে দেখানে অনিতাত্তকপে শুক্ত বৰ্ণ। উক্ত খলে আত্মতে সক্ৰিয়ত এবং শক্তে অনিভাত প্ৰতিবাদী খীকাৰ কৰেন না। ক্তরাং উহা সিদ্ধ না হওলার সলিগ্ধ পদার্থ। তাই উক্ত স্থলে আত্মা ও শব্দ সন্দিশ্ধসাধ্যক পদার্থ। স্কতরাং সন্দিগ্ধসাধ্যকত্বই "বর্ণাত্ব", ইছাই ফলিতার্থ হয়। তাহা হইলে উহার বিপরীত ধর্ম নিশ্চিত্রাধাকত্বই "অবর্ণাত্ব", ইহা বুঝা যায়। বাদীর গুহাত দৃষ্টাত্ত প্রাথে সাধাধর্ম নিশ্চিতই থাকে। উহা দেখানে দন্দিত্ব ২ইলে দেই পদার্থ দৃষ্টান্তই হয় না। স্কুতরাং দৃষ্টান্ত পদার্থ বাদীর সাধাধর্মবিশিষ্ট বলিয়া পুর্বাসিজ থাকায় উহার বর্ণন বা স্থাপন করিতে হয় না। ফলকথা, নিশ্চিতসাধাকত্বই "ৰবৰ্ণাত্ব", উহা দৃষ্টান্তগত ধর্ম। পুত্রে "বর্ণা" ও "অবর্ণা" শক্তের ছারা পর্বোক্তরণ বর্ণাত ও অবর্ণাত ধর্মাই বিবক্ষিত। ব্যক্তিকার বিখনাথ ইহা স্পাষ্ট বলিহাছেন। ভাষ্যকারের কথার বারাও তাহাই বুঝা বার। কারণ, ভাষ্যকার পরেই বলিয়াছেন বে, সাধ্যধন্ত্রী ও দুষ্টান্ত পদার্থের পূর্ব্বোক্ত ধর্মান্তরকে বিনি বিপত্তীত ভাবে আরোপ করেন, তাঁহার ঐ উত্তর বথাক্রমে "বর্ণাদম" ও "অবর্ণাদম" হয়। তাহা হইলে বুঝা যায় যে, প্রভিবাদী বাদীর কথিত "অবর্ণা" পদার্থে অর্থাৎ দুটান্ত পদার্থে বর্ণাত অর্থাৎ সন্দিন্ধশাধাকতের আরোপ করিয়া উত্তর করিলে, উহা হটবে ''বৰ্ণ্যসম' এবং বাদীৰ সাধাধৰ্মী বাহা বাদীৰ বৰ্ণা পনাৰ্থ, তাহাতে অবৰ্ণ্যন্ত অৰ্থাৎ নিশ্চিভদাধাকড়েৱ আরোপ করিয়া উত্তর করিলে, উহা হইবে অবর্ণাদম। বেনন ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত স্থলেই প্রতিবাদী ধদি বলেন যে, আত্মা লোষ্টের ভার সক্রিম, ইহা বলিলে ঐ লোষ্টও আত্মার ভার বর্ণা অর্থাৎ সন্দির্মণাধ্যক হউক ? কারণ, সাধ্যক্ষী বা পক এবং দৃষ্টাল্ক প্রার্থ সমানধর্ম। হওয়া আবশুক। বাহা দুটাস্ক, তাহাতে সাধ্যবৰ্মী বা পক্ষের ধর্ম ( বর্ণাত্ব ) না থাকিলে, তাহা ঐ পক্ষের দুটাস্ক হইতে পারে না। স্বতরাং লোইও আত্মার ভাষ দন্দিধনাধাক পদার্থ, ইহা স্বীকার্যা। কিন্ত উক্ত স্থলে বাদী তাঁহার দৃষ্টাক্ত লোষ্টকেও আত্মার ভার দন্দিগুলাখাক বলিয়া স্বীকার করিতে বাধ্য হইলে, উহা দৃষ্টান্তই হর না। স্থতরাং বাদীর উক্ত অনুমানে দৃষ্টান্তানিদ্ধি দোষ হর এবং তাহা হইলে বাদীর উক্ত হেতু সপক্ষে অর্থাৎ নিশ্চিতসাধাবিশিষ্ট কোন পদার্থে না থাকায় কেবল পক্ষাত্ত হওয়ায় "অদাধারণ" নামক হেহাভাগ হয়। পুর্বোক্তরণে বাদীর অলুমানে দৃষ্টাজানিত্বি এবং অসাধারণ নামক হেডাভাদের উদ্ভাবনই উক্ত খলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। তাই উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি উক্ত "বর্ণাসম" প্রতিবেধকে বলিয়াছেন,—"ৰুদাধারণদেশনাভাস"।

এইরপ পূর্ব্বোক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বিপরীত ভাবে বলেন যে, আস্মা লোষ্টের স্তান্ত সক্রিয়, ইহা বনিলে ঐ আস্মান্ত লোষ্টের স্তান্ত অবর্ণ্য অর্থাৎ নিশ্চিতসাধাক হউক ? কারণ, আস্মা লোষ্টের

সমানধর্মা না হইলে লোট দুঠান্ত হইতে পারে না। পরন্ত আত্মা লোটের ক্লায় সক্রিয় হইবে, কিন্ত গোষ্টের ভার অবশ। অর্থাৎ নিশ্চিত্যাধাক হইবে না, এ বিষয়ে বিশেষ ছেতুও নাই। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "অবর্ণানম" নামক প্রতিষেধ বা "অবর্ণাদমা" জাতি। প্রতিবাদীর অভিপ্ৰায় এই যে, বাদীর গৃহীত দৃষ্টাস্ত লোষ্ট নিশ্চিতসাধাক পদার্থ। অর্থাৎ সক্রিয়ন্ত্রপ সাধাধর্ম উহাতে নিশ্চিত আছে বলিহাই বাদী উহাকে দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ করিহাছেন। নচেৎ উহা দৃষ্টান্তরপে গৃহীত হইতে পারে না। স্কৃতরাং তাঁহার গৃহীত হেতৃ নিশ্চিত্যাধাক-প্রার্থক্ বলিয়াই তাহার সাধাধর্মের সাধক হয়, ইহা তাঁহার স্বীকার্য্য। কিন্ত তাহা হইলে তাঁহার সাধাধর্মী বা পক্ষ যে আছা, তাহা নিশ্চিত্নাধাক না হইলে নিশ্চিত্নাধাক-পদাৰ্থস্থ ঐ হেতু আস্থাতে না থাকার স্বরুপানিছি দোব হয়। কারণ, ধাদৃশ হেতু দৃষ্টাস্তে থাকিয়া সাধ্যসাধক হয়, তাদৃশ হেতু পক্ষে না থাকিলে অরুপাদিত্তি লোব হইয়া থাকে। স্বতরাং বাদী ঐ অরুপাদিত্তি লোব বারণের জন্ত তাঁহার সাধ্যংখ্যা বা পক্ষ আত্মাকেও শেষে লোষ্টের ভার নিশ্চিতসাধ্যক পদার্থ বলিরা স্থীকার করিতে বাধ্য হইলে, উহা উক্ত অনুমানের পক্ষ বা আগ্রয় হইতে পারে না। কারণ, সন্দিগ্ধদাধাক পদার্থই উক্তরণ অনুমানের পক্ষ বা আশ্রয় হইয়া থাকে। স্কুতরাং উক্ত অনুমানে আশ্রয়াদিত্তি দোৰ অনিবার্যা। এইরূপে উক্ত অনুমানে স্বরুণাসিদ্ধি বা আপ্রয়াদিদ্ধি দোবের উদ্ভাবনই উক্ত ত্তে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। তাই উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি উক্ত "শ্ববর্ণ্যদমা" লাভিকে বনিয়াছেন,— "অগিছিদেশনা ভাগা"। বাদীর সমত্ত অনুমানেই জিগীবু প্রতিবাদী উক্তরূপে "বর্ণাসমা" ও "অবর্ণ্য-দম।" জাতির প্ররোগ করিতে পারেন। তাই ভাষ্যকার ঐ জাতিববের কোন উদাহরপবিশেব প্রদর্শন করেন নাই।

ভাষা। সাধনধর্মযুক্তে দৃষ্টান্তে ধর্মান্তরবিকরাৎ সাধ্যধর্মবিকরং প্রদঞ্জয়তো বিকল্পসমঃ। ক্রিয়াহেতুগুণযুক্তং কিঞ্চিদ্গুরু, যথা লোফঃ, কিঞ্চিত্রযু, যথা বায়ুঃ। এবং ক্রিয়াহেতুগুণযুক্তং কিঞ্চিৎ ক্রিয়াবৎ স্থাৎ, যথা লোফঃ, কিঞ্চিদক্রিয়ং স্থাদ্যথা আত্মা। বিশেষো বা বাচ্য ইতি।

অনুবাদ। সাধনরূপ ধর্মমুক্ত অর্থাৎ হেতুবিশিষ্ট দৃষ্টান্তে অহা ধর্মের বিবল্পপ্রমুক্ত সাধ্যধর্মের বিকল্প প্রসঞ্জনকারী অর্থাৎ বাদীর প্রমুক্ত হেতুতে সাধ্যধর্মের
ব্যভিচারের আপত্তিপ্রকাশকারী প্রভিবাদীর (৭) "বিকল্পসম" প্রভিষেধ হয়।
(যেমন পূর্বেরাক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বলেন)—ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট কোন দ্রব্য গুরুর, যেমন লোষ্ট, কোন দ্রব্য লয়ু, যেমন বায়ু। এইরূপ ক্রিয়ার কারণ
গুণবিশিষ্ট কোন দ্রব্য সক্রিয় হউক—যেমন লোষ্ট, কোন দ্রব্য নিক্রিয় হউক, যেমন
আহা। অথবা বিশেষ বক্তব্য, অর্থাৎ লোষ্টের হ্যায় আহাও যে সক্রিয়াই হইবে,
এ বিষয়ে বিশেষ হেতু বক্তব্য, কিন্তু ভাছা নাই।

টিপ্লনী। ভাষাকার "বিকল্লসম" নামক প্রতিক্রের লক্ষণ বলিলাছেন যে, সাধনরূপ ধর্মযুক্ত অর্থাৎ বাদীর কথিত হেতুরূপ যে বর্মা, দেই ধর্মাবিশিষ্ট বাদীর দুষ্টান্তে অন্ত কোন একটি ধর্মের বিকরপ্রযুক্ত কর্যাৎ বাদীর হেততে সেই অন্ত ধর্মের ব্যতিচার প্রদর্শন করিলা, প্রতিবাদী যদি বারীর হেততে বারীর সাধাধর্মের বিকর প্রসঞ্জন অর্থাৎ বাভিচারের আপাদন করেন, তাহা হইলে দেখানে তাহার এ উভরের নাম "বিকলসম"। বেমন কোন বাদী বলিলেন,—" আস্মা সক্রিলঃ ক্রিয়াহেতৃগুণ্বভাৎ গোইবং।" উক্ত হলে ক্রিয়ার কারণগুণ্বতা বাদীর- সাহনরূপ ধর্ম অর্থাৎ হেন্ত। বাদীর দৃষ্টান্ত লোষ্টে ঐ ধর্মা আছে, কিন্তু লঘুত্ব ধর্মা নাই। স্কুতবাং বাদীর দৃষ্টান্তে ভাঁহার হেতু গলুক্ধর্মের বাভিচারী। প্রতিবাদী বাদীর হেতুতে ঐ ব্যভিচার প্রদর্শন করিয়া, তাহাতে বাদীর সাধ্যধর্ম সজিমধের ব্যভিচারের আপতি প্রকাশ করিলে, তাঁহার ঐ উত্তর "বিকল্লম্ম" নামক প্রতিষেধ হইবে। অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট হইলেও বেমন কোন জবা (লোষ্ট) শুক, কোন জবা (বায়ু) লগু, তজ্ঞপ ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট ছটলেও কোন প্ৰবা (লোষ্ট) সক্ৰিয়, কোন জবা (আবা) নিজিয় হউক y ক্ৰিয়াৰ কাৰণ-জ্ববিশিষ্ট বলিয়া আত্মা যে সক্রিয়ই হইবে, নিজিয় হইবে না, এ বিষয়ে বিশেব হেতু নাই। স্মৃতরাং ক্রিয়ার কারণ গুণবিশিষ্ট হটলেও বেমন লোষ্ট গুরু, বার লগু, এরপ ক্রবামাত্রই গুরু বা নগু, এইরুপ কোন এক প্রকারই নহে, উহাতে গুরুত্ব ও লগুত্ব, এই "বিকল্প" অর্থাৎ বিক্লম প্রকার আছে, তত্ৰপ ক্ৰিয়াৰ কাৰণভগবিশিষ্ট লোষ্ট প্ৰানৃতি সক্ৰিয় হুইলেও আত্মা নিজিয় অৰ্থাৎ ঐক্লপ জবোর সক্রিম্ম ও নিজিম্ম, এই বিক্রম প্রকারও আছে, ইহাও ত বলিতে পারি। তারা হইলে আত্মতে বে ক্রিরার কারণ গুণবন্তা আছে, তাহা ঐ আত্মতেই বাদীর সাধাধর্ম দক্রিরত্বের বাভিচারী হওরার ঐ হেতুর দারা আত্মাতে নিজিগন্ধ দিন হইতে পারে না। উক্ত ছলে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "বিবর্গন" প্রতিবেব। বার্ত্তিককার তাহার পর্ব্বোক্ত "শক্ষোহনিত্য উৎপত্তিধর্মকতাৎ ঘটবং" এই প্রয়োগস্থলেই উক্ত "বিকল্লদ্ম" প্রতিষ্বেধের উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন বে, উক্ত ছলে প্রতিবাদী যদি বলেন, উৎপত্তিধর্মক হইলেও বেমন শব্দ বিভাগজন্ত, কিন্তু ঘট বিভাগজন্ত নতে, তক্রপ উৎপত্মিধর্মক হইলেও শব্দ নিতা, কিন্ত ঘটাদি অনিতা, ইহাও ত হইতে পারে। অর্থাৎ উৎপত্তিধর্মক পদার্থের মধ্যে বেমন বিভাগজভুত্ব এবং অবিভাগজভুত্ব, এই বিকল্প প্রকার আছে, ওক্রপ নিতাত্ব ও অনিতাত্ব, এই বিকল্প প্রকারভেদও থাকিতে পারে। তাহা হইলে শক্ষে অনিতাত্ব না থাকার উৎপত্তিধর্মকত হের ঐ শংক্ট অনিতার্ত্তপ দাধা ধর্মের ব্যতিচারী হয়। উক্ত ছলে প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর "বিকল্লনম" নামক প্রতিবেধ বা "বিকল্লনমা" জাতি। "বিকল"-প্রযুক্ত সম, এই অর্থে অর্থাৎ প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্তরণ বিকল্পকে আপ্রথ করিলাই উভদ্ন পক্ষে দাম্যের অভিমান করেন, এ জন্ম উহ। "বিকল্লদ্ম" এই নামে কথিত হট্যাছে। "বিকল্ল" শলের অর্থ এখানে বিকল্প প্রকার, উহার ঘারা ব্যভিচার্য বিবক্ষিত। কারণ, পূর্ব্বোক্তরূপে বাদীর ছেতুতে তীহার সাধা ধর্মের ব্যতিচার-দোষ প্রদর্শনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। তাই উদয়নাচার্য্য প্রভতি উক্ত "বিকল্পমা" অভিকে বলিয়াছেন,—"অনৈকান্তিকলেনাভাদা"। "অনৈকান্তিক" শব্দের অর্থ এথানে "স্ব্যাভিচার" নামক হেলাভাদ বা ছাই ছেতু প্রথম গণ্ড, ০৫৯ পূর্চা স্তাইবা)।

মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্যের স্বল্প বিচারাত্বদারে "তার্কিকরকা" প্রন্থে বরদরাক বলিয়াছেন খে, (১) বাদীর হেতুরূপ ধর্মে অন্ত বে কোন ধর্মের বাভিচার, অথবা (২) অন্ত বে কোন ধর্মে বাদীর সাধ্য ধর্মের ব্যক্তিচার, (০) অথবা যে কোন ধর্মে তত্তির বে কোন ধর্মের ব্যক্তিচার প্রবর্শন করিয়া প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতৃতেও তাঁহার সাধাধর্মের ব্যতিচারের আগন্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর দেই উত্তর "বিকল্পদা" জাতি' হইবে। প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্ত-রূপ যে কোন বাভিচার জানই উক্ত জাতির উত্থানের হেতু। ওলাধো বাদীর হেতুতে অন্ত কোন ধর্মের ব্যক্তিচার আবার ত্রিবিধ। (১) বাদীর পক্ষ ও দৃষ্টাত্তে ব্যক্তিচার, (২) বাদী পদার্থব্য পক্ষরূপে এইন ক্রিনে, দেই পক্ষন্তর ব্যভিচার এবং (৩) বানী পদার্থনর দৃষ্টাস্করূপে প্রদর্শন ক্রিনে, সেই দৃষ্টান্তৰয়ে ব্যভিচার। স্থতে "দাধাদৃষ্টান্তছোঃ" এই বাক্যের ছারা দাধ্যবন্ন কর্মাৎ পক্ষরত্ত এবং দৃষ্টান্তবন্ধও এক পক্ষে বৃদ্ধিতে ইইবে। বরদরাল শেষে সূত্রার্থ ব্যাধান্ত ঐ কথাও বলিরাছেন এবং তিনি উক্ত মতামুদারে পূর্বোক্ত প্রথম প্রকার ত্রিবিং ব্যক্তির ও হিতার ও ভূতীর প্রকার ব্যভিচার প্রদর্শন করিলা সর্বপ্রকার "বিকল্পন।" জাতিরই উবাহরণ প্রদর্শন করিলাছেন। "বাদিবিনোদ" প্রন্থে শঙ্ক মিশ্রও উক্ত মতই প্রহণ করিলছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও উক্ত মতামুদারেই ব্যাখ্যা করিলেও তিনি উহার একটিমাত্র উনাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন বে, কোন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ কার্যান্থাং ঘটবং" এইরূপ প্ররোগ করিলে, ঐ বলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, কার্যাত্ত হেতু গুরুত্ব ধর্মের বাভিচারী, ঐ গুরুত্ব ধর্মেও অনিতাত্ব ধর্মের ব্যভিচারী এবং ঐ অনিভাত ধর্ম মুর্ভত্ত ধর্মের বাভিচারী। এইরণে ধর্মমাত্রই বধন তদ্ভিল ধর্মের বাভিচারী, তথন কার্যান্তরূপ ধর্মাও অর্থাৎ বাদীর হেতৃও অনিত্যান্তর বাভিচারী হইবে? কারণ, কার্যান্ত এবং অনিতাত্বও ংশ্ব। ধর্মমাত্রই ওদ্ভিন্ন ধর্মের ব্যভিচারী হইলে কার্যাত্বরূপ ধর্মপ্র অনিত্যত্বৰূপ ধৰ্ম্মের ব্যতিচারী কেন হইবে না ? ওিষ্বেরে কোন বিশেষ হেতু নাই। প্রতিবাদী উক্তক্সে বাদীর হেতৃ কার্যাত্ত ধর্মে তাঁহার সাধাধর্ম অনিতাত্ত্বের ব্যক্তিচারের আপত্তি প্রকাশ করিলে উক্ত হলে তাঁহার ঐ উত্তর "বিকরদ্ম" প্রাতি।

ভাষ্য। হেইাদ্যবয়বসামর্থ্যহোগী ধর্মঃ সাধ্যঃ। তং দৃষ্ঠান্তে প্রসঞ্জয়তঃ সাধ্যসমই। যদি বথা লোকস্তথাত্মা, প্রাপ্তস্তহি যথাত্মা তথা লোক ইতি। সাধ্যকারমাত্মা ক্রিয়াবানিতি, কামং লোকৌহপি সাধ্যঃ প্রথ নৈবং ? ন তহি যথা লোকস্তথাত্মা।

 <sup>।</sup> বৰ্ণ্ণজৈকক কেনাপি বৰ্ণেশ ব্যক্তিসংকঃ।
 (২০০)শ্চ বাহিচারোজেবিকলসম্বাভিত্য ।—ভার্কিকজা।

অনুবাদ। হেতু প্রভৃতি অবয়বের সামর্থ্যযুক্ত ধর্ম সাধ্য, দৃষ্টান্ত পদার্থে সেই সাধ্যকে প্রসঞ্জনকারীর অর্থাৎ বাদীর দৃষ্টান্তও সাধ্য হউক ? এইরূপ আপতি-প্রকাশকারী প্রতিবাদীর (৮) "সাধ্যসম" প্রতিষেধ হয়। (বেমন পূর্বেবাক্ত স্থলেই প্রতিবাদী যদি বলেন যে) যদি যেমন লোক্ট, তক্রপ আস্মা হয়, তাহা হইলে যেমন আত্মা, তক্রপ লোক্ট প্রাপ্ত হয়। (তাৎপর্যা) এই আত্মা সক্রিয়, এইরূপে সাধ্য, স্তরাং লোক্টও সক্রিয়, এইরূপে সাধ্য হউক ? আর যদি এইরূপ না হয় অর্থাৎ লোক্টও আত্মার ভায় সাধ্য না হয়, তাহা হইলে যেমন লোক্ট, তক্রপ আত্মা হয় না।

টিপ্লনী। ভাষ্যকার এই প্রোক্ত "উৎকর্ষদম" প্রভৃতি বড় বিধ প্রতিষ্কের মধ্যে শেষাক্ত বর্চ "দাধ্যদম" নামক প্রতিধ্বের লক্ষণ বলিবার জন্ত প্রথমে উক্ত "দাধ্য" শব্দের অর্থ বলিয়াছেন বে, হেতু প্রাভৃতি অবরবের সামর্থাবিশিষ্ট বে ধর্ম (পদার্থ), ভাহাই "সাধা"। ভাষাকার ভারদর্শনের ভাষাারন্তে "সামর্থা" শব্দের প্ররোগ করিয়া, শেখানে ঐ "সামর্থা" শব্দের কর্য বলিয়াছেন, ফলের সহিত সম্বন্ধ। এবং পরে উপন্যস্থ্যের (১)১:০৮) ভাষ্যেও ভাষ্যকার যে "দামৰ্থ্য" শব্দের প্ররোগ করিয়াছেন, উহার ব্যাখ্যাতেও শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র উক্ত অর্থই ব্যাখ্যা করিয়াছেন (প্রথম খণ্ড, ২৮০ পূর্জা স্রেইরা)। স্থতরাং এখানেও ভাষ্যকারোক্ত "দানর্গ্য" শলের দারা উক্ত কর্থ ই তাহার বিবক্ষিত বুঝা বায়। তাহা হইলে বুঝা বায় যে, বাদী হেতু ও উনাহরণাদি অবয়বের দারা যে প্রাথকে কোন ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া দাধন করেন, অর্থাৎ হেতু প্রভৃতি অবয়বের ছারা যে পদার্থকে জোন ধর্মবিশিষ্ট বলিয়া সাধন করাই বাদীর উদ্দেশ্য হওয়ায এ সমস্ত অব্যবপ্রযুক্ত ফল্সহদ্ধ বে পদার্থে থাকে, সেই পদার্থ ই এথানে "সাথ্য" শব্দের অর্থ। বেমন কোন বানী "আন্মা সক্রিরঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্য প্রয়োগপূর্ব্বক হেতু ও উরাহরণাদি অব্যক্তের প্রবেগ করিয়া, ঐ প্রতিজ্ঞার্থ সংস্থাপন করিলে, দেখানে সক্রিমন্তর্ক্তপে আস্মাই বাদীর "দাধা" বা সাধান্মী। কারণ, উক্ত হলে হেডু প্রভৃতি অবহবের প্রয়োগ বাতীত বাদী সক্রিয়বক্সে আপ্তার সংস্থাগন করিতে পারেন না এবং সক্রিমন্তরপে আত্মার সিদ্ধি বা অন্তমিতিই বাদীর ঐ সমত অবয়বপ্রযুক্ত কল। স্বতরাং উক্ত ত্লে সক্রিয়ন্তরপে আত্মাই ঐ সমত অবরবের ফলনম্বন্ধরণ "সামর্থা"বিশিষ্ট। ফলকথা, হেতু প্রভৃতি অবরবের হারা বে পদার্থ বেরণে সংস্থাপিত হয়, সেই পরার্থ ই দেইকণে সাধা, ইহাই এখানে "সাধা" শব্দের অর্থ। বাৰীর দৃষ্টাস্ত পদার্থ দেইরূপে দিক্কই থাকার উহা সাধা নতে। কিন্ত প্রতিবাদী যদি বাদীর সেই দৃষ্টাত্ত পদাৰ্থকে উক্তরণ সাধ্য বনিয়া আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে প্রতিবাদীর ঐ উত্তরের নাম "দাধাদম" প্রতিবেধ। বাদীর দমস্ত অন্তর্মান প্রারোগই ৰিণীযু প্ৰতিবাদী ঐত্তপ উত্তর করিতে পারেন। ভাষাকার তাহার পুর্ব্বোক্ত স্থলেই ইহার উদাধরণ প্রদর্শন করিয়াছেন যে, উক্ত ত্থলে প্রতিবাদী যদি বনেন যে, যদি যেমন লোই, তজ্ঞপ আত্মা, ইহা

হয়, তাহা হইলে বেমন আত্মা, তজপ লোষ্ট, ইহাও হউক ? অর্থাৎ হেতু প্রভৃতি অবয়বের হারা লোষ্টিও সক্রিম্বন্ধরণে সাধ্য হউক ? কারণ, আত্মা হেতু প্রভৃতি অবরবের বারা সক্রিম্বরূপে দাধ্য, লোষ্ট উহার দৃষ্টান্ত। কিন্তু লোষ্টও ঐত্তাপে সাধ্য না হইলে তদ্যুষ্টান্তে আত্মাও ঐক্লপে সাধ্য হইতে পাৰে না। কাৰণ, সমানধৰ্ম। পৰাৰ্থ না হইলে তাহা দৃষ্টাস্ত হইতে পাৰে না। স্থতরাং লোষ্টেও আত্মার ভার উক্তরণে দাধাত্ব ধর্ম না থাকিলে উহা দুঠান্ত বলা হার না। ভাষ্য-কারের মতে উক্ত হলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টান্ত পদার্থে তাদান্ত্রা দম্বন্ধে পুর্বেরাক্তরূপ দাধা পদার্থেরই আরোপ করেন, ইহাই ব্রা বার। উক্ত হলে বাদীর কর্মানে দুটান্তাদিদ্ধি দোষ প্রদর্শনই প্রতি-বানীর উদেশ্র । অর্থাৎ গোষ্ট আত্মার ভাষ দক্রিমত্বরপে দাধ্য না হইলে উহা উক্ত স্থলে দৃষ্টাস্তই হইতে পারে না, স্তরাং দৃষ্টাস্তের অভাবে বাদীর উক্তরূপে অহুমান বা সাধাসিদ্ধি হইতে পারে না, ইহাই প্রতিবাদীর চরম বক্তব্য। পূর্ব্বোক্ত "বর্ণাসমা" ভাতি স্থলেও বাদীর দুষ্টাস্কে সন্দিগ্ধদাধ্যকত্ব-রূপ বর্ণ্যত্তের আপত্তি প্রকাশ করিয়া, প্রতিবাদী দৃষ্টাস্কাদিকি দোষ প্রদর্শন করেন। কিন্তু উক্ত "নাধানমা" কাতির প্রয়োগ হলে প্রতিবাদী বাদীর দুষ্টান্ত পদার্থকে তাহার সাধাংশীর স্তায় হেতু প্রভৃতি অবয়বের বারা সাধ্য বলিয়া আপত্তি প্রকাশ করেন। অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বলেন বে, গোষ্ট বে দক্ৰিন, ইহাতে হেতু কি 🕈 উহাও আত্মার ভার হেতু প্রভৃতি অবরবের দাবা দক্রিন্দর্য-ক্রপে দাধন করিতে হইবে, নচেৎ উহা দৃষ্টান্ত হইতে পারে না। কিন্ত পূর্কোক্ত "ব্রণাদ্যা" জাতির প্রয়োগন্থনে প্রতিবাদী ঐরণ বনেন না। স্থতরাং উহা হইতে এই "দাধর্মাদমা" জাতির উক্তরূপ বিশেষ আছে। উল্লোভকর, বাচস্পতি মিশ্র ও জয়ন্ত ভটের ব্যাখ্যার লারাও ইহাই বুরা নার ।

কিন্ত মহানৈরায়িক উন্নরনার্চার্য্যের মঙালুগারে "তার্কিকরক্ষা" গ্রন্থে বরদরাজ উক্ত "সাধ্যসম" প্রতিবেধের স্বরূপ ব্যাথ্যা করিয়াছেন বে, বাদীর ক্ষুমানে জাঁহার পক্ষ, হেতু ও দৃষ্টান্ত পদার্থ প্রমাণান্তর ঘারা দিছ হইলেও প্রতিবাদী বদি তাহাতেও বাদীর দেই হেতু প্রযুক্তই সাধ্যমের আগত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে জাঁহার ঐ উত্তরের নাম "সাধ্যসম" । অর্থাৎ প্রতিবাদী বদি ববেন যে, তোমার দৃষ্টান্ত পদার্থে যে, ভোমার সাধ্যধর্ম আছে, তাহাতেও তোমার উক্ত হেতুই

১। ঘটো বা অনিতা ইতাত্র কো হেতুরয়মণি সাধাবং অলগছিতবা ইতি সাধাবংশভাবস্থানাৎ সাধাসম: ।—
ভারবার্ত্তিক। হেরালবয়বরয়াপিরয়সজনং সাধাসয়ঃ। অতএধ "উভয়সাধারা"ঢ়িতি সাধারং হেতুয়ার সাধাসয়ভ
ত্রকার:। ভারাকারোহিলি "হেরালবয়বনামর্বারোগী"তি জ্বাণতাং প্রসঞ্জনং সাধাসমং মন্ততে। তলেতস্থাতিককুলাং—
"বটো বা অনিতা ইকাত্র কো হেতুরিতি"—তাৎপর্যাতীকা।

উজরোরপি সাধানুষ্টাজরো: সাধাবাপাদনেন এতাবস্থানং সাধাসম: প্রতিবেধঃ। বনি যথা ঘটতথা শক্ষঃ, প্রাপ্তং তাই বধা শক্ষপথা ঘট ইতি। শক্ষশানিতাতরা সাধা ইতি ঘটোংশি সাধা এব ভাষকথাই ন তেন তুলো ভবেনিতি।— ভাষনপ্রামী।

ই । দুষ্টান্ত-হেতুপকাশাং সিদ্ধানামণি সাধানং।
 নাধাতাশাদনং তথালিকাং সাধানমো তবেং ।১৯।

অসাণাভরবিদ্ধানাবেৰ প্ৰহত্তুইঃভানাং সাধাবহুতেও তত এব বিধাং: সাধাবাংশাখনং সাধাসন: । "ভ্যা-" দিভি ব্যাস্থ্য তেবং দুৰ্বাভি । → তঃকিক্লমা ।

সাধকরণে প্রয়োগ করিতে হইবে। নচেৎ ঐ দুষ্টাস্ত ছারা তোমার ঐ হেতু ভোমার পক্ষেও ভোমার ঐ সাধাধর্মের সাধক হইতে পারে না। স্থারাং তোমার ঐ দুষ্টান্তও ঐ হেতুর মারাই তোমার সাধাধর্মবিশিষ্ট বলিরা দিল্প করিতে হইলে, পূর্বের উহা দিল্প না থাকার উহা দৃষ্টান্ত ইইতে পারে না। এবং তোমার ঐ পক্ষ এবং হেতৃও পূর্ক্ষদিদ্ধ হওয়া আবশুক। কিন্তু ঐ উভয়ও ভোমার উক্ত হেতুর ছারাই সাধা হইতেছে। কারণ, ভোমার সাধাধর্মের ভাষ ভোমার ঐ পক্ষ বা ধর্মীও উক্ত অনুমানে বিশেষারূপে বিষয় হইবে এবং ভোমার উক্ত হেতৃও ভাষাতে উক্ত পক্ষের বিশেষণক্ষপে বিবয় হইবে। (উদয়নাচার্য্যের মতে হেত্বিশিষ্ট পকেই সাধাধর্মের অন্ত্যান হয়। উহারই নাম লিখোপধান মত )। স্বতরাং উক্ত হেতু ও পক্ষের দিভির হল্পও উক্ত হেতুই প্রযুক্ত इंद्रशंत अस्मान दरन मर्झज मांश्रहत्यंत्र स्रोत १६कु जदर भक्त मांश, उहां ह निक्क नरह, देश श्रीकार्य। किंख भूकि मा बहेरन द्यान भनार्थ (इ.ज. भक्त अ मुद्देशिख इहेरज भारत ना। जिल्ह्याल यानीत অনুমানে হেবুদিন্ধি ও পকাদিন্ধি বা আপ্রয়াদিন্ধি এবং দুষ্টাস্তাদিন্ধি দোব এদর্শনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। পূর্ব্বোক্ত "বর্ণাদমা" জাতিস্থলে প্রতিবাদী বাদীর সেই হেতু প্রযুক্ত উক্তরূপ বাৰীৰ দুষ্টাক্তে এবং তাঁহার সেই হৈতু ও পক্ষে সাধ্যত্বের আগত্তি প্রকাশ করেন না। সুহরাং "বর্ণাসমা" জাতি হইতে এই "সাবাসমা" জাতির ভেদ স্বীকৃত হইরাছে। উক্তরণ ভেদ রক্ষার জ্ঞাই উদ্মনাচার্য্য প্রভতি "দাধ্যসমা" জাতির উক্তরণই স্বরণ ব্যাধ্যা করিয়াছেন। "বাদিবিনোদ" গ্রন্থে শঙ্কর মিশ্রও উক্ত মতেই ব্যাণ্যা করিয়াছেন। কিন্তু মহর্ষির সূত্রে "উভয়দাধাত্বাৎ" এই বে বাকোর দারা উক্ত "সাধাসমে"র হরণ স্থৃতিত হইয়াছে, উহাতে "উত্তম" শব্দের বারা হত্তের প্রথমোক সাধাধনী সর্গাৎ পক এবং দৃষ্টান্ত, এই উভাই মহর্বির বৃদ্ধিন্ত বুঝা যার। তাই ভাষাকার প্রভৃতি ঐনপই বাাখা করিবাছেন। বরদরাজ তাঁহার বাাখাত মতাহানরে উক্ত "উভয়দাখালাচ্চ" এই বাক্যের ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, অনুমানে সাধ্যদর্শন্ত সাধ্য, এবং হেতু, পক্ষ ও দুষ্টান্ত সিছই থাকে। স্বভরাং অনুমান ছলে দিল অংশ ও দাখা অংশ, এই উভয়ই থাকে। ঐ উভয়ই পুরে "উভয়"শক্ষের ৰারা মহবির বৃদ্ধিত্ব। এবং "চ" শব্দের বারা প্রথমোক্ত ধর্মবিকরের সমূত্রেই মহবির অভিমত। भूट्सीक निक्ष ७ नारा, धहे छ डटबर निक्ष्माशाइहे धवात्म महर्वित व्यक्तिक वर्षितिक । छाहा हहेटन বুঝা বার যে, অনুমান খনে দিছ অংশ ও দাঘা অংশ, এই উভয়ের সাধাত্ব প্রযুক্ত এবং ঐ উভরের সিম্বত্ব ও সাধাত্ব, এই ধর্মবিকর প্রবৃক্ত "সাধাসম" প্রতিবেধ হয়। ফল কথা, অনুমান স্থলে বাদীর দাধাধর্মের তার বেতু প্রভৃতি দিল্প পরার্থেও বাদীর দেই হেতুপ্রযুক্ত দাধাত্বের আদক্তি প্রকাশ কৰিলে দেখানে "দাখ্যদৰ" প্ৰতিবেধ হইবে, ইহাই পুৱে "উভয়দাখ্যদ্বাক্ত" এই বাঞ্চের ছারা কথিত হইয়াছে। বুলিকার বিখনাথও উক্ত মতান্ত্রপারেই "সাধাসমা" আতির স্থরূপ ব্যাখ্যা করিরাছেন। কিন্ত তিনি প্রোক্ত "উভঃ" শক্ষের হারা বানীর পক্ষ ও দুষ্টাক্তকেই গ্রহণ করিরা, শেষে বিশিয়াছেন, "ভদ্ধান্ধা হেথাদিঃ"। হতে কিন্তু "উভত্ত" শলের পরে "থর্মা শন্দের প্রনোগ নাই। বৃত্তিকার মহর্ষির তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, বাদীর অনুমান প্রয়োগ দারা সাধা পদাৰ্থই তাহার অনুমানের বিষয় হইরা থাকে। স্তরাং বাদীর পক্ষ এবং ( উদয়নাচার্যোর মতে ) হেতৃও অন্বমানের বিবর হওরার ঐ উভারও সাধার স্বাকার্য। এবং হেতৃ পর্গার্থ উক্তরণ সাধার স্বাকার্য্য হইলে দেই হেতৃবিশিষ্ট দৃষ্টান্তও সাধার, ইহা স্বাকার্য। উক্তরণে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ, হেতৃ ও দৃষ্টান্তেও সাধার বা সাধাতুলাতার আপত্তি প্রকাশ করিলে, দেখানে ঐ উত্তর "সাধাসমা" জাতি হইবে। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর অভিপ্রার এই বে, বাদীর ঐ পক্ষ প্রভৃতি পূর্কাদিন্ধ পদার্থ হইলে, উহা তাঁহার অহমানের বিবর হইতে পারে না। কারণ, পূর্কাদিন্ধ পদার্থে বাদীর অহমানেপ্রার্গ-সাধার থাকিতে পারে না। স্বতরাং ঐ পক্ষ প্রভৃতি পদার্থও যে বাদীর সাধাধর্মের জার পূর্কাদিন্ধ নহে, কিন্তু সাধ্য, ইহাই স্বীকার করিতে হইবে। স্বতরাং বাদীর উক্ত অন্তমানে পক্ষাদিন্ধি বা আপ্রার্গিনিন্ধ নহে, তাহা পক্ষ, হেতৃ ও দৃষ্টান্ত হইতে পারে না, ইহা বাদীও স্বীকার করেন। বৃত্তিকার প্রভৃতির মতে স্থলে "সাধাসমা" এই নামে "সাধ্য" শব্দের হারা সাধ্যক্ষ ধর্মই বিবন্ধিত। পূর্কোক্তরণ সাধ্যক্ষ প্রবৃক্ত সম, এই অর্থেই "সাধ্যদম" নামের প্রবৃগ্ধ হইছাছে । ৪।

ভাষ্য। এতেষামূত্রং—

অনুবাদ। এই সমস্ত প্রতিষেধের অর্থাৎ পূর্ববস্ত্রোক্ত "উৎকর্ষসম" প্রভৃতি বড়্বিধ প্রতিষেধের উত্তর—

## সূত্র। কিঞ্চিৎসাধর্ম্যাত্বসংহার-সিদ্ধের্ট্রধর্ম্যা-দপ্রতিষেধঃ॥৫॥৪৬৬॥

অনুবাদ। কিঞ্চিৎ সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত উপসংহারের সিদ্ধিবশতঃ অর্থাৎ "যথা গো, তথা গবয়" ইত্যাদি উপমানবাক্য সর্ব্ধসিদ্ধ থাকায় বৈধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। অলভ্যঃ সিদ্ধস্য নিহ্নবঃ। সিদ্ধঞ্চ কিঞ্চিৎ সাধৰ্ম্মাছপমানং যথা গৌস্তথা গব্য় ইতি। তত্ৰ ন লভ্যো গোগবয়য়োধৰ্মবিকল্পেলিজিড্য। এবং সাধকে ধর্মে দৃষ্টান্ডাদিসামর্থ্যযুক্তে ন লভ্যঃ
সাধ্যদৃষ্টান্তয়োর্ধর্মবিকলাবৈধর্ম্মাৎ প্রতিষেধাে বক্তুমিতি।

অনুবাদ। সিদ্ধ পদার্থের নিহন বর্গাৎ অপলাপ বা নিষেধ লভ্য নহে। যথা—
কিঞ্জিৎ সাধর্ম্মপ্রযুক্ত "যথা গো, তথা গবয়" এইরূপ উপমানবাক্য সিদ্ধ আছে।
সেই স্থলে গো এবং গবয়ের ধর্মবিকল্প অর্থাৎ বিরুদ্ধ ধর্ম আশক্ষা করিবার নিমিত্ত
লভ্য নহে। (অর্থাৎ উক্তরূপ উপমানবাক্য প্রয়োগ করিলে গবয়ও গোর ছায়
সাম্লাদি ধর্মবিশিষ্ট হউক ? এইরূপ আপত্তি প্রকাশ করা যায় না। কারণ, গো
এবং গবয়ের কিঞিৎ সাধর্ম্মপ্রযুক্তই "যথা গো, তথা গবয়" এইরূপ উপসংহার সিদ্ধ

হয় ) এইরপ দৃষ্টান্তাদির সামর্থাবিশিষ্ট সাধক ধর্ম অর্ণাৎ সাধ্য ধর্মের ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট প্রকৃত হেতু প্রযুক্ত হইলে সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টান্তের ধর্ম্মবিকল্পরুপ বৈধর্ম্মা-প্রযুক্ত প্রতিষেধ বলিবার নিমিত্ত লভ্য হয় না ( অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "উৎকর্ষসমা" প্রভৃতি জাতির প্রয়োগন্থলে প্রতিবাদী বাদীর পক্ষ ও দৃষ্টান্তের ধর্ম্মবিকল্পরূপ বিরুদ্ধ ধর্মা গ্রহণ করিয়া যে প্রতিষেধ করেন, তাহা হইতে পারে না। কারণ, বাদীর পক্ষ ও দৃষ্টান্তের কিঞ্চিৎ সাধর্ম্য থাকিলেও অনেক বৈধর্ম্মাও স্বীকার্য্য )।

টিপ্লনী। পূর্বস্থেত্রর বারা "উৎকর্ষণন" প্রভৃতি যে বড়্বিধ প্রতিবেধের লক্ষণ স্থাতিত হইবাছে, উহার পরীক্ষা করা অর্থাৎ ঐ সমস্ত জাতি যে অনহত্তর, তাহা যুক্তির ঘারা প্রতিপাদন করা আবছাক। তাই মহার্বি পরে এই স্ত্রের ঘারা পূর্বস্থেত্রাক্ত বড়্বিধ জাতির থওনে যুক্তি বলিয়াছেন এবং গরবর্ত্তী স্ত্রের ঘারা পূর্বস্থিত্রাক্ত "বর্ণ্যদমা", "অবর্ণাদমা" ও "দাধাদমা" জাতির থওনে অপর মুক্তিবিশেনও বলিয়াছেন। তাৎপর্য,টাকাকার বাচস্পতি মিশ্র এবং উদয়নাচার্যা, বরদরাত্ত, বর্জমান উপাধায় এবং বৃত্তিকার বিশ্বনাথও এই কথাই বলিয়াছেন। কিন্তু "ভাষমজ্ঞরী"কার জয়স্ত ভট্ট বলিয়াছেন যে, এই স্থ্র ঘারা পূর্বস্থ্যোক্ত "উৎকর্ষণম" প্রভৃতি, পঞ্চবিধ প্রতিবেধের উত্তর কথিত হইবাছে এবং গরবর্ত্তী স্প্রহারা পূর্বস্থ্যোক্ত বর্চি "নাধাদ্যে"র উত্তর কথিত হইবাছে। পরে ইহা বুঝা যাইবে।

বরদরাক প্রভৃতির মতে এই ত্ত্রে "কিঞ্চিৎসাধর্ম্য)" শব্দের বারা সাধাধর্ম বা কহুমের ধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট সাধর্মাই বিবিদ্ধিত। স্কুতরাং শেষোক্ত "বৈধর্ম্ম)" শব্দের বাংগ পূর্ব্বোক্ত বিপরীত ধর্ম অর্থাৎ সাধাধর্মের ব্যাপ্তিশৃত্ত যে কোন ধর্মেই বিবিদ্ধিত বুঝা বায়। আঃহত্তে নানা কর্মে "উপসংহার" শব্দের প্ররোগ হইরাছে। পূর্ব্বোক্ত বিতীয় ত্ত্তে "উপসংহার" শব্দের বারা বুঝা বায়—প্রকৃত পক্ষে প্রকৃত সাধাধর্মের উপসংহার কর্মাৎ নিজপক্ষ স্থাপন। তদ্মসারে এই ত্ত্তেও "উপসংহার" শব্দের বারা সাধাধর্মের উপসংহার উপসংহার" শব্দের বারা সাধাধর্মেই গ্রহণ করিরাছেন"। কিন্তু বিকার বিশ্বনাথ এই ত্তে "উপসংহার" শব্দের বারা সাধাধর্মেই গ্রহণ করিরাছেন"। কর্মানের বারা প্রকৃতপক্ষে বাহা উপসংহার কর্মাৎ নিশ্চিত হয়, এই আর্থে "উপসংহার" শব্দের বারা প্রকৃত সাধাধ্যমিত পারে। তাহা হইলে ত্ত্রার্থ বুঝা বায় যে, কিঞ্চিৎ সাধর্ম্মা অর্থাৎ সাধাধর্মের বাাপ্তিশিস্ট বে সাধর্মা বা প্রকৃত হেন্তু, তৎ প্রযুক্তই প্রকৃত সাধাধ্যমের সিদ্ধি হয় অথবা তাহার উপসংহার কর্মাৎ সংস্থাপন সিদ্ধ হয়, অত এব বৈধর্ম্য। অর্থাৎ সাধাধ্যমের ব্যাপ্তিশৃত্ত কোন ধর্ম্ম-

 <sup>া &</sup>quot;কিকিৎসাধর্মাদ্"বাংঝাৎ সাংখাপেসংহারে সিজে "বৈধর্মা।"বলাঝাৎ কুপ্তভিত্তর্মাৎ প্রভিবেধে ন ভবতীতার্থ:।"
 ভাকিত্রকা।

२। "কিকিংসাধর্মাং" সাধর্মাহিশেশাং ব্যালিসহিতাং, "উলসংহার-সিন্ধেং" সাধাসিদ্ধেং, বৈধর্মানেতহিগরীতাং ব্যালিসিক্সিকাং সাধর্মান্তাং ভবত। কৃতঃ প্রতিবেধে। ন সন্তবতীতার্থঃ। জ্বলগা প্রমের্ক্তলাসাধ্বসাধর্মাৎ কৃত্ব কামপাসমাক্ জালিতি ভাবঃ।—বিধনাগরতি ।

প্রযুক্ত প্রতিবেধ হয় না। তাৎপর্য্য এই বে, পূর্ব্বোক্ত "উৎকর্ষদমা" প্রভৃতি জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী বে প্রতিবেধ করেন, তাহা দিছ হইতে পারে না। কারণ, তাঁহার অভিমত কোন হেতৃই ঐ সমত্ত স্থলে তাহার সাধাণর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট নহে, কিন্তু ব্যাপ্তিশৃত্য বিপরীত ধর্ম। ঐরপ্র বৈধর্মপ্রপ্রক কিছুই দিছ হর না। তাই মহিষ বিনিগছেন,—" বৈধর্ম্যাদপ্রতিবেশঃ"।

কিন্ত এখানে প্রণিধান করা আবশ্রক যে, প্রথমোক্ত "সাহশ্মাসমা" ও "বৈদ্যাসমা" জাতির থওনের জ্ঞ নহর্ষি পূর্বের "গোত্বাদ্গোদিভিবভং দিভিঃ" এই তৃতীয় স্ত্রের হারা যে বুক্তি বনিরাছেন, তাহাই আবার এই স্থানের ধারা অন্ত ভাবে বলা অনাবশ্রক; পরস্ক পূর্মস্থান্তে "উৎকর্মসমা" প্রভৃতি জাতির পপ্রনের অনুকৃত অগর বিশেষ যুক্তিও এখানে বলা আবহাক। ভাই ভাষাকার অন্ত ভাবে এই স্থান্তৰ ভাৎপৰ্যা ব্যাধ্যা করিতে প্রথমে বলিবাছেন যে, দিছ পদার্থের নিহ্নব স্বর্থাৎ व्यमनान ना निरुष न्छ। न्यहा व्यर्शाः मर्कामिक भनार्द्धत निरुष धरक्वारवरे व्यम्बन, छेश व्यनीक। ভাষাকার এই ভাব ব্যক্ত করিতেই "অশকাঃ" এইরুণ বাক্য না বলিরা, "অগভাঃ" এইরূপ বাকা প্রবোগ করিরাছেন। বাহা অনীক, তাহা নিখেধের অস্ত গতাই হইতে পারে না। ভাষাকার পরে মহর্ষির শুত্রামুদারে উন্নাহরণ ঘারা তাঁহার পুর্ন্ধোক্ত কথা বুঝাইতে বলিলাছেন যে, কিঞ্চিৎদাধর্ম্মা-প্রযুক্ত "বর্গা গো, তথা গবর" এইরূপ উপমানবাক। দিদ্ধ আছে অর্থাৎ উহা দর্মদিদ্ধ। উক্ত স্থলে গো এবং গবরের ধর্মবিকল আপাদন করিবার নিমিত্ত লভা নহে। অর্থাৎ উক্ত বাকা প্রয়োগ করিলে, দেখানে গরুর গোর সমন্ত ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করা যায় না। কারণ, কিঞ্চিই-সাধর্ম্ম প্রযুক্তই "মধা গো, তথা গবয়" এইরূপ বাক্য প্রযুক্ত হইরা থাকে। প্রয়ে গোর সমস্ত ধর্ম ধাকে না, উহা অসম্ভব। বার্ত্তিককার ইহা সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, "থবা গো, তথা গবন," এইক্লণ বাকা বলিলে গোর দমন্ত ধর্মই গবরে আছে, ইহা বুঝা বার না। কারণ, বক্তার ভাহাই बक्त इहेरन, উक्त बारका "एथा" ও "छथा" भरकत প্ররোগ इहेंछ ना, विश्व "গোপদার্থই গ্রহ এইরপই প্রয়োগ হইত। কল কথা, ভাষাকার এই প্রের "কিঞ্চিৎসাধর্ম্মাত্রপদংহারসিজ্ঞে" এই অংশকে পূর্ব্বোক্তরণ দৃষ্টাভ্রন্থতক বলিয়া স্থান্তাক্ত "উপনংহার" শক্তের বারা "বলা পো, তথা গবর" এইরূপ উপমানবাকাই এখানে মহবির অভিমত দৃষ্টান্ত বলিয়া প্রহণ করিয়াছেন। ভাষ্যকার উক্ত দৃষ্টাস্তামুদারে মহর্ষির মূল যক্তব্য সমর্থন করিতে পরে স্তরের শেষোক্ত অংশের তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে বলিরাছেন বে, এইরপ দুষ্টাতাদির সামর্থাবিশিষ্ট অর্থাৎ দুষ্টাতাদির ছারা বাহা সাহাত্ত্বের ব্যাপ্রিবিশিষ্ট বলিরা নিশ্চিত, এমন সাধক ধর্ম (হেডু) প্রযুক্ত হইগে, দেখানে বার্নীর সাধ্যধন্দী ও দৃষ্টান্তের ধর্মবিকর অর্থাৎ নানা বিকল্প ধর্মরূপ বৈধর্মাপ্রযুক্ত প্রতিবেধ বলিবার নিমিত্তও লক্তা নহে। জর্বাৎ পূর্ব্বোক্ত "উৎকর্ষদন।" প্রভৃতি জাতির প্ররোগ ছলে প্রতিবাদী বাদীর সাধাধর্মী ও দৃষ্টাপ্ত গদার্থের নানা বিকল্প ধর্ম গ্রহণ করিছা, তৎপ্রযুক্ত যে প্রতিষেধ করেন, তাছা করা বায় ना । काइन, नृष्टोख नवार्थ नर्काः त्नहे नाहास्त्रीय नमानवर्षा हम ना । एयन "वर्धा (शा, उर्धा नवव" এই উপমানবাকা প্রয়োগ করিলে, দেখানে গোপদার্থে গ্রয়ের সমন্ত ধর্মের আপত্তি প্রকাশ করা ধার না, एজপ অস্থনান খনে বাদীর সাধ্যধর্গীতে তাঁহার দুছান্তগত সমন্ত ধর্ণোর আপত্তি প্রকাশ করা বার না। কারণ, ঐ দৃষ্টান্ত পদার্থে যে ধর্মের ব্যান্তিবিশিষ্ট হেতু বিদামান থাকে, তদ্ধারা সাধাধলীতে সেই বাপক ধর্মাই দিল হয়; ওপ্তির ধর্ম দিল হয় না। বার্ত্তিককার মহর্ষির বক্তবা বুঝাইতে বলিগাছেন বে, "শাকাখনিতা: উৎপত্তিধর্মকত্বাৎ ঘটবৎ" এইরূপ প্রয়োগ করিবে, ঘটের সমত ধর্মই শব্দে আছে, ইহা বলা হয় না। কিন্তু যে পদার্থ বাহার সাধক অর্থাৎ বাাপ্তিবিশিষ্ট ধর্ম, সেই পদার্থই ভাষার সাধন হয়। উপন্যবাকোর হারা সাধাংশী বা পক্ষে দেই সাধন বা প্রকৃত হেডুর উপসংহার করা হয়। উক্ত হলে উপন্যবাক্যের হারা শব্দে অনিত্যত্তের ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট উৎপত্তিধর্মাকত্ব হেতুর উপসংহার করিলে, তথ্য উক্ত অন্ত্যানের ছারা শক্ষে ঘটের ধর্ম অনিতাত্বই দিল্প হয়-ক্রণাদি দিল্প হয় না। কাবণ, ঐ হেতু ক্রণাদি সমস্ত পদার্থের ব্যাপ্তি-বিশিষ্ট নতে। ফলকথা, প্রতিবাদী চেতু পদার্থের অরূপ না ব্রিয়াই পুর্ব্লোক্ত "উৎকর্ষদম।" প্রভৃতি জাতির প্রয়োগ করেন, ইহাই বার্তিককারের মতে মংবির মূল বক্তবা। তাই বার্তিককার এথানে প্রথমেই বনিয়াছেন, "ন হেত্বগাপরিজ্ঞানাদিতি স্ত্রার্থ"। মূল কথা, পূর্বাস্ত্রোক্ত "উৎকর্ষদমা" প্রভৃতি বড় বিধ ছাতিই অসভুতর। কারণ, ঐ সমন্ত ছাতির প্ররোগ তলে প্রতিবাদী বাণীর সাধাধর্মী বা পক্ষকে তাঁহার দৃষ্টান্তের সর্জাংশে সমানধর্মা বনিয়া গ্রহণ করিতে পারেন না এবং উহোর সাহ্য বা আপাদ্য ধর্মের ব্যাপ্তিশুক্ত কোন ধর্মকে হেতুরূপে গ্রহণ করিতে পারেন না। সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট হেতৃই প্রকৃত হেতু। উপনমবাকোর বারা সাধ্যধর্মী বা পক্ষে উভজ্জপ প্রায়ত হেতুরই উপসংহার হয়। স্মৃতরাং তাহার ফলে সাধ্যধর্মীতে সেই হেতুর বাগিক সাধাধৰ্মই সিদ্ধ হইয়া থাকে। মংবি প্ৰথম অধানে উপন্যস্থতে বদৰাবা সাধাধৰ্মীতে প্ৰকৃত ছেত্র উপদংহার হয়, এই অর্থে উপনহরাকাকেও "উপদংহার" বলিয়াছেন (প্রথম খণ্ড, ২৭২— १० পূর্চা ত্রন্তবা )। কিন্তু ভাষ্যকার এই পূত্রে "উপদংচার" শক্ষের হারা উপমানবাক্যকেই গ্রহণ করিরাছেন এবং উহাকে সিদ্ধ বলিরাছেন, ইহা পূর্বে বলিরাছি। জয়ন্ত ভটের খ্যাখ্যার দ্বারাও ভাষাকারের ঐ তাৎপর্য। বুঝা বায়?। পূর্ব্বোক্ত উপমানবাংকাও "তথা" শব্দের দায়া সমান ধর্মের উপদংহার হইয়া থাকে। হিতীয় অধায়ে উপমান পরীক্ষায় "তথেতাপদংহারাৎ" (হাচা৪৮) ইতাাদি সত্তে মহর্ষি নিজেও ভাষা বলিখাছেন। স্কুডবাং উক্তরূপ ভাৎপর্য্যে ( বদ্বারা সমান বর্ষ্ণের উপসংহার হয়, এই আর্থ ) এই হাত্রে "উপসংহার" শব্দের হারা পুর্ব্বোক্ত উপমানবাকাও বুঝা য়াইতে গারে। ।।

# সূত্র। সাধ্যাতিদেশাক্ত দৃষ্টাক্টোপপক্তঃ॥৬॥৪৬৭॥

অমুবাদ। এবং সাধ্যধর্মীর অভিদেশপ্রযুক্ত দৃষ্টাক্তের উপপত্তি হওয়ায় প্রতিবেধ হয় না।

কিকিৎসাৎস্মাছণালাছাঃ সিধাতি, "বলা গৌরেবং গ্রব" ইভি।—ভারমঞ্জর।

ভাষ্য। যত্র লোকিক-পরীক্ষকাণাং বুদ্ধিদাম্যং, তেনাবিপরীতো-হর্ষোহতিদিশ্যতে প্রজ্ঞাপনার্থং। এবং দাখ্যাতিদেশাদৃদ্টান্ত উপপদ্য-মানে সাধ্যত্বমন্ত্রপলন্নমিতি।

অনুবাদ। যে পদার্থে লোকিক ও পরীক্ষক ব্যক্তিদিগের বৃদ্ধির সাম্য আছে,
অর্থাৎ বাহা বাদী ও প্রতিবাদী, উভরেরই সম্মত প্রমাণসিদ্ধ পদার্থ, সেই (দৃষ্টান্ত)
পদার্থনারা প্রজ্ঞাপনার্থ অর্থাৎ অপরকে বুঝাইবার জন্ম অবিপরীত পদার্থ (সাধ্যধর্মী)
অতিদিষ্ট হয় অর্থাৎ সিদ্ধ দৃষ্টান্ত হারা উহার অবিপরীত ভাবে সাধ্যধর্মী বা পক্ষে
সেই দৃষ্টান্তগত ধর্ম কথিত বা সমর্থিত হয়। এইরূপ সাধ্যাতিদেশ প্রযুক্ত দৃষ্টান্ত
উপপদ্যমান হওয়ায় (তাহাতে) সাধ্যক্ত উপপদ্ম হয় না।

টিপ্পনী। জন্মত ভটের মতে এই স্তত্তের দ্বারা পূর্বোক্ত "দাধানন" নামক প্রতিষ্ণেরই উত্তর ক্ষিত্র হাছে, ইহা পূর্বের বিলিয়হি। বস্ততঃ পূর্বেরক্তি "দাধানন" প্রতিষ্ণের হলে প্রতিবাদী বাদীর দূঠান্ত পদার্থে বে দাধান্তের আপত্তি প্রবাদ করেন, এই স্তত্তের দ্বারা দেই দাধান্তের বঙ্গলান্ত্র ব্যাপার দ্বারাও দরলভাবে বুঝা দার। কিন্ত ইহার দ্বারা দূইান্ত পদার্থ বে, বাদী ও প্রতিবাদী উভয়ের মতেই নিশ্চিত দাধান্ত্রন্থ বিশিষ্ট এবং বাদীর দাধান্ত্র্যা বা পক্ষ উহার বিপরীত অর্থাৎ দন্দিন্দান্ত্রন, ইহাও দমর্থিত হওয়ার ফলতঃ এই স্ত্ত্তের দ্বারা পূর্বের্যক্ত "বর্ণ্যদ্বনা" ও "অর্থ্যদ্বনা" জাতিরও খন্তন হইয়াছে, ইহাও স্থাকার্যা। কারণ, বাদীর দৃষ্টান্ত পদার্থ নিশ্চিতদান্ত্রক বিলয়া স্থাকার্য্য হইলে, প্রতিবাদী ভারতে বর্ণান্ত অর্থাৎ দন্দিন্দ্রদায়কবের আপত্তি সমর্থন করিতে পারেন না এবং বাদীর দাধান্ত্রী বা পক্ষ দন্দিন্দান্ত্রক বিলয়া স্থাকার্য্য হইলে ভারতে অর্থান্ত মর্থাৎ নিশ্চিতদান্ত্রক আপত্তি সমর্থন করিতে পারেন না এবং বাদীর দাধান্ত্রনার করিতে পারেন না এই জন্তই বাচম্পতি নিশ্র প্রভৃতি এখানে বলিয়াছেন বে, এই স্থ্র দ্বারা মহর্ষি "বর্ণাদ্বনা", "অর্থান্ত্রনার" ও "দাধান্ত্রণ" জাতির থওনার্থ অপর যুক্তি বিশেব বলিয়াছেন।

ত্বশেষে পূর্বাস্থ্যের শেষাক্ত "অপ্রতিষেবঃ" এই পদের অনুবৃত্তি করির। স্থার্থ বৃথিতে হাইবে। স্থানের প্রথমাক্ত "দাধ্য" দক্ষের বারা বৃথিতে হাইবে—দাধ্যধর্মী বা পক্ষ। এই দাধ্যধর্মী বা পক্ষ। এই নাধ্যকার বাধ্যা করিহাছেন যে, যে পদার্থে গৌকিক ও পরীক্ষক ব্যক্তিদিগের বৃদ্ধির দায়। আছে অর্থাৎ মহিদি প্রথম অধ্যায়ে "নৌকিকপরীক্ষণাশং ঘ্রিলর্মের বৃদ্ধিনাম্যাং দ দৃষ্টান্তঃ" (১।২৫) এই স্থান্ত বারা যেরূপ পদার্থকে দৃষ্টান্ত বলিয়াছেন, তদ্ধারা উহার অবিপরীত পদার্থ অর্থাৎ উহার অবিপরীত ভাবে (তুলা চাবে) দাধ্যধর্মী বা পক্ষ অতিদিষ্ট হয়। উক্তরূপ "দাধ্যাতিদেশ"প্রযুক্ত দৃষ্টান্তের উপপত্তি হওয়ার তাহাতে দাধ্যম্বের উপপত্তি হয় । অর্থাৎ বাং দৃষ্টান্ত, তাহা কথনই দাধ্য হইতে পারে না। স্বতরাং ভাহাতে সাধ্যম্বের

আপত্তি করা বাব না : জনত ভটের ব্যাখ্যার দারাও ভাষ্যকারের ঐরপ তাৎপর্যা বুরা বার'। ফলকথা, "নৌকিকপরীক্ষকাণাং গলিলর্থে বৃদ্ধিদানাং" ইত্যাদি প্রতের বারা বাদী ও প্রতিবাদী উভরেরই স্থাত প্রমাণ্ডির পদার্থকেই দৃষ্টান্ত বলা হইয়াছে (প্রথম থণ্ড, ২২০/২: পূর্চা স্রষ্টবা)। স্তরাং অনুমান স্থলে বাদীর কথিত দুৱান্ত পদার্থে তাহার সাধ্যধর্ম নিশ্চিত অর্থাৎ বাদীর ভার প্রতিবাদীরও উহা খীকত, ইহা খীকার্যা, নচেৎ উহা দুৱারই হয় না। পুর্বোক্ত "আন্থা দক্রিয়:" ইত্যাদি প্রযোগে বানী লোষ্ট দৃষ্টান্ত ছারা অবিপরীত ভাবে অর্থাৎ বধা লোষ্ট, তথা আঞ্জা, এই প্রকারে এবং "শম্পোহনিতাঃ" ইত্যাদি প্ররোগে বট দৃষ্টান্ত বারা "বধা বট, তথা শক্ষ" এই প্রকারে তাঁহার সাধাংখাঁ বা গক আত্মা ও শক্তে অভিদেশ করেন অর্থাৎ উহাতে তাঁহার ষাধাধর্ম দক্রিয়ত্ব জনিতাত্বের সমর্থন করেন। সিদ্ধ পদার্থের হারাই অসিদ্ধ পদার্থের ঐকপ অভিদেশ হয়। অসিদ্ধ পদার্থের হারা ঐকপ অভিদেশ হয় না, হইতেই পারে না। স্থতরাং উক্তরণ অতিদেশপ্রযুক্ত প্রতিপর হয় যে, বাদীর ঐ সমস্ত দুষ্টান্ত পদার্থ নিশ্চিত-সাধ্যক বলিয়া সর্ব্ধসন্মত। অর্থাৎ পুর্ব্বোক্ত "আত্মা সক্রিয়ঃ" ইত্যাদি প্রয়োগে লোষ্ট বে সক্রিয়, এবং "শক্ষেত্রনিতাঃ" ইত্যানি প্রয়োগে ঘট যে অনিতা, ইয়া প্রতিবাদীরও স্বীক্রত। এবং উক্ত ভবে বাদীর সাধ্যমনী বা পক্ষ বে আত্মা ও শব্দ, তাহা অনিদ্ধ অগতি সন্দির্গ্যাধ্যক, ইহাও প্রতিবাদীর স্বীকৃত। স্থতবাং প্রতিবাদী আর উক্ত স্থলে ঐ সমন্ত দুৱাস্কাকে "বর্ণা" স্বর্থাৎ সন্দিশ্বসাধ্যক বনিগ্ৰা এবং হেড় প্ৰাভৃতি অবয়ৰ ধারা সাধ্য বনিগ্ৰা আপত্তি প্ৰকাশ করিতে পারেন না এবং বাদীর সাত্তংস্মা আত্মা ও শব্দ প্রভৃতিকে বাদীর দৃষ্টাত্তের ক্রান্ন "অংগ্য" অর্থাৎ নিশ্চিতসাধাক বণিয়াও আগতি প্রকাশ করিতে পারেন না। "ভার্কিকরকা"কার বংদরাজও এই স্থান্তের তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিতে লিখিয়াছেন' যে, যে পদার্থপ্রযুক্ত মন্তব্য অর্থাৎ সাধাধন্দীতে সাধাৰণ্য অতিদিষ্ট হয়, তাহা দুটাস্ত। পিন্ধ পদাৰ্থ বারাই অপিন্ধ পদার্থের অতিদেশ হইরা থাকে। স্কুতরাং দৃষ্টান্ত দিল্ধ পদার্থ, কিন্তু পক্ষ সাধ্য পদার্থ, ইহা ব্যাকার্য্য। কারণ, পক্ষ ও দুটান্ত, এই উভয় পদার্থ ই সিদ্ধ অথবা সাধা পদার্থ হইলে দুটান্ত দার্টান্তিকভাবের ব্যাঘাত হয়। অর্থাৎ যে প্রার্থের দুঠান্ত কথিত হয়, তাহার নাম দাঠান্তিক। বেমন পুর্ব্বোক্ত "আত্মা সক্রিয়:" ইত্যাদি প্রয়োগে আত্মা দাষ্টান্তিক, লোষ্ট উহার দৃষ্টান্ত। "শক্ষোহনিতাঃ" ইত্যাদি প্রয়োগে শব্দ দার্ভাত্তিক, ঘট উহার দুঠান্ত। উক্ত কলে আত্মা দক্রিয়ন্ত্রনাপ এবং শব্দ অনিভাত্ত-রপে সাধ্য পদার্থ, এ জয় উহা দাষ্ট ভিক। এবং লোট সক্রিবভক্তপে এবং ঘট অনিতাছকপে

১। "কৌকিকপরীক্ষাপাং ব্রিয়র্থ ব্রিকামাং স দৃষ্টাল্লঃ,—তেনাবিপরীততরা প্র্যোহতিবিশুতে,—যবা মটঃ
প্রকালকরীককং সম্বিতঃ এবং প্রকাহণীতি" ইত্যাদি।—ক্রাহ্ময়্রবী।

ব। গতঃ নাধাবংশীংক্তরাতিবিহাতে ন দৃষ্টান্তঃ। নিছেন চাতিবংশো তবতানিক্তরেতি হারাং নিজে দৃষ্টান্তঃ।
পক্ষা নাংকাংকানগাঃ। উত্তরাবাণি নিক্তর দাখ্যে বা দৃষ্টান্তবালীতি কাতিপাল্লে। "উত্তরাহণি নিক্তর"
বতো ব্যাপ্ট্রান্তান্তর নাথাপ্রিণি, অতিবিহাতে ব্যা নইকাণা পাক্ষাহণীতি কাতিপাল্লে। "উত্তরাহণি নিক্তর"
ইতাবর্ণনিমবোল্ডকাং। "নাধারে" বেতি বর্ণনিধ্যন্তরান্তরানিতি বিতাবঃ।—ন্যুদীপিকা টাকা।

দিদ্ধ প্ৰাৰ্থ, এ কল্প উক্ত স্থলে উহা দৃষ্টান্ত। উক্ত স্থলৈ গোষ্ট ও ঘট ঐকপে দিদ্ধ প্ৰাৰ্থ না হইলে দৃষ্টান্ত হইতে পাৱে না এবং আল্পা ও শব্দ ঐকপে সাধা না হইলা দিদ্ধ হইলে, উহা লাই জিক হইতে পাৱে না । বৰদৰান্তেৰ ব্যাখ্যাৰ সংব্যাক্ত "দাখা" শব্দেৰ অৰ্থ সাধাধৰ্ম এবং দৃষ্টান্ত দাবা সাধাধৰ্মী বা পক্ষে ঐ সাধাধৰ্মের অভিনেশই স্ব্যোক্ত "সাধাতিদেশ", ইহাই বুঝা বাল । কিন্তু উহাৰ উক্ত ব্যাখ্যাত্ৰপাৱেও উহাৰ পূৰ্ব্বক্থিত বাদীৰ হেতু প্ৰাৰ্থে সাধ্যত্বের পঞ্চন বুঝা বাল না এবং মহ্বির এই স্থ্র দাবাও তাহা বুঝা বাল না

বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ কঠকল্লনা করিয়া, স্ব্রোক্ত "দৃষ্টান্ত" শব্দ ধারা দৃষ্টান্তের ভার পক্ষও বাাথাা করিয়া, দৃষ্টান্ত ও পক্ষ উভরেই প্রতিবাদীর পূর্বোক্ত আপন্তির পশুন করিয়াছেন। কিন্ত এখানে উাহার ঐকপ ব্যাথাা প্রবাদের কোন প্রয়োজন বুখা যায় না এবং উহা প্রকৃত্যার্থা। বিদ্যান্থ মনে হয় না। দে বাহা হউক, মৃল কথা, পূর্বোক্ত "উৎকর্মসমা" প্রভৃতি মড় বিশ্ব জাতিও বে অসমানের পক্ষ ও দৃষ্টান্ত প্রভৃতির সর্বাদিদ্ধ লক্ষণ এবং পূর্বোক্ত সমন্ত মৃক্তির অপলাপ করিয়া নিজের করিত ঐ সমন্ত মৃক্তির বারা পূর্বোক্তক্রপ ঐ সমন্ত আগত্তি প্রথমা করিয়া, বাদীর অসমানে ঐ সমন্ত অসতা বোবের উত্তাবন করিলে, তিনি বাদীর হেতু প্রভৃতি অথবা বাক্যের অসাধক্ষ সাধন করিতে যে অস্থমান প্রয়োগ করিবেন, তাহাতেও তুলাভাবে ঐক্যান সমন্ত আগত্তি প্রকাশ করা বায় :—তিনি তাহার প্রতিবাদ করিতে পারেন না। স্বতরাং তুলাভাবে উাহার নিজের অসমানও খণ্ডিত হওরায় তাহার ঐ সমন্ত উত্তরই স্ববাাঘাতকত্বনতঃ অনহত্তর, ইহা তাহারও স্বাকার। পূর্বোক্তরণে স্ববাাঘাতকত্বনতঃ অনহত্তর, ইহা তাহারও স্বাকার। প্রকালক্রণে স্ববাাঘাতকত্বনতঃ "উৎকর্ষসমা" প্রভৃতি বড়বির জাতির সাধারণ ছইত্বমূল। মৃক্রাক্তরিনম্ব এবং কম্ক্ত অবের স্বাকার প্রভৃতি বড়বির জাতির সপ্তম কল ঐ "মূল" স্বচনা করিয়াছেন, ইহা বৃদ্ধিতে হউবেন। ৬।

उँ दक्षिमानिका जिवह कथक तम ममार्थ । २।

### সূত্র। প্রাপ্য সাধ্যমপ্রাপ্য বা হেতোঃ প্রাপ্তা-২বিশিফত্বাদপ্রাপ্ত্যা২সাধকত্বাচ্চ প্রাপ্ত্যপ্রাপ্তিসমৌ॥ ৭॥৪৬৮॥

অনুবাদ। সাধ্যকে প্রাপ্ত হইয়া হেতৃর সাধকৰ, অথবা প্রাপ্ত না হইয়া সাধকৰ, প্রাপ্তিপ্রযুক্ত (হেতৃ ও সাধ্যের) অবিশিক্তর বশতঃ (৯) প্রাপ্তিসম এবং অপ্রাপ্তিপ্রযুক্ত (হেতৃর) অসাধকরবশতঃ (১০) অপ্রাপ্তিসম প্রতিষেধ হয়। ( অর্থাৎ বাদীর হেতৃ ও সাধ্যধর্মের প্রাপ্তি (সম্বন্ধ) আছে, এই পাক্ষে ঐ উভয়েরই বিশ্বমানতা

স্বীকার্যা। নচেং ঐ উভয়ের সম্বন্ধ হইতেই পারে না। কিন্তু তাহা হইলে ঐ উভয়ের বিভ্যমানভারপ অনিশেষবশতঃ সাধ্যসাধকভাব হইতে পারে না। প্রতিবাদী এইরূপে বাদীর হেতু ও সাধ্যধর্মের "প্রাপ্তি"প্রযুক্ত প্রভাবস্থান করিলে, তাহাকে বলে "প্রাপ্তিসম"। এবং হেতু ও সাধ্যধর্মের "প্রাপ্তি" অর্থাৎ কোন সম্বন্ধ নাই—এই পক্ষ গ্রহণ করিয়া প্রতিবাদী যদি বলেন যে, উক্ত পক্ষেও ঐ হেতু ঐ সাধ্যধর্মের সাধক হইতেই পারে না, তাহা হইলে অপ্রাপ্তিপ্রযুক্ত প্রতিবাদীর ঐ প্রভাবস্থানকে বলে অপ্রাপ্তিসম।)

ভাষ্য। হেতুঃ প্রাপ্য বা সাধ্যং সাধয়েদপ্রাপ্য বা, ন তাবং প্রাপ্য, প্রাপ্ত্যামবিশিকস্থাদসাধকঃ। স্বরোর্ঝিদ্যমানরোঃ প্রাপ্তে সত্যাং কিং কম্ম সাধকং সাধ্যং বা।

অপ্রাপ্য সাধকং ন ভবতি, নাপ্রাপ্তঃ প্রদীপঃ প্রকাশয়তীতি। প্রাপ্ত্যা প্রত্যবস্থানং প্রাপ্তিসমঃ। অপ্রাপ্ত্যা প্রত্যবস্থানমপ্রাপ্তিসমঃ।

অনুবাদ। হেতু সাধ্যকে প্রাপ্ত হইয়া সাধন করিবে অপনা প্রাপ্ত না হইয়া সাধন করিবে। (কিন্তু) প্রাপ্ত হইয়া সাধন করিতে পারে না। (কারণ) প্রাপ্তি থাকিলে অর্থাং হেতুর সহিত সাধ্যের সম্বন্ধ থাকিলে অবিশিক্ততাবশতঃ (ঐ হেতু) সাধক হয় না। (তাৎপর্য্য) বিদ্যমান উভয় পদার্থেরই প্রাপ্তি (সম্বন্ধ) থাকায় কে কাহার সাধক অথবা সাধ্য হইবে।

সাধ্যকে প্রাপ্ত না হইয়াও সাধক হয় না, ( বেমন ) অপ্রাপ্ত প্রদীপ প্রকাশ করে না অর্থাৎ প্রদীপ যে ঘটাদিদ্রব্যকে প্রকাশ করে, উহাকে প্রাপ্ত না হইয়া অর্থাৎ উহার সহিত সম্বন্ধ ব্যতাত উহা প্রকাশ করিতে পারে না। প্রাপ্তিপ্রযুক্ত প্রভ্যবস্থান (৯) প্রাপ্তিসম। অপ্রাপ্তিপ্রযুক্ত প্রভ্যবস্থান (১০) অপ্রাপ্তিসম।

টিগ্ননী। মহবি এই স্তের হারা (১) প্রাপ্তিদম ও (১০) অপ্রাপ্তিদম নামক প্রতিষেধবরের লক্ষণ স্টনা করিংছেন। একই স্থান এই উভর প্রতিষেধ প্রবৃত্ত হয় অর্থাৎ "প্রাপ্তিদম"
প্রতিষ্ঠেমর প্ররোগ হইলে, দেখানে কয় পক্ষে "অপ্রাপ্তিদম" প্রতিষ্ঠেমরও প্ররোগ হয়। এ য়য়
এই উভয় প্রতিষ্ঠেশকে বলা হইরাছে—"বুগনজবাহী"। ভাই মহবি এক স্থান্তই উক্ত উভয়
প্রতিষ্ঠেশকে কল্প বলিয়াছেন। স্থান্ত "হেতেঃ" এই পদের পারে "দাধককং" এই পদের স্থান্তার করিয় স্থার্থ বৃথিতে হইবে"। অর্থাৎ দাধান্ত্রকে প্রাপ্ত হইয়। হেতুর সাধকত অথবা প্রাপ্ত না

১। হেতোং দাধকশ্বনিত শেষঃ।—ভাকিকাকা। "হেতো"বিতি সাধকা ইতি শেষঃ॥—বিধনাবতুত্তি।

ছইয়া সাধকত, ইহাই মহর্ষি প্রথমে এই স্থানের বারা বলিরাছেন। তাই ভাষাকারও স্থানের ঐ প্রথম অংশের ব্যাথ্যা করিরাছেন বে, হেতু সাধ্যকে প্রাপ্ত হইয়া সাধন করিবে অথবা প্রাপ্ত না হইয়া সাধন করিবে। স্তত্তে "সাধ্য"শক্ষের অর্থ এখানে সাধাধর্ম অর্থাৎ অনুমের ধর্মা। "প্রাপ্তি" শক্ষের অর্থ সম্বন্ধ। তাহা হইলে প্রের ঐ প্রথম অংশের দারা বুঝা দায় যে, যে সাধাদর্ম সাধন করিবার জন্ত যে হেতুর প্রয়োগ করা হয়, ঐ হেতু ঐ সাধাধর্মের সহিত সম্বন্ধ অথবা অসম্বন্ধ, ইহার কোন এক পক্ষই বলিতে হইবে। কাৰণ, উহা ভিন্ন ভৃতীয় আৰু কোন পক্ষ নাই। কিন্তু বাদী কোন অমুমান প্রয়োগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তোমার ঐ হেতু ভোমার দাধাধর্মকে প্রাপ্ত হইরা উহার সাধন করিতে পারে না। কারণ, ঐ হেতুর সহিত সাধাধর্মের প্রাপ্তি অর্থাৎ সম্বন্ধ থাকিলে ঐ হেতুর ভাগ ঐ দাধাংশাও বিদামান আছে, ইহা ত্বীকার করিতে হইবে। কারণ, উভয় পদার্থ বিদ্যমান না থাকিলে ভাহাদিণের পরস্পার সম্বন্ধ হুইতেই পারে না। কিন্তু হদি হেতুর ভার সাধাধর্মাও পকে বিদামান আছে, ইহাই পুর্কেই নিশ্চিত হয়, ভাহা হইলে উহার অনুমান বার্থ। আর উহা পূর্বেনি ভিত না হইলেও হেতুও সাধাধ্যের বিদ্যানতা বধন স্বীকার্য্য, তখন ঐ বিন্যানতারণ অবিশেববশতঃ উহার মধ্যে কে কাহার সাধক বা সাধ্য ক্ইবে? ঐ সাধ্যধর্মন্ত ঐ হেতুর সাধক কেন হয় না ৷ ফলকথা, অবিশিষ্ট পদার্গরন্তের সাধ্য-সাধক-ভাব হইতে পারে না। প্রতিবাদী এইরূপে বাদীর হেতু ও সাধাধর্মের "প্রাপ্তি" পক্ষ এহণ করিয়া, তৎপ্রযুক্ত উক্তরণ প্রতাবস্থান করিলে, তাহার নাম "প্রাপ্তিসম" প্রতিষেধ। প্রৱে "প্রাপ্তাহ-বিশিষ্টত্বাৎ" এই বাবেটর স্বারা মহবি প্রথমে উহার লক্ষণ হতনা করিয়াছেন। এইরূপ হেতু সাধাধর্মকে প্রাপ্ত না হইয়াই সাধক হয়, এই পক গ্রহণ করিয়া প্রতিবাদী যদি বলেন বে, ভাহা হইলে ভ উহা নাধক হইতেই পারে না। কারণ, ঐ হেতুর সহিত বাহার কোন সমন্ধই নাই, তাহার সাধক উল্ল কিল্লপে হইবে ? তাহা হইলে ঐ হেতু ঐ সাধাধর্মের ভাষ উহার অভাবেরও সাধক হইতে পারে তাহা স্থাকার করিলে আর উহাকে ঐ সাধ্যের সাধক বলা ঘাইবে না। প্রতিবাদী এইরূপ বাদীর হেতু ও সাধাধর্মের "অখাপ্রি" পকে তৎপ্রযুক্ত উক্তরণে প্রভাবস্থান করিলে ভাহার নাম "অপ্ৰাপ্তিদম" প্ৰতিষেধ। সূত্ৰে "অপ্ৰাপ্ত্যাহদাধকত্বাক্ত এই বাক্যের ৰারা মহর্ষি পরে ইহার লক্ষ্ স্থচনা করিয়াছেন।

হেতু ও সাধাধর্মের প্রাপ্তিপকে তৎপ্রাযুক্ত ঐ উভরের বিদানানতাই অবিশেষ, ইহা এখানে বার্ত্তিককারও বলিরাছেন। ভাষ্যকারের "ব্রেক্সিদানানরোঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের দারাও তাঁথারও উক্তরপ তাৎপর্য্য বুঝা বায়। তাৎপর্যাটীকাকারও উদ্দোতকরের তাৎপর্য্য ব্যাখার এখানে বলিয়াছেন বে, বাহা অসৎ অর্থাৎ অবিদানান পদার্থ, তাথাই সাধ্য হইরা থাকে। কিন্তু বাহা হেতুর সহিত সম্বর্দ্ধবিশিষ্ট, তাহা হেতুর ভার বিদানান পদার্থ হওয়ার সাধ্য হইতে পারে না। তাৎপর্যাটীকাকার পরে নিজে ইহাও বলিয়াছেন বে, বে পদার্থের সহিত খাহার প্রাপ্তি অর্থাৎ সম্বন্ধ হয়, তাহার সহিত দেই পদার্থের অভেনই হয়। বেনন সাগর প্রাপ্ত গঙ্গার সহিত তথন সাগরের অভেনই হয়। স্কতরাং হেতুও সাধ্যধর্মের প্রাপ্তি স্বাকার করিলে গঞ্জা-সাগরের তার ঐ

উভবের অভেন্ট স্থাকার্যা হওরার কে কাহার সাধা ও সাধন হইবে ? অভিন্ন পনাথেরি নাধানাধনভাব হইতে পারে না। কিন্তু হেতু ও সংখ্যের প্রাপ্তি স্থাকার করিলে উহা গঞ্চানাগরের ভাষ
প্রাপ্তি নহে। স্থাতরাং তৎপ্রযুক্ত ঐ উভরের অভেন হইতে পারে না। সাগরপ্রাপ্ত গঞ্চারও
সাগরের সহিত তত্তঃ অভেন হর না। ভেন অবিনাধী পরার্থ। আছা ছাতিবাদী বাদিনিরাদের সভ্য
ঐরপ্ত বলিতে পারেন। কিন্তু ভাষাকার প্রভৃতি ঐরপ তাৎপর্যা বাাধ্যা করেন নাই। স্থান্ত মহর্ষিও
"প্রাপ্তাাহতেলাং" এইরূপ স্বরাক্তর বাকা প্রভাগ কেন করেন নাই ? ইলাও চিন্তা করিতে হইবে।

মহানৈয়াহিক উদ্যুনাচাৰ্য্যের মতানুসারে "তার্কিকরক্ষা" এছে বর্দরাল তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিনাছেন যে, হেতু জান সাধাধর্মের জ্ঞাপক, সাধাধর্ম উহার জ্ঞাপা। কিন্ত ঐ উভরের সম্বন্ধ बोकार्या इंडरण मध्यामानि मध्य मध्य म। इडमाम विवश-विविधित मध्य योकार्या । व्यर्थाय হেতজানের সৃথিত সাধাধর্মের বিষয়তা সহস্ক আছে। তাহা হইলে সেই হেতুজানে হেতুর স্তায সাধাধর্মও বিষয় হওরায় উহাও হেতুর ন্তার পূর্বজ্ঞাত, ইহা কংগ্র স্বীকার্য্য। স্থতরাং পূর্বজ্ঞাতক বশত: ঐ উভয়েইই অবিশেষ হওয়ায় কে কাহা র আগা ও আগক হইবে ? অর্থাৎ সাহাধর্মা পুর্বেই আত হইবেই উহা পরে হেতুজানের জাগা হইতে পারে না। স্থতরাং হেতুজানও উহার ক্ষাপক হইতে পারে না। প্রতিবাদী হেতু ও দাধ্যের প্রাপ্তিপকে উক্তর্মপ দোনোদ্ভাবন করিবে "প্রাপ্তিদম" প্রতিষেধ হর'। বর্দরাজ "ক্রতি" অর্থাৎ কার্য্যের উৎপত্তি এবং "জপ্তি" এই উজ্ঞা পক্ষেই উক্ত দিবিধ জাতির বিশ্বন বাাখ্যা করিতে প্রথমে বলিয়াছেন যে, তেত বা হেত্জান, উহার কার্য্য অহমিতিরূপ জানকে প্রাপ্ত হইয়া উৎপন্ন করে মধুবা প্রাপ্ত না হইয়া উৎপন্ন করে। প্রথম পক্ষে অমুমিতিরূপ কার্যোর সহিত উহার হেতু বা কারণের প্রাপ্তি অর্থাৎ সম্বন্ধবর্শতঃ ঐ কারণের ভার তাহার কার্যা অনুমিতিও পূর্বেই বিদামান থাকে, ইহা স্বীকার্যা। মচেৎ ঐ উভরের পরস্পর সম্বন্ধ সম্ভবই হয় না। কিন্তু ভাহা হইলে অভ্যান বাৰ্থ এবং ঐ হেতু সেই পূৰ্ব্যসিদ্ধ অভ্যানত্ত্ৰপ কার্যোর কারণও হইতে পারে না। এইরূপে কৃতি পক্ষে প্রতিগদীর উক্তরূপ প্রতাবস্থান "প্রাপ্তিদদ" প্রতিষ্ণে হয়, এবং উক্ত কারণ ও কার্যার কোন সম্বদ্ধ নাই, এই গল্পে পূর্ব্ববং "অপ্রাপ্তিসম" প্রতিষেধও হয়। স্ততরাং এই স্থরে "হেতৃ" শক্ষের হারা স্বারক অর্থাৎ জনক হেতৃ এবং জ্ঞাপক হেতৃ, এই বিবিদ হেতৃই বিবিদ্দিত এবং "দাখা" শব্দের ছারাও কার্য্য ও ক্রাপা, এই উভয়ই বিবিদ্দিত, ইহা বুঝিতে হইবে। মহর্ষির পরবর্ষা হত্তের দারাও ইহা বুঝা বাল। দেখানে বার্ত্তিক কারও ইহা বাক্ত করিয়া সিয়াছেন। পূর্ব্বোক্ত আতিব্যবের প্রয়োগস্থলে বাদীর হেতু বে হেতুই হয় না, ইহা সমর্থন করিয়া, বাদীর হেতুর অণিজি-বোষের উদ্ভাবনাই প্রতিবাদীর উক্তেপ্ত বুঝা বার। কিন্ত বরণরাজ বলিয়াছেন যে, উক্ত জাভিদরের প্রয়োগস্থলে বাণীর হেততে বিশেষণের অণিছিই প্রতিবাদীর

শ্রাদা সাধার সাধরতি হেতুকের আবিকর্মনঃ।
 শাধার পূর্বর নিছিঃ ভাবিতি আবিসনোবয়:।

কৃতি কৃতি কৃতি নাৰাজ্য নাতি:। ততক সাধাং কাৰ্য্য জ্ঞাপাক। তত্ত কাৰ্য্যসূত্ৰ ভিজন্ম জ্ঞাপানপুনেরং। তেতুক নিক্ষা তথ্যকাৰ: বা। জ্ঞাতিঃ সংযোগাদিকিব্যবিষ্টিভাৰক। সিদ্ধিঃ সন্ধা জ্ঞাতব্যক ইত্যাদি।—তাকিক্রকা।

আরোগ্য! স্থতরাং উক্ত স্থলে হেতৃতে বিশেষণাসিদ্ধিলোবের উত্তাবনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ।
বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি নরাগণ উক্ত ভাতিবয়কে বলিয়াছেন,—"প্রতিকৃত্তর্কদেশনাতাস"।
অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত জাতিব্যের প্রয়োগস্থলে উক্তরণে প্রতিকৃত্ত তর্কের উত্তাবন করিয়াই বাদীর
প্রযুক্ত হেতৃর অসাধকত্ব সমর্থন করেন। কিন্ত উহা প্রকৃত প্রতিকৃত্ত তর্কের উত্তাবন নহে।
তাই উক্ত জাতিব্যুক্তে বলা হইয়াছে, — "প্রতিকৃত্তর্কবেশনাতাস"। "দেশনা" শক্তের অব প্রধানে
উত্তাবন।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, পূর্ব্বোক্ত "প্রাপ্তিদ্যা" জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতু ও সাধাধর্মের অপ্রাপ্তির পক্ষেত্র বধন পূর্বেক্তি দোব প্রবর্শন করেন, তখন তিনি ঐ স্থলে "অপ্রাপ্তি-সমা" ভাতিরও অবশ্ব প্ররোগ করেন, ইং। স্বীকার্যা। তাহা হইলে আর মহর্বি "অপ্রাপ্তিসমা" জাতির পৃথক্ নির্দেশ করিয়াছেন কেন? উক্ত স্থলে "প্রাপ্তিসমা" অথবা "অপ্রাপ্তিসমা" নামে একই জাতি বলাই উচিত। এতহন্তরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, "প্রাপ্তিসমা" লাতির প্রয়োগ স্থান সর্বন্ধের "অপ্রাপ্তিসমা" জাতির প্রহোগ হুইলেও উত্তর পক্ষে দোষ প্রদর্শনে যে বিশেষ মাছে, তৎপ্রযুক্ত ঐ জাতিগরের ভেদবিবকাবশতঃই মহর্ষি ঐরপ জাতিধরের পৃথক্ নির্দেশ করিয়াছেন। বস্তুতঃ কোন প্রতিবাদী বাদীর হেতু ও সাধারশের প্রাপ্তি ও অপ্রাপ্তি, ইহার যে কোন এক পক্ষ-মাত্রে উক্তরূপ দোষ প্রদর্শন করিলেও দেখানেও ত তাঁহার জাতান্তরই হইবে। স্বতরাং "প্রাপ্তিদমা" ও "অপ্রাপ্তিসনা" নামে পৃথকু জাতির নির্ফোশ কর্ত্তব্য। উদ্দ্যোতকর পরে উক্ত জাতিষর উদাহরপের সাধর্মা অথবা বৈধ্যাপ্রযুক্ত না হওয়ায় জাতির সামান্ত লক্ষণাক্রান্তই হয় না, অতএব উহা জাতিই নহে, এই পূর্ব্বপক্ষের সমর্থন করিয়া, তছজ্ঞরে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বোক্ত "সাধর্মাবৈধর্ম্মাভাং প্রভাব-স্থানং জাতিঃ" (১)২১৮) এই হুত্তের অর্থ না বুরিয়াই উক্ত পূর্বাপ্তকের সমর্থন করা হয়। ভাৎপৰ্যাটীকাকার উদ্যোতকরের ভাৎপৰ্যা বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন যে, উক্ত স্তৱে "সাংশ্রা" শক্ষের যারা দৃষ্টান্ত পদার্থের সহিত সাধর্ম্মাই বিবক্ষিত নহে, যে কোন পদার্থের সহিত সাধর্ম্মাই বিৰক্ষিত। উক্ত জাতিবয়ও বে কোন সাধাংশ অথবা বে কোন হেতৃর সহিত সাধৰ্ম্বাপ্রযুক্ত হওরার পূর্ব্বোক্ত জাতির সামান্ত লক্ষণাক্রান্ত ইইরাছে ! ৭ ৷

ভাষা। অনরোক্তরং-

অমুবাদ। এই "প্রাপ্তিসম" ও "অপ্রাপ্তিসম" প্রতিষেধের উত্তর-

# সূত্র। ঘটাদিনিপ্পত্তিদর্শনাৎ পীড়নে চাভিচারা-দপ্রতিষেধঃ॥৮॥৪৬৯॥

অনুবাদ। ঘটাদি দ্রব্যের উৎপত্তি দর্শনপ্রযুক্ত এবং অভিচারজন্য পীড়ন হওয়ায় অর্থাৎ শক্র মারণার্থ অভিচারক্রিয়া-জন্ম দূরস্থ শত্রারও পীড়ন হওয়ায় (পূর্বের্বাক্ত) প্রতিষেধ হয় না। ভাষ্য। উভয়্রথা খল্লযুক্তঃ প্রতিষেধঃ। কর্ত্-করণাধিকরণানি প্রাপ্য মূদং ঘটাদিকার্য্যং নিষ্পাদয়ন্তি। অভিচারাক্ত পীড়নে সতি দৃষ্টমপ্রাপ্য সাধকত্বমিতি।

অমুবাদ। উভয় প্রকারেই প্রতিষেধ অযুক্ত অর্থাৎ পূর্ববসূত্রে হেতৃ ও সাধ্য-ধর্ম্মের প্রাপ্তি পক্ষে এবং অপ্রাপ্তিপক্ষে যে প্রতিষেধ কথিত হইয়াছে, তাহা অযুক্ত। (কারণ) কর্ত্তা, করণ ও অধিকরণ মৃত্তিকাকে প্রাপ্ত হইয়া ঘটাদি কার্য্য নিম্পন্ন করে এবং "অভিচার" অর্থাৎ শ্রেনাদি যাগজয় (দূরম্ব শক্রের) পীড়ন হওয়ায় (শক্রকে) প্রাপ্ত না হইয়াও সাধকম্ব অর্থাৎ ঐ অভিচারক্রিয়ার পীড়নজনকম্ব দুষ্টে হয়।

টিলনী। পূর্বপ্রোক্ত "প্রাপ্তিদন" ও "অপ্রাপ্তিদন" নামক প্রতিষেধকরের উত্তর বলিতে ৰগাঁৎ অসম্ভৱত সমর্থন করিতে মহবি এই হুত্তের ছারা বলিয়াছেন ছে, পুর্ক্ষোক্ত প্রতিষেধ অযুক্ত। অগাৎ হেতু সাধ্যকে প্রাপ্ত হইনাই সাধক হন অগবা সাধ্যকে প্রাপ্ত না হইনাই সাধক হন, धरे छेण्य शासरे त अिलादव कथिल रहेबाहर, लाहा बना यांच ना। त्कन बना बाब ना १ देश বুৰাইতে মহৰ্ষি প্ৰথম পক্ষে বলিয়াছেন,—"ঘটাদিনিপাতিদৰ্শনাৎ"। ভাষাকার ইহার ভাৎপর্য্য बाका कि ब्राह्म दा, मुखिका हरेंदि दा बरोनि सत्तात छे० शक्ति हर, छेरात कर्का कुछकात ध्वर করণ দণ্ডাদি এবং অধিকরণ ভূতনাদি ঐ সুত্তিকাকে প্রাপ্ত হইরাই বটাদি কার্যা উৎপন্ন করে। বার্তিককার ইকার তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়াছেন যে, ঘটাদির কারণ দণ্ডাদি মৃৎপিশুকে প্রাপ্ত হইলেও ষ্টাদির সহিত দণ্ডাদির অবিশেষ হয় না এবং উহাদিগের কার্য্যকারণভাবের নিবৃত্তিও হয় না। বিদি বল, ঘটোংপত্তি স্থান সৃত্তিকা ত সাধ্য অর্থাৎ দণ্ডাদির কার্য্য নহে, ঘটই সাধ্য। কিন্তু ঘটোংপত্তির পুর্ব্বে ঐ ঘট বিদামান না থাকার উহার সহিত দণ্ডাদি কারণের প্রাপ্তি কর্থাৎ সহন্ধ সম্ভবই হয় না। স্তরাং অবিদামান পদার্থের সাধন হইতে পারে না। এতছন্তরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, দশুদির বারা মুৎপিওকে ঘট করা হয়। অর্থাৎ মৃত্তিকার অব্যবসমূহ পূর্ব আকার ধ্বংসের পরে অন্ত আকার প্রাপ্ত হর। সেই অন্ত আকার হইতে ঘটের উৎপত্তি হর। তাৎপর্যা এই যে, ঘটোংপতি হলে বিদামান সুংশিওেই উহার কর্তা প্রাভৃতি সাধনের ব্যাপার হইরা থাকে। স্ততরাং ঐ সমস্ত সাধনকে বিদামান পদার্থের সাধন বলিয়া গ্রহণ করিয়া, বিদামান মুৎলিভের সহিত দণ্ডাদি সাধনের প্রাপ্তি সফেও বে উহাদিগের অবিশেষ হয় না, এবং উহাদিগের কার্যাকারণ ভাবেরও নির্ভি হয় নাঃ ইহাই প্ৰে প্ৰথমে উক্ত বাক্যের বারা দৃষ্টান্তরণে কবিত হইয়াছে। অর্থাৎ মহবি ঐ দৃষ্টাক্তের দারা ইহাই ব্যক্ত করিহাছেন বে, বটাদির উৎপত্তি স্থলে উক্তরণ কার্য্যকারণ-ভাব লোকদিছ, উহার অপলাপ করা বাছ না। স্তরাং কার্যাও কারণের ভার অভুমান স্থলে সাধা ও সাধনের প্রান্থি পক্ষেও সাধ্য-সাধনভাব স্বীকার্যা। এইরূপ হেতু ও সাধ্যের অপ্রান্থি পক্ষেও উক্তর্মণ প্রতিষেধ হইতে পারে না। মহর্ষি ইহা বুঝাইতে দৃষ্টান্তরূপে পরে বলিয়াছেন,—"পীড়নে চাভিচারাৎ"। ভাৎপর্য্য এই যে, "জেনেনাভিচরন্ মজেড" ইত্যাদি

বৈদিক বিধিয়াকান্স্নারে শক্র মারণার্থ শ্রেনাদি বাগরূপ "অভিচার"ক্রিরা করিলে, উহা দুরস্থ শক্রকে প্রাপ্ত না হইরাও তাহার পীড়ন জনার। অর্থাৎ ঐ স্থলে দেই শক্রর সহিত ঐ অভিচার ক্রিয়ার কোন সাক্ষাৎ সম্বন্ধ না থাকিলেও উহা বে, ঐ শত্রুর পীজনের কারণ হয়, ইহা বেদদিন। স্থুতরাং উক্ত কার্যা-কারণ ভাবের অপনাপ করা বার না। স্থুতরাং অনেক হলে বে কার্যা ও কারণের প্রাপ্তি অর্থাৎ সাক্ষাৎ সমন্ধ না থাকিলেও কার্ণ্য-কারণ ভাব আছে, ইহাও উক্ত দৃষ্টান্তে খীকার্যা। স্বতরাং উক্ত দুষ্টাতে অনুমান ছলেও দাবা ও হেতুর প্রাপ্তি অর্থাৎ দাকাৎ দয়ক না আকিলেও সাধ্য-সাধন ভাব আছে, ইহাও স্থীকার্য্য। ফলকথা, কারণের তায় অনুসানের সাধন অধীৎ সাধাধর্মের জ্ঞাপক হেতু ও কোন হলে সাধ্যকে প্রাপ্ত হইয়া এবং কোন স্থল সাধ্যকে প্রাপ্ত না হইদাও দাধক হন, ইহা উক্ত দুৱান্তান্দানে অব্ঞা খীকার্যা। স্তরাং প্রতিবাদীর পুর্বোক্ত "প্রাপ্তিদন" ও "অপ্রাপ্তিদন" প্রতিবেধ উপপন্ন হর না। আর প্রতিবাদী বদি উহা স্বীকার না করেন, অর্থাৎ তিনি যদি লোকসিত্ধ ও বেদসিত্ধ কার্যা-কারণ-ভাবের অপলাগ করিয়া, বাদীর হেতুতে পুর্বোক্তরণে দোষ প্রদর্শন করেন, তাহা হইলে তিনি ঐ দুবলের জন্ম বে প্রতিষেধক হেতুর প্রাম্যোগ করেন, ঐ হেতুও তাঁহার দুবা পদার্থকৈ প্রাপ্ত হইয়াও দূষক হয় না এবং উহাকে প্রাপ্ত না হইরাও দূষক হয় না, ইহাও ওাঁহার স্বীকার্য্য। স্নতরাং তাঁহার উক্তরণ উদ্ভর স্ববাদাতক হওরার উহা বে অসহত্তর, ইহা তাঁহারও স্থাকার্য। পূর্ববং স্থবাধাতক বই উক্ত জাতিবরের সাধারণ ছ্টভুষুল। অযুক্ত অবের স্বীকার উধার অসাধারণ ছ্টভুষ্ল। কারণ, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী হেতু ও সাধাধর্মের যে প্রাপ্তিকে অর্থাৎ বেরণ দাক্ষাৎ সম্বন্ধকে হেতুর অক বলিরা এহণ করিবাছেন, উহা অযুক্ত। কারণ, উহা সম্ভবও নতে, আবহাকও নহে। মহবি এই স্তের ঘারা উক্ত লাভিব্রের ঐ অসাধারণ ছ্টত্ব্যুল স্থতনা করিল, উহার অসহতরত সমর্থন করিয়াছেন। ৮।

# সূত্র। দৃষ্টান্তস্থ কারণানগদেশৎ প্রত্যবস্থানাচ্চ প্রতিদৃষ্টান্তেন প্রদঙ্গ-প্রতিদৃষ্টান্তসমৌ ॥৯॥৪৭৽॥

অমুবাদ। দৃষ্টান্তের "কারণে"র (প্রমাণের) অমুরেখবশতঃ প্রত্যবস্থান-প্রযুক্ত (১১) প্রসঙ্গসম প্রতিষেধ হয় এবং প্রতিদৃষ্টান্তের দারা প্রত্যবস্থান-প্রযুক্ত (১২) প্রতিদৃষ্টান্তসম প্রতিষেধ হয়।

ভাষ্য। সাধনস্থাপি সাধনং বক্তব্যমিতি প্রসঙ্গেন প্রত্যবস্থানং প্রসঞ্জসমঃ। ক্রিয়াহেতুগুণযোগী ক্রিয়াবান্ লোফ ইতি হেতুর্নাপ-দিশ্যতে, নচ হেতুমন্তরেণ সিদ্ধিরস্তীতি।

প্রতিদৃষ্টান্তেন প্রত্যবস্থানং প্রতিদৃষ্টান্তসমঃ। ক্রিয়াবানাত্মা ক্রিয়া-হেতুগুণযোগাল্লোফ্রবিদিত্যকে প্রতিদৃষ্টান্ত উপাদীয়তে ক্রিয়াহেতুগুণযুক্ত- মাকাশং নিজ্ঞিয়ং দৃষ্ঠমিতি। কঃ পুনরাকাশশু ক্রিয়াহেতুও বিঃ ? বায়ুনা সংযোগঃ সংস্কারাপেকো বায়ুবনস্পতিসংযোগবদিতি।

অনুবাদ। সাধনেরও সাধন বক্তব্য, এইরূপ প্রসন্থ অর্থাৎ আপতিবশতঃ প্রত্যবস্থান (১১) প্রসন্থসম প্রতিবেধ। বগা—ক্রিয়ার কারণগুণবিশিষ্ট লোষ্ট সক্রিয়, ইহাতে হেতু (প্রমাণ) কথিত হইতেছে না। কিন্তু হেতু ব্যতীত সিদ্ধি হয় না (অর্থাৎ লোষ্ট যে সক্রিয়, ইহাতেও প্রমাণ বক্তব্য, নচেৎ উহা সিদ্ধ হইতে পারে না)।

প্রতিদৃষ্টান্ত দারা প্রত্যবস্থান (১২) প্রতিদৃষ্টান্তসম প্রতিষেধ। বথা—আঞ্ছা মজিয়, বেহেতু (আত্মাতে) জিয়ার কারণগুণবতা আছে, যথা লোক, ইহা (বাদা কর্তৃক) উক্ত হইলে (প্রতিবাদী কর্তৃক) প্রতিদৃষ্টান্ত গৃহীত হয়—(বথা) জিয়ার কারণগুণবিশিক্ট আকাশ নিজিয় দৃষ্ট হয়। (প্রশ্ন) আকাশের জিয়ার কারণগুণ কি ? (উত্তর) বায়ৢর সহিত সংস্কারাপেক অর্থাৎ বায়ুর বেগজন্ম (আকাশের) সংযোগ, যেমন বায়ুও বৃক্তের সংযোগ।

টিপ্লনী। মহবি এই প্ৰেৱ দাবা ক্ৰমানুদাৱে "প্ৰদক্ষম" ও "প্ৰতিদৃষ্টাস্কদম" নামক প্রতিবেধন্বয়ের লকণ বলিরাছেন। স্থাত্তের শেবোক্ত "সম" শব্দের "প্রসক" ও "প্রতিদৃষ্টাক" শক্তের প্রত্যেকের সহিত সম্বন্ধনত: "প্রসন্ধ্যম" ও "প্রতিদৃষ্টান্তদম" এই নামন্ব বুঝা বায়। পুরে "কারণ" শক্ষের অর্থ এখানে প্রমাণ । গবিগণ প্রমাণ অর্থেও "হেডু", "কারণ" ও "সাধন" শক্তের প্ররোগ করিয়া গিল্লাছেন। "অপদেশ" শক্তের কথন অর্থ এছণ করিলে "অনপদেশ" শক্তের দারা অকথন বুঝা বার। প্রোক্ত "প্রত্যবস্থান" শক্ষের উভর নক্ষণেই সমন্ধ মহর্ষির অভিমত। তাহা ২ইলে ফ্রের ছারা প্রথমোক্ত "প্রসন্থসম" প্রতিবেধের শক্ষণ বুঝা বার বে, দৃষ্টান্তের প্রমাণ অপদিষ্ট ( কণিত ) হয় নাই অৰ্থাৎ বাদীর দৃষ্টান্ত পদার্থ যে তাঁহার সাধাহপথিবিদ্ধি, এ বিছয়েও প্রমাণ বক্তবা, কিন্ত বাদী তাহা বলেন নাই, এই কথা বলিয়া প্রতিবাদীর যে প্রত্যবস্থান, তাহার নাম "প্রসঙ্গন" প্রতিষেধ। প্রে মহর্ষি "দৃষ্টান্ত" শব্দের প্ররোগ করার ভাষ্যকার প্রথমোক্ত "সাধন" শব্দের দারা দৃষ্টান্তকেই এংণ করিয়াছেন বুঝা বার। বাদীর কথিত দৃষ্টান্তও ভাঁহার সাধাসিদ্ধির প্রয়োজক হয়। স্বতরাং ঐ ধর্ষে দৃষ্টাস্তকেও সাধন বলা বায়। ভাষ্যকারোক্ত দ্বিতীয় "সাধন" শব্দ এবং শোষাক্ত "হেতু" শব্দরয়ের দারা প্রমাণই বিবন্ধিত। কথাৎ বাদীর দুষ্টান্ত পরার্থে অমাণ প্রার করিয়া প্রতিবাদী যে প্রতাবস্থান করেন, তাহাই ভাষাকারের ২তে "প্রস্কসম" প্রতিবেধ। বার্ত্তিককার উদ্দোভকরেরও উহাই মত। তিনি তাঁহার পূর্কোত্য "শলোহনিতাঃ" ইত্যাদি প্রয়োগস্থানই উহার উদাহরণ বনিরাছেন যে, শব্দ ঘটের ভার অনিতা, ইহা বনিলে এ দুঠান্ত ঘট যে ক্ষমিতা, এ বিষয়ে হেতু ক্ষরীৎ প্রমাণ কি ৮ প্রতিবাদী এইরূপ প্রশ্ন করিয়া প্রভাবস্থান করিলে উহা "প্রদানসম" প্রতিবেধ। ভাষাকারও তাঁহার পূর্ব্বোক্ত স্থলেই উনাধরণ প্রদর্শন করিতে বলিয়াছেন বে, ক্রিয়ার কারণগুণবিশিষ্ট লোষ্ট যে সক্রিয়, ও বিষয়ে প্রমাণ কথিত হয় নাই। কিন্তু প্রমাণ ব্যতীত উহা দিন্ধ হইতে পারে না। কর্গাৎ উক্ত হলে বাদীর দৃষ্টান্তে গোষ্ট যে সক্রিয়, ও বিষয়ে কোন প্রমাণ কথিত না হওয়ার উহা ক্ষমিন। এইরূপে বাদীর ক্ষমানে দৃষ্টান্তামিনিদাের প্রদর্শনই উক্ত হলে প্রতিবাদীর উক্তেগ। পূর্ব্বোক্ত "সাধাসমা" কাতির প্রয়োগহলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টান্ত-পদার্থগত সাধাধর্মে পঞ্চাব্যবস্বাদােরের ক্ষাপত্তি প্রকাশ করেন। কিন্তু এই স্ক্রোক্ত "প্রসক্ষমমা" কাতির প্রয়োগ হলে প্রতিবাদী বাদীর দৃষ্টান্ত-পদার্থগত সাধাধর্মে প্রমাণমান্তের ক্ষাপত্তি প্রকাশ করেন। স্করাং উক্তরণ বিশেষ পাকার পুনক্তি-দােষ হয় নাই। তাৎপর্যানী কাকারও এখানে ইহাই বলিয়াছেন'।

কিন্তু পর্বর্ত্তা মহানৈরান্তিক উদ্যুনাচার্য্য এই স্থ্রোক "দৃষ্টান্ত" শব্দের বারা বাদীর কথিত দৃষ্টান্ত, হেতু এবং অনুসানের আশ্রমন পক্ষও এহন করিয়া, ঐ দৃষ্টান্ত প্রভৃতি পদার্থিরেই প্রতিবাদী বদি প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া অনবস্থাভাদের উদ্রাহন করেন, তাহা হইণে দেই উত্তরকে "প্রদক্ষণম" প্রতিবেধ বলিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন,—"অনবস্থাভাদের উদ্রাহনই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। তাই তিনি উক্ত আতিকে বলিয়াছেন,—"অনবস্থাদেশনাভাগ"। বস্ততঃ উহা প্রকৃত অনবস্থাদেশের উদ্রাহন নহে, কিন্তু তত্তুলা, তাই উহাকে "অনবস্থাদেশনাভাগ" বলা হইরাছে। "দেশনা" শব্দের অর্থ এখানে উল্লেখ বা উদ্রাহন। "তার্কিকরফা"কার বরদরাজ উক্ত মতাত্ত্বসারেই উক্ত "প্রসঞ্জনমা" আতির করেণ বাক্ত করিয়াছেন দে," বাদীর কথিত দৃষ্টান্তা, হেতু এবং তাহার অন্তর্গানের আশ্রম পক্ষণদার্থ প্রমাণ বিদ্ধান হইলেও প্রতিবাদী যদি তিন্ধিরে প্রমাণ কি দু এইরণে প্রমাণ প্রশ্ন করেন এবং বাদী তিন্ধিরে প্রমাণ প্রদর্শন করিলে আবার তাহার কথিত দৃষ্টান্তাদি পদার্থে প্রথান প্রশ্ন করিনে আবার উহার কথিত দৃষ্টান্তাদি পদার্থে প্রথান প্রশ্ন করিব প্রমাণ প্রশ্ন করেন, এইরণে ক্রমণঃ বাদীর কথিত দৃষ্টান্তাদি পদার্থে প্রমাণ পর্বাক বনি অনবস্থাভানের উদ্ভাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর ঐক্ষণ উত্তরকে বলে "প্রসক্ষন্তা" জাতি। বরদরাজ উক্ত মতান্থনারে এখানে স্থ্রোক্ত "কারণ" শব্দের উত্তরক বলে "প্রসক্ষন্তা" জাতি। বরদরাজ উক্ত মতান্থনারে এখানে স্থ্রোক্ত "কারণ" শব্দের

ইর্মণি কৃতিজ্ঞবিদ।ধারণী লাতি:। তথাত সাধনন্ধণাদক জ্ঞাপণ বা, দিছিত বাগণতো জ্ঞানতক। "দৃষ্টা-ভ্ৰম্ভ কারণানপ্রেশ।"দিতি প্রধতে দৃষ্টান্তগেত জ্ঞানতক দিছিনাত্রমূপলকরতি। কারণ জ্ঞাপক কারক বা।—ভাকিকরক।। "দৃষ্টান্তভেতি" দিছানামণি পক্ষতে চুম্বানামন্বস্থান্ত তথা উৎপাদকজ্ঞাপকান্তিধানাৎ প্রভাবস্থানং প্রদক্ষণ ইতি প্রাথ: —লগুলাপিকা দিকা।

১। দৃইাপ্তভ "কারণং" প্রমাণ, তভানপরেশাথ প্রনম্বন্ধ:। সাধাসমে হি দৃইাপ্তে সাধারৎ হেরাসাবছরং প্রমন্তর্ভারি, পশাবছর প্রমোলনাবাভাং দৃইাভ্রতভানিভারত প্রনম্ভনতিভারি:। প্রসম্বন্ধত দৃইাভ্রতভানিভারত প্রমাণনাব্যক্তি। প্রান্তর্ভারিভারতভানিভারত সাধনং প্রমাণ বালাইতি।
—ভাৎপর্বাজিকা।

নিজে দৃইভেহেবাদৌ সাধন অলপুক্কিং।

অনবছা ভাগৰাত: "প্ৰসজনন"ৰাভিত্ৰ। ১১৩।

ঘারাও জনক এবং আপক, এই উভয়কেই গ্রহণ করিবা, পূর্ববং উৎপত্তি ও জপ্তি। এই উভয় পক্ষেই প্রশাসনা জাতির বাাখা। ও উদাহরণ প্রদর্শন করিবাছেন। কিন্তু ভাষাকার ও বার্ত্তিক করি এখানে একপ কোন কথা বলেন নাই, সংগ্রাক্ত "দৃষ্টান্ত" শব্দের ছারাও হেতু ও পক্ষকেও গ্রহণ করেন নাই। কিন্তু প্রতিবাদী বাদীর হেতু ও পক্ষেও পূর্ব্বোক্তরূপে প্রনাণ প্রশ্ন করিবা, অনবস্থাভাবের উভাবন করিলে, ভাষাও ত কোন প্রকার আহাতেরই ইইবে। মহর্দি ভাষা না বলিকে ভাষার বক্তব্যের নানতা হয়। তাই পরবর্ত্তা উদরনাচার্যা হক্ষ বিচার করিবা "প্রসঙ্গদমা" জাতিরই উক্তরণ ব্যাখা। করিবাছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও শেবে উক্ত মতই গ্রহণ করিবাছেন বৃত্তা বারা। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত প্রাতীন মতেও হেতু ও পক্ষে প্রমাণ প্রশ্ন করিবা অনবস্থাভাদের উভাবন করিলে ভাষাও জাতানর হইবে, তাহা উক্ত "প্রশাসনা" জাতি নহে—কিন্তু বক্ষামাণ আরুতিগরের অক্তার জাতার জাতি, ইহাও তিনি বলিবাছেন। পরবর্তা ত্রণ করিবা এবং পরবর্ত্তা হিলেরের ঐ কথা বুঝা যাইবে। বন্ধতঃ মহর্দির এই হুত্রে "দৃষ্টান্ত" শব্দের প্রযোগ এবং পরবর্ত্তা হিলেরের প্রতি কনাবালাগ করিকে, মহর্দির এই হুত্রে "দৃষ্টান্ত" শব্দের প্রযোগ এবং পরবর্ত্তা হিলেরের প্রতি মনোবাগে করিকে, মহর্দির এই হুত্রে "দৃষ্টান্ত" শব্দের প্রযোগ এবং পরবর্ত্তা হিলেরের প্রতি মনোবাগে করিকে, মহর্দির এই হুত্রে "দৃষ্টান্ত" করিবা "প্রসক্ষমা" জাতির লক্ষণাদি বলিবাছেন, ইহাই সরল ভাবে বুঝা যার। তাই ভাবাকার প্রভৃতি প্রাচীনগণ সেইকপে ব্যাধ্যা করিবা গিরাছেন।

"প্রসক্ষমনে"র পরে "প্রতিদৃষ্ঠান্তদম" কথিত হইয়াছে। যে পদার্থে বাদীর সাধা ধর্ম নাই, ইহা উভয়েরই সম্মত, সেই পদার্থকে প্রতিবাদী দুঠান্তরণে গ্রহণ করিলে, তাহাকে বলে প্রতিদুঠান্ত। व्यक्तिमो देशद बाता व्यजवसान कदिएन जाशांक वरन "अकिमुहोत्वमम" व्यक्तिया । यमन ভাষাকারের পূর্ব্বোক্ত "ক্রিয়াবানাম্মা" ইত্যাদি প্রয়োগন্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, ক্রিয়ার কারণ-গুণবরা আকাশেও আছে, কিন্ত আকাশ নিজিয়। স্বতরাং আত্মা আকাশের ভাগ নিজিয়ই কেন হুইবে না? এখানে আকাশই প্রতিবাদীর গৃহীত প্রতিদৃষ্টান্ত। উহাতেও ক্রিয়ার কারণগুণ-বন্ধা হেতু আছে, কিন্তু বালীর সাধাধর্ম সক্রিপ্তম্ব নাই। স্বতরাং বাণীর ঐ হেতু বাতিচারী, এই কথা বনিয়া, প্ৰতিবাদী উক্ত স্থান বাদীর হেতুতে ব্যক্তিচার-দোষের উত্তাবন করিলে, উহা সন্থন্তরই হর, মাতান্তর হর না। কিন্ত "প্রতিদুরান্তদনা" নাতির প্রয়োগ হলে প্রতিবাদী উক্তরণে ব্যক্তিচার দোষের উদ্ভাবন করেন না। কিন্তু বাদীর কথিত হেতু কোন প্রতিদৃষ্টাত্তে প্রদর্শন করিয়া, ওদ্বারা বারীর সাধাধনী বা পক্ষে তাঁহার সাধাধর্মের অভাবের আপত্তি প্রকাশ করেন। উক্ত স্থলে বারীর অন্তর্যানে বাব অথবা সং প্রতিপক্ষ দোবের উদ্ভাবনই প্রতিবাধীর উদ্দেশ্য। তাই উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি এই "প্রতিদৃষ্টান্তদমা" জাতিকে বলিয়াছেন—"বাধ-সংপ্রতিপক্ষাক্ত তরণেশনা ভাষা"। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে উক্ত জাতির প্রয়োগখনে প্রতিবাদী কোন হেতু প্রয়োগ না করিয়া, কেবন কোন প্রতিদৃষ্টান্ত বারাই উক্তরণ প্রতাবস্থান করেন। স্থতরাং মহর্ষির প্রথমোক্ত "সাধর্ম্মাদমা" জাতি হইতে এই "প্রতিদৃষ্টান্তদমা" জাতির ভেদও বুঝা যায়। কারণ, "দাধর্মাদমা" জাতির প্রয়োদস্থলে প্রতিবাদী অন্ত হেতুর প্রয়োগ করিয়াই তদ্বারা বাদীর সাধ্যধর্মী বা পক্ষে তাঁছার সাধ্য ধর্মের অভাবের আগত্তি প্রকাশ করেন—এই বিশেষ আছে। কিন্তু ভাষাকার এখানে পরে প্ররপূর্ত্তক

আকাশেও ক্রিয়ার কারণগুণের উল্লেখ করায় জাঁহার মতে উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর কথিত ঐ হেতুর দারা আকাশের ন্যায় আত্মাতে নিজিবত্বের আপত্তি প্রকাশ করেন, ইংই বুঝা বায়। তাৎপর্য্য-টীকাকার বাচম্পতি মিশ্রের উক্তির দারাও ভাষাকারের একপ তাৎপর্যা বুরা নাম<sup>3</sup>। বার্ত্তিক-কারও এথানে ভাষাকারোক্ত ঐ উদাহরণই গ্রহণ করিয়া,পরে বায়ুর সহিত আকাশের সংযোগ কোন কালেই আকাশে ক্রিয়া উৎপন্ন করে না, স্থতরাং উহা আকাশে ক্রিয়ার কারণ হইতেই পারে না, এই পূর্বপক্ষের দমর্থনপূর্বাক তছত্তরে বলিয়াছেন বে, কেবল বায়ু ও আকাশের সংবাগই আকাশে ক্রিয়ার কারণ বলিয়া কথিত হয় নাই। কিন্তু ঐ সংযোগের সদৃশ যে বায়ু ও বুক্ষের সংযোগ, তাহা বুক্ষে ক্রিয়া উৎপন্ন করে বলিয়া, উহা ক্রিয়ার কারণ বলিয়া স্বীকার্যা। বায়ু ও বুক্সের ঐ সংযোগ আকাৰেও আছে। কিন্তু আকাশে প্রমহহৎ পরিমাণরূপ প্রতিবন্ধকংশতাই ক্রিয়া करम ना। ভाষাতে ये मश्रवांश त्य ब्याकारन कियात कांत्रन नरह, हेश अंडिनन हम ना। कांत्रन, কারণ পাকিলেও অনেক স্থান প্রতিবন্ধ কবণতঃ কার্য্য জন্ম না, এ জন্ত প্রতিবন্ধকের অভাবও দৰ্মত্ৰ কাৰ্যোৱ কাৰণের মধ্যে প্রিগণিত হইনাছে। বার্ত্তিককার এইরূপ তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা ক্রিলেও ভাষ্যকারের কথার বারা সরলভাবে বুঝা যায় বে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বায়র সহিত আকাশের সংযোগকেই আকাশে ক্রিয়ার কারণগুণ বলিয়া সমর্থন করিয়াই ঐ হেতৃবশতঃ আকাশরূপ প্রতিদৃষ্টান্ত দারা আত্মাতে নিজিগত্বের আগত্তি প্রকাশ করেন। প্রথমোক্ত "সাংখ্যাদমা" ছাতির প্ররোগন্থলে প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতু হইতে ভিন্ন হেতু গ্রহণ করেন এবং উহা বাদীর পক্ষ পদার্থে বস্তুতঃ বিদ্যমান থাকে। কিন্তু এই "প্রতিদৃষ্টান্তদমা" জাতির প্ররোগন্থলে প্রতিবাদী বাদীর ক্ষিত হেতুই গ্রহণ ক্রিয়া, তাঁহার গুংগত প্রতিদৃষ্টান্ত পদার্থে উহা বিদামান না থাকিলেও উহা দৰ্মন করেন। ভাষনজ্বীকার জ্বন্ত ভটের উনাহরণ ব্যাখ্যার বারাও ভাষ্যকারের উক্তরণ मछहे दुवा बाब । > 1

ভাষা। অন্যোক্তরং—

অনুবাদ। এই "প্রসঙ্গসম" ও "প্রতিদৃষ্টাস্তসম" নামক প্রতিষেধ্বরের উত্তর—

# সূত্র। প্রদীপোপাদান-প্রসঙ্গবিনিরত্তিবতদ্বিনিরতিঃ॥ ॥১০॥৪৭১॥

অনুব'দ। প্রদীপগ্রহণ প্রদক্ষের নির্ভির ভার সেই প্রমাণ কথনের নির্ভি হয় অর্থাৎ প্রদীপদর্শনে যেমন প্রদীপান্তর গ্রহণ অনাবশ্যক, তজ্রপ দৃষ্টান্ত পদার্থেও প্রমাণ প্রদর্শন অনাবশ্যক।

১। তাবাং "অভিদৃষ্ঠান্ত উণাইছিতে"। ফিয়াহেত্ভাব্তদাকাশনফিয় দৃষ্ঠা, তমাদনেন অভিদৃষ্ঠান্তেন কয়াৎ ক্রিয়াহেত্ভাবালো নিছিয়য়বনের ন সাইয়ভাজন ইতি বেবঃ া—ভাবপর্যাজক।।

ভাষ্য। ইনং তাবদয়ং পৃক্তো বক্তু মহতি—অথ কে প্রদীপমুপাদদতে কিমর্থং বেতি। দিদৃক্ষমাণা দৃশ্যদর্শনার্থমিতি। অথ প্রদীপং দিদৃক্ষমাণাঃ প্রদীপান্তরং কন্মান্নোপাদদতে ? অন্তরেণাপি প্রদীপান্তরং দুখ্যতে প্রদীপঃ, তত্র প্রদীপদর্শনার্থং প্রদীপোপাদানং নিরর্থকং। অথ দৃষ্টান্তঃ কিমর্থ-মূচাতে ইতি ? অপ্রজাতত জাপনার্থমিতি। অধ দুফীতে কারণাপদেশঃ কিমর্থং দেশ্যতে ? যদি প্রজ্ঞাপনার্থং, প্রজ্ঞাতো দৃষ্টান্তঃ দ খলু "লৌকিক-পরীক্ষকাণাং যশ্মিরর্থে বৃদ্ধিদামাং স দৃষ্টান্ত" ইতি। তৎপ্রজ্ঞাপনার্থঃ কারণাপদেশো নিরর্থক ইতি প্রাসক্তসমস্থোতরং।

অনুবাদ। এই প্রতিবাদী অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত জাত্যুত্তরবাদী জিজাসিত হইয়া ইহা ৰলিবাৰ নিমিত্ত যোগ্য, অৰ্থাৎ বক্ষ্যমাণ প্ৰশ্নসমূহের বক্ষ্যমাণ উত্তর বলিতে তিনি ৰাধ্য। যথা – (প্রশ্ন) কাহারা প্রদীপ গ্রহণ করে ? কি জন্মই বা প্রদীপ গ্রহণ করে ? (উত্তর) দর্শনেচছ, ব্যক্তিগণ দৃশ্য দর্শনের জন্ম প্রদীপ গ্রহণ করে। ( প্রশ্ন ) আচছা, প্রদীপ দর্শনেচছ, ব্যক্তিগণ অহা প্রদীপ কেন গ্রহণ করে না ? (উত্তর) অহা প্রদীপ ব্যতীতও প্রদীপ দেখা যায়, সেই স্থলে প্রদীপ দর্শনের জন্ম প্রদীপ গ্রহণ জনাবশ্যক। (প্রশ্ন) আচ্ছা, দৃষ্টাস্ত কেন কথিত হয় ? (উত্তর) অপ্রজ্ঞাত পদার্থের জ্ঞাপনের নিমিত। আচ্ছা, দুঝীস্তে কারণ-কথন কেন আপত্তি করিতেছ ? যদি বল, ( দুফীন্তের ) প্রজ্ঞাপনের নিমিত্ত, ( উত্তর ) সেই দৃফীন্ত "লৌকিক ও পরীক্ষক ব্যক্তিদিগের যে পদার্থে বুদ্ধির সাম্য আছে, তাহা দৃষ্টাস্ত' এই লক্ষণবশতঃ প্রজ্ঞাতই আছে। তাহার প্রজ্ঞাপনের নিমিত্ত কারণ কথন অর্থাৎ উহাতে প্রমাণ প্রদর্শন নিরর্থক—ইহা "প্রসক্ষসম" প্রতিষেধের উত্তর।

টিপ্লনী। মহর্ষি এই স্থা ও পরবর্জা স্থা বারা বথাক্রমে পূর্বস্থোক্ত "প্রবন্ধসম" ও "প্রক্তি দৃষ্টান্তদম" প্রতিবেধের উত্তর বলিরাছেন। পূর্বেরাক্ত "প্রদক্ষদম" প্রতিবেধের প্ররোগ স্থলে প্রতিবাদী বাদীর প্রমাণসিভ দৃষ্টান্তেও প্রমাণ প্রথ করিয়া, ঐ দৃষ্টান্তেও প্রমাণ কণিত হউক 📍 এইরাণ প্রণক্ত অর্থাৎ আপত্তি প্রকাশ করেন। তত্ত্তরে মহর্ষি এই স্থতের দারা বলিয়াছেন বে, প্রদীপগ্রহণ-প্রসলের নিবৃত্তির ভার দৃষ্টান্ত প্রার্থে প্রমাণ-কথন-প্রদলের নিবৃত্তি। তাৎপর্য্য এই বে, বেমন প্রদীপ দেখিতে অন্ত প্রদীপ গ্রহণ অনাবশুক হওয়ার তত্ত্বন্ত কেহ অন্ত প্রদীপ গ্রহণ করে না, স্তরাং দেখানে অন্ত প্রদাণ গৃহীত হউক ? এইরণ প্রদক্ষ বা আপত্তিও হয় না, তজপ প্রমাণদিছ দৃষ্টান্ত পদার্থে প্রমাণ-কথন অনাব্যাক হওয়ার কেহ ভারতে প্রমাণ বলে না, এবং তাহাতে প্রমাণ কথিত হউক ? এইরুণ প্রসক্ষ বা আপত্তিও হয় না। ভাষাকার প্রথমে

প্রধান্তর ভাবে ফ্রোক্ত দৃষ্টান্ত বুকাইগা, তদ্বারা পরে মহর্ষির উত্তর সমর্থন করিয়াছেন। ভাষা-কারের তাৎপর্যা এই বে, লোকে দৃশ্ব বস্ত দর্শনের জন্ম প্রদাশ প্রহণ করিলেও ঐ প্রদীপ দর্শনের জন্ত মন্ত প্রদাপ কেন গ্রহণ করে না ৫ এইরূপ প্রশ্ন করিলে উক্ত স্থলে প্রতিবাদী অবস্তাই বলিতে বাধ্য হইবেন বে, প্রদীপ দর্শনে অন্ত প্রদীপ অনাবগুক। কারণ, অন্ত প্রদীপ ব্যতীতও দেই প্রদীপ দর্শন করা বার। তাহা হইলে প্রতিবাদী দুঠান্ত পদার্থে প্রমাণ প্রশ্ন করেন কেন ? উহাতে প্রমাণ বলা আবেশ্রক কেন ? এইরূপ প্রান্ন করিলে তিনি কি উত্তর দিবেন ? তিনি বদি বলেন যে, প্রজাপনের জন্ত, অর্থাৎ বাদীর ঐ দৃষ্টাক্ত পদার্থ যে, জাঁহার সাধাধর্মবিশিষ্ট, ইহা প্রতিগাদন করিবার জন্ম উহাতে প্রমাণ বলা আব্দ্রক। কিন্তু পূर्वियः देशं वना बात्र ना। कांत्रन, महर्वित "लोकिकभड़ीककांनाः" रेजानि एखांक দৃষ্টান্ত শক্ষণানুদারে দৃষ্টান্ত পদার্থ প্রজাতই থাকে। অর্থাৎ বাদীর গৃহীত দৃষ্টান্ত পদার্থ রে, গুঁহার সান্তবর্মবিশিষ্ট, ইহা প্রমাণসিদ্ধই থাকে, নতেৎ উহা দুষ্টাক্তই হইতে পারে না। স্থতরাং উহা প্রতিপাদনের জন্ত প্রমাণ কথন অনাবশ্রক। এইরূপ বাদীর কথিত হেতু এবং অমুমানের আশ্রর পক্ষ-পদার্থও প্রমাণ্সিদ্ধাই থাকার তাহাতেও প্রমাণ-কথন অনাবস্থাক। আর প্রতিবাদী যদি প্রমাণদিদ্ধ পদার্থেও প্রমাণ প্রশ্ন করেন এবং বাদী তাহাতে প্রমাণ প্রদর্শন করিলে পূর্ব্ধবং তাহার দৃষ্টান্তে অথবা হেতু ও পক্ষেও প্রমাণ প্রশ্ন করিয়া, এরপে প্রমাণপরস্পারা প্রশ্নপুর্বাক অনবস্থা ভাগের উত্তাবন করেন, তাহা হইলে প্রতিবাদীর নিজের অনুমানে ও দুরীস্তাদি পদার্থে প্রমাণ প্রশ্ন করা যায় এবং তাঁহার ভায় অনবস্থাভাদেরও উদ্ভাবন করা বার। তাঁহা হইলে তাঁহার নিজের পূর্ব্বোক্ত ঐ উত্তর নিজেরই বাাঘাতক হওরার উহা অব্যাঘাতক হয়। স্বতরাং উহা কোনরপেই সভন্তর হইতে পারে না। উহা তাঁহার নিজের কথামুদারেই ছাই উত্তর—ইহা স্বীকার করিতে তিনি বাধা হইবেন। উক্তরণে প্রবাধাতকত্বই তাঁহার ঐ উত্তরের সাধারণ इहैवमून, देश अत्र अधिए इहेहरत । ১०।

ভাষা। অথ প্রতিদৃষ্টান্তসমস্থোত্তরং— অমুবাদ। অনন্তর "প্রতিদৃষ্টান্তসম" প্রতিষেধের উত্তর (কথিত ইইতেছে)।

# সূত্র। প্রতিদৃষ্টান্ত-হেতুত্বে চ নাহেতুর্দৃষ্টান্তঃ॥ ॥১১॥৪৭২॥

অনুবাদ। প্রতিদৃষ্টান্তের হেতুত্ব (সাধকত্ব) থাকিলে দৃষ্টান্ত অহেতু (অসাধক) হয় না (অর্থাৎ প্রতিবাদীর গৃহীত প্রতিদৃষ্টান্ত যদি তাঁহার সাধ্য ধর্ম্মের সাধক হয়, তাহা হইলে বাদীর গৃহীত দৃষ্টান্তও তাঁহার সাধ্য ধর্মের অসাধক হয় না, উহাও সাধক বলিয়া স্বীকার্য্য)।

ভাষ্য। প্রতিদৃষ্টান্তং ক্রেবতা ন বিশেষহেতুরপদিশ্বতে, অনেন

প্রকারেণ প্রতিদৃষ্ঠান্তঃ সাধকো ন দৃষ্টান্ত ইতি। এবং প্রতিদৃষ্টান্ত-হেতুত্বে নাহেতুদ্ ফান্ত ইত্যুপপদ্যতে। স চ কথমহেতুর্ন স্থাৎ ? বদ্য-প্রতিষিদ্ধঃ সাধকঃ স্থাদিতি।

অনুবাদ। প্রতিদৃত্তীন্তবাদী কর্জ্ব বিশেষ হেতু কথিত হইতেছে না, (যথা)—
এইপ্রকারে প্রতিদৃত্তীন্তই সাধক হইবে, দৃত্তীন্ত সাধক হইবে না। এইরূপ স্থলে
প্রতিদৃত্তীন্তের হেতুর (সাধকত্ব) থাকিলে অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে তাঁহার
প্রতিদৃত্তীন্তের সাধকত্ব স্বীকার করিলে দৃত্তীন্ত অহেতু নহে অর্থাৎ বাদীর
কথিত দৃত্তীন্ত পদার্থত তাঁহার সাধ্যধর্মের সাধক, ইহা উপপন্ন হয় অর্থাৎ
উহাও স্বীকার্য্য। (প্রশ্ন) সেই দৃত্তীন্ত পদার্থত কেন অহেতু হইবে না ? (উত্তর)
বিদি অপ্রতিদিন্ধ ইইয়া সাধক হয়। অর্থাৎ বাদীর কথিত দৃত্তীন্ত প্রতিবাদী কর্ত্বক
প্রতিসিন্ধ (খণ্ডিত) না হওয়ায় উহা অবশ্রুই সাধক হইবে।

ভিন্ননা। বহবি পূর্বস্থার হারা "প্রদক্ষনম" প্রতিবেধের উত্তর বলিরা, এই স্থাকের হারা "প্রতিদৃষ্টান্তসন" প্রতিবেধের উত্তর বনিয়াছেন যে, প্রতিদৃষ্টান্ত হেতু হইলে কিন্ত দৃষ্টান্ত আহতু হর না অর্থাৎ অসাধক হর না। স্থাত্র "হেডু" শক্ষের অর্থ সাধক। ভব্যকারও পরে "সাধক" শক্ষের প্রয়োগ করিয়া ঐ কর্থ বাক্ত করিয়া গিয়াছেন। ভাষাকার মহর্ষির এই উত্তরের ভাৎপর্য্য বাক করিয়াছেন বে, পুর্ব্বোক্ত "প্রতিদৃষ্টাস্তদ্য" প্রতিবেধের প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী প্রতিদৃষ্টাস্ত বিশিষা কোন বিশেষ হেতু বলেন না, যদ্ধারা তাঁহার প্রতিদৃষ্টান্তই সাধক, কিন্ত বাদীর দৃষ্টান্ত সাধক নতে, ইহা স্বীকার্য্য হয়। স্কুতরাং তাঁহার ক্ষিত প্রতিদুষ্টান্ত বন্ধতঃ সাধকই হয় না। তথাপি তিনি বনি উহা সাধক বনিয়াই স্থীকার করেন, তাহা হইলে বানীর দুষ্টান্তও বে সাধক, ইহাও তাঁহার স্বীকার্য্য। কারণ, তিনি বাদীর দৃষ্টান্তকে গওন না করার ঐ দৃষ্টান্তও যে সাধক, ইহা স্বীকার করিতে বাঘ এবং তিনি বাদীর হেতুরও খণ্ডন না করার তাহারও সাধক্ত ত্বীকার করিতে বাধা। ভাষা হইলে তিনি আর প্রতিদৃষ্ঠান্ত দারা কি করিবেন ? তিনি বাদীর হেতৃকেই হেত্রণে গ্রহণ করিয়া, প্রতিদৃষ্টান্তরারা বাদীর সাধাধর্মীতে তাঁহার সাধাধর্মের অভাব সাংল করিয়া, বাদীর অনুদানে বাধদোবের উদ্ভাবন করিতে পারেন না। কারণ, ঐ হেতু তাঁহার নাধাধর্মের বাাণ্ডিবিশিষ্ট হেড়—(বিশেষ হেড়) নছে। স্তরাং তাঁহার ঐ প্রতিদৃষ্টান্ত বাদীর দুটাস্ত হইতে অধিক বলশালী না হওৱাত তিনি উহার হারা বাদীর অভ্যানে বাধ-দোবের উদ্ভাবন করিতে পারেন না এবং তুলা বলশালীও না হওৱার সংপ্রতিপক্ষ-দোষেরও উত্তাবন ৰ বিতে পারেন না। বস্ততঃ বাদী ও প্রতিবাদীর বিভিন্ন হেতৃদ্দ তুলাবলশালী হইলেই দেখানেই সংপ্রতিপক্ষ দোব হয়। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী কোন পুথক্ হেতু প্রয়োগ করেন না। স্তরাং সংপ্রতিপক্ষ-দোষের সন্তাবনাই নাই। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতির মতে "প্রতিদৃষ্টান্তদমা" লাতির প্ররোগ স্থলে প্রতিবাদী কোন হেতুরই উল্লেখ করেন না। কেবল দৃষ্টান্তকেই সাধানিদ্ধির অঙ্গ মনে করিয়া, প্রতিদৃষ্টাক্ররারাই উক্তরণ প্রত্যবহান করেন। বেমন শব্দ হটের ভার শনিতা হইলে আকাশের ভার নিতা হউক ? এইরপে আকাশের ভার শব্দের নিতার সাধন করিয়া, শব্দে অনিতান্তের বাধ সমর্থন করেন। কিন্ত প্রতিবাদীর ঐ দৃষ্টান্ত হেতুশৃক্ত বলিয়া উহা সাধকই হয় না। প্রকৃত হেতু বাতীত কেবল দৃষ্টান্ত সাধাসাধক হয় না। প্রের মহর্বির "নাহেতুল্ ষ্টান্তঃ" এই বাক্যের নারা ইহাও প্রতিত হইরাহে বুঝা বার। ফলকথা, বালীর দৃষ্টান্ত হইতে প্রতিবাদীর দৃষ্টান্তে অধিক বলগালিন্তই বাধপোবের প্রতি যুক্ত অক বা প্রথোজক। প্রতিবাদী উহা অফীকার করিয়া এরণে বাধদোবের উত্তাবন করায়, উক্ত স্থলে যুক্তাসহানি তাহার ঐ উক্তরের অসাধারণ ছ্রিছ্মৃল। আর প্রতিবাদী বদি শেবে বলেন যে, আমার দৃষ্টান্তের ভার তোমার দৃষ্টান্তও সমাধক। করিব, তোমার পক্ষেও ত বিশেব হেতু নাই। কিন্ত তাহা হইলে প্রতিবাদীর পূর্কোক্ত উত্তর স্বরাহাতক হওয়ার উহা অসহত্তর, ইহা তাহারও স্বাকার্য। কারণ, তিনি তাহার কথিত প্রতিদৃষ্টান্তকে অসাধক বণিয়া থাকার করিতে বাধা হইলে আর উহার হারা বাদীর পক্ষ খণ্ডন করিতে পারেন না। উক্তরণে স্বরাহাতক স্বই উক্ত জাতির সাধারণছ্ট্রমূল।

প্রদক্ষম-প্রতিদৃষ্টাস্থদম-জাতিবর-প্রকরণ দমাধা 181

# সূত্র। প্রাপ্তৎপত্তেঃ কারণাভাবাদর্ৎপত্তিসমঃ॥১২॥৪৭৩॥

অমুবাদ। উৎপত্তির পূর্বেক কারণের (হেতুর) অভাবপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (১৩) "অমুৎপত্তিসম" প্রতিষেধ।

ভাষ্য। "অনিতাঃ শব্দঃ, প্রয়ানন্তরীয়ক্ত্বাদ্ঘট্ব"দিত্যক্তে ব্রপর আহ—প্রাপ্তৎপত্তেরসুৎপত্নে শব্দে প্রয়ানন্তরীয়ক্ত্বসনিত্যত্বকারণং নান্তি, তদভাবামিত্যত্বং প্রাপ্তং, নিত্যস্ত চোৎপত্তিনান্তি। অনুৎপত্তা প্রত্যবস্থান-মনুৎপত্তিসমঃ।

অমুবাদ। শব্দ অনিত্য, বেছেতু (শব্দে) প্রযন্তের অনন্তরভাবিত্ব অর্থাৎ প্রযন্তর আছে, বেমন ঘট, ইহা (বাদী কর্তৃক) উক্ত হইলে অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী বলিলেন,—উৎপত্তির পূর্বের অমুৎপন্ন শব্দে অনিত্যত্বের কারণ (অমুমাপক হেতু) প্রযন্ত্রজন্তত্ব নাই। তাহার অভাববশতঃ (সেই শব্দে) নিত্যত্ব প্রাপ্ত হর অর্থাৎ তখন সেই শব্দের নিত্যত্ব সিদ্ধ হয়, কিন্তু নিত্য পদার্থের উৎপত্তি নাই। অমুৎপত্তি-প্রযুক্ত প্রত্যবন্ধান (১৩) "অমুৎপত্তিসম"।

টিপ্লনী। মহর্ষি বথাক্রমে এই স্তের ছায়া (১৩) "কল্বপ্তিসম" প্রতিষেধের হল্প বৰিলাছেন। সূত্ৰে "কারণ" শব্দের অর্থ এবানে অহুমাপক হেতু, জনক হেতু নহে। "ক্রাণাভাবাৎ" এই পদের পরে "প্রতাবস্থানং" এই পদের অধাহার স্ত্রকারের অভিনত বুঝা বায়। তাহা হইলে সূত্রার্থ বুঝা বায় যে, বাদী তাঁহার নিজ মতানুসারে কোন জ্ঞা পদার্থকে অনুমানের আতার বা পক্ষজপে প্রহণ করিয়া, কোন হেতু বারা তাহাতে তাঁহার সাধ্যধর্মের সংস্থাপন করিলে, সেখানে প্ৰতিবাদী যদি বাদীৰ পক্ষ প্লাৰ্থের উৎপজিৱ পূৰ্কে তাহাতে বাদীৰ কথিত হেতু নাই, ইহা বলিয়া প্রতাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহার নাম (১০) "অনুহণভিদন" প্রতিবেগ। ভাষাকার এখানে উরাহরণ জনশনপূর্বক উক্তরণে স্তার্থ ব্যাথ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, শব্দ অনিতা, যেতেত্ ভাষাতে প্রস্তান্তর অনন্তরভাবিত্ব অর্থাৎ প্রয়ন্ত্রভূত্ব আছে—যেমন ঘট। কোন বাদী ঐক্লপ বলিলে প্রতিবাদী বলিলেন বে, শদ্দের উৎপত্তির পূর্বের তাহাতে অনিতান্তের কারণ অর্থাৎ সাধক হেতু না থাকার, তথন দেই অনুৎপন্ন শব্দের নিতাগ্রই দিছ হয়। কিন্ত নিতা পদার্থের উৎপত্তি নাই। স্তরাং তখন ভাষতে প্রবন্ধগ্রন্থ হেতু না থাকার তদ্বারা শক্ষাত্তের অনিতান্ত সিদ্ধ হইতে পারে না। প্রতিবাদীর অভিপ্রার এই বে, বাদী শব্দমাত্রেই প্রবন্ধভন্তর হেতুর হারা অনিতাত্ব সাধন করিতেছেন। কিন্ত তিনি শব্দের উৎপত্তি স্বীকার করিলে, উৎপত্তির পূর্বে অহৎপর শব্দে যে তাহার কথিত হেতু প্রবত্বভন্ত নাই, ইহা তাহার স্বীকার্য্য। কারণ, তথনত তাহাতে প্রবদ্ধজন্তত্ব থাকিলে তাহাকে আর অমুংপর বলা যায় না। কিন্তু সেই অমুংপর শব্দে বালীর কথিত হেতু না থাকার উহার নিত্যছই দিছা হয়। তাহা হইলে শব্দের মধ্যে অন্তৎপর শব্দ অনিতা নহে এবং তাহাতে বাদীর কখিত ঐ হেতুও নাই, ইহা স্বীকার্য্য হওয়ার বাদীর ঐ অনুমানে অংশতঃ বাধ ও ভাগাদিদ্ধি অর্থাৎ অংশতঃ অরুপাদিদ্ধিদোষ স্বীকার্য্য। "বার্ত্তিক"কার ও জন্মন্ত ভট্টও ভাষ্যকারোক্ত "শংকাংনিতা:" ইত্যাদি প্রয়োগস্থনেই বাদীর পক্ষ শক্ষের অনুংগতি এইণ করিয়াই এই স্থোক্ত "অনুংগতিদম" প্রতিষেধের উদাহরণ ব্রাইয়াহেন।

কিন্ত নহানৈয়ানিক উদয়নাচার্য্যের হৃত্য বিচারাহ্নদারে "তার্কিকর্ফা"কার ব্রদ্রাজ্
এখানে বাদীর অহ্মানের অঙ্গ পক্ষ, হেতৃ ও দৃষ্টাত প্রভৃতি যে কোন পদার্থের উৎপত্তির পূর্বের
হেতৃর অভাব বলিয়া, প্রতিবাদী বাদীর হেতৃতে ভাগাসিজিদোধ প্রদর্শন করিলে "অন্তংপত্তিদম"
প্রতিষেধ হইবে, এইরাপ ব্যাথ্যা করিয়াছেন" এবং উহার সমস্ত উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া
সর্ব্বে বাদীর হেতৃতে প্রতিবাদীর হক্তবা ভাগাসিজিদোধই ব্যাইরাছেন। অহ্মানের আপ্রক্রপ

অত্থপরে সাংলাকে (ক্তুব্রেরভারত:।
 ভাগাসিদ্ধিপ্রসক: ভাগবুংপভিল্লে। মত: য়১৮য়

সাধনাজানাং ধন্দি-শিক্ষ-সাধা-দৃটাজ-তজ্জানানাম্যতমজোৎপতেঃ প্ৰণি কেতুকুৱেরভাবান্ভাগানিকা। প্ৰতাৰ্থান-মন্ত্ৰপত্তিসকঃ।

ভত্তং "প্রাভংগতেঃ কারণাতানাদমুংগতিগন" ইতি। সাধনাজানামুংগতেঃ আকৃ কারণভা হেতোরভাবাৎ প্রভাবতাননমুংগতিসন ইতার্থ: —তাতিকরকা।

পক পৰাৰ্থের কোন ভাগে অৰ্থাৎ কোন অংশে হেতু না থাকিলে ভাহাকে "ভাগাসিছি" দোষ বলে। "বাদিবিনোদ" ক্রছে শব্দর মিশ্র এবং বৃত্তিকার বিশ্বনাথণ্ড উক্ত মতান্থপারে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত বুভিকার তাঁহার প্রদর্শিত উদাহরণে দৃষ্টান্তাদিনি ও বাধনোষ্ও প্রদর্শন ক্রিরাছেন। বার্ত্তিক্লার পরে হুলোক্ত হেতু যে জ্ঞাপক হেতু, কারক অর্থাৎ জনক হেতু নহে, ইহা যুক্তির দারা বুঝাইয়া অন্ত আপত্তির বঙন করিয়াছেন এবং গরে কেহ কেহ বে, এই "অন্তংপত্তিসমা" জাতিকে "এর্থাপভিসমা" জাতিই বলিতেন, ইহা বুঝাইয়া, উক্ত মতের খণ্ডন করিলাছেন। পরে এই "কলুংপত্তিপদা" জাতি কোন সাধর্ম্যা বা বৈধর্মাপ্রসূক্ত না হওয়ায জাতির লক্ষণাক্রাস্তই হয় না, এই পুর্স্নণক্ষের উল্লেখপুর্স্কক ওছত্তরে বলিয়াছেন যে, অনুংগর পদার্থমাত্রই অহেতু। বেমন অনুত্পর স্তাসমূহ বজের কারণ হর না, তজ্ঞপ শক্তের উৎপত্তির পূর্বে ভাহাতে অনুংপর বা অবিদামান প্রবছণ্ডাত তাহাতে অনিভাবের সাধক হয় না। এইরূপে অত্ংপর অত্ত্ পদার্থের সাধর্মাপ্রযুক্ত উক্তরণ প্রতাবস্থান হওরার উহাও ছাতির লকণাক্রান্ত হয়। তাৎপর্যানীকাকার এইরূপে বার্ত্তিককারের তাৎপর্যা ব্যাথা। করিয়া, পরে বলিয়াছেন যে, ইহার বাগাও "অর্থাপজিদমা" জাতি হইতে এই "অর্থপজিদমা" জাতির জেন প্রদর্শিত হইরাছে। কারণ, এই "অনুংপত্তিরমা" লাভির প্রছোগ ছলে অনুংপর আছেতু পদার্থের সহিত সাম্য প্রযুক্ত প্রতিবেধ হয়। কিন্ত "অর্থাপতিসমা" জাতির প্রয়োগস্থলে বাদীর বাৰ্ক্যাৰ্থের বিপরীত পদার্থের আবোপ করিয়া প্রতিবেধ হয়। পরে ইহা পরিক্ষ ট হইবে। ভাষাকারও এখানে সর্বাণেবে "অনুংপত্তিসম" নামের কারণ ব্যাখ্যা করিয়া, পূর্ব্বোক্ত ভেদ স্থচনা করিয়া পিরাছেন। প্রতিবাদী বাদীর গৃহীত পক্ষের উৎপত্তির পূর্ব্বকালীন অন্তংপত্তিকে আশ্রর করিয়া, তৎপ্রযুক্ত পূর্বেরাক্তরণে প্রত্যবস্থান করার ইহার নাম "অন্তংপত্তিসম"। "অর্থাপতিসম" প্রতিষেধ পুর্বোক্ত অনুংপতিপ্রযুক্ত প্রতাবস্থান নতে, স্বতরাং ইহা হইতে चित्र । ३२ ।

ভাষ্য। অস্থোভরং—

অনুবাদ। ইহার অর্থাৎ পূর্ব্বসূত্রোক্ত "অনুৎপত্তিসম" প্রতিষেধের উত্তর—

### সূত্র। তথাভাবাহুৎপন্নস্থ কারণোপপত্তের্ন কারণ-প্রতিষেধঃ॥১৩॥৪৭৪॥

অমুবাদ। উৎপন্ন পদার্থের "তথাভাব"বশতঃ অর্ধাৎ জন্ম পদার্থ উৎপন্ন হইলেই তাহার স্বস্বরূপে সত্তাবশতঃ কারণের উপপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ সেই পদার্থে বাদীর কথিত হেতুর সত্তা থাকায় কারণের (হেতুর) প্রতিষেধ ( অভাব ) নাই।

ভাষ্য। তথাভাবাত্ত্ৎপরস্থেতি। উৎপর্গ খল্পরং শব্দ ইতি ভবতি। প্রাগুৎপত্তেঃ শব্দ এব নাস্তি, উৎপর্স্য শব্দভাবাৎ, শব্দদ্য সতঃ প্রয়ল্ভা- নন্তরীয়ক্ত্মনিত্যত্বকারণমূপপদ্যতে। কারণোপপত্তেরযুক্তোহ্রং দোষঃ প্রাগুৎপত্তেঃ কারণাভাবাদিতি।

অমুবাদ। "তথাভাবাত্তৎপদ্নত্য"—ইহা অর্থাৎ সূত্রের প্রথমোক্ত ঐ বাক্য (ব্যাখ্যাত হইতেছে)। ইহা অর্থাৎ পূর্বেলিক্ত অনুমানে বাদীর গৃহীত পক্ষ শব্দ উৎপদ্ন হইয়াই শব্দ, ইহা হয়। (তাৎপর্য্য) উৎপত্তির পূর্বের শব্দই নাই, বেহেতু উৎপদ্ন হইলেই তাহার শব্দর। সৎ অর্থাৎ উৎপদ্ন হইয়া স্বব্দরূপে বিদ্যাদান শব্দের সম্বন্ধে অনিত্যত্বের কারণ (বাদীর কবিত অনিত্যত্বের সাধক হেতু) উপপদ্ন হয় অর্থাৎ তথন তাহাতে বাদীর কবিত প্রযক্তমন্তব্ব হেতু আছে। কারণের উপপত্তি-বশতঃ অর্থাৎ শব্দে বাদীর কবিত ঐ হেতুর সন্তা থাকায় "উৎপত্তির পূর্বের কারণের (হেতুর) অভাববশতঃ" এই দোষ অর্থাৎ পূর্বেলিক্ত স্থলে প্রতিবাদীর বক্তব্য পূর্বেলিক্ত দোষ অযুক্ত।

টিপ্লনী। পূৰ্বাস্টোক্ত "অনুৎপত্তিদদ" নামক প্ৰতিষেধের উত্তর বসিতে মহর্ষি এই স্থানের প্রথমে ৰণিয়াছেন, — "তথা ভাবাছ্ৎপরক্ত", অর্থাৎ হক্ত পদার্থ উৎপর ইইলেই তাহার "তথা ভাব" অর্থাৎ তজ্ঞপতা হর। ভারাকার মহর্ষির ঐ বাকোর উল্লেখপুর্বাক তাহার পুর্ব্বোক্ত হলে উহার তাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিন্নাছেন তে, শক্ষ উৎপন্ন হইনাই শক্ষ, ইহা হন। অর্থাৎ উৎপত্তির পূর্বের শক্ষই থাকে না,—কারণ, শব্দ উৎপত্ন হইলেই তাহার শব্দ চাব হয়। তাৎপর্যা এই বে, শব্দের বে "ভবাদাব" অর্থাৎ শব্দ ভাব বা শব্দ হ, তাহা শব্দ উৎপদ্ধ হইলেই তাহাতে দিছ হব। উৎপত্তির পূর্বের উহা থাকিতে পারে না। কারণ, তথন শব্দুই নাই। স্তগং অনুংগর শব্দ বলিয়া কোন শব্দ নাই। শব্দ উৎপন্ন হইলেই তথন তাহার অধ্বরণে সত্তা দিল হওয়ার তথন তাহাতে অনিভাগের কারণ অর্থাৎ দাধক হেতু প্রবন্ধকভার আছে, স্কুতরাং অনিতাত্বও আছে। ভাহা হইলে আর বানীর পক্ষ শক্ষের কোন অংশে জাঁহার হেতু না থাকার তাহা নিতা, ইহা বলিয়া বাদীর উক্ত অনুমানে অংশতঃ বাধ ও অংশতঃ অরুণাদিছি দোষ কোনরপেই বলা যার না। অর্থাৎ বাদী বে, শক্ষাত্র-কেই পক্ষরূপে প্রহণ করিয়া, প্রবন্ধ রয়ত্ব হোতুর ঘারা তাহাতে অনিতার সাধন করেন, দেই শক্ষ-মাত্রেই তাঁহার ঐ হেতু আছে এবং নিভাত আছে। শক্ষের মধ্যে অসুৎপন্ন নিভা কোন প্রকার শক্ষ নাই। বাহা নাই, বাহা জ্লীক, ভাহা গ্রহণ করিবা, ভাহাতে হেতুর জ্ভাব ও সাধা ধর্মের জ্ঞাব বলিয়া উক্ত দোৰ প্রদর্শন করা বাহ না। বস্ততঃ অত্যানের আশ্রহরূপ পক্ষে হেতু না থাকিলে অরুণাসিন্ধি-দোৰ এবং সাধ্য ধর্ম না থাকিলে বাধদোৰ হয়। কিন্তু যাহা পক্ষের মন্তর্গতই নহে, বাহা অলীক, তাহাতে হেতৃর অভাব ও দাধাধর্মের অভাব থাকিতেই পারে না। আধার ব্যতীত আধের হইতে পারে না। হতরাং প্রতিবাদীর কবিত উক্ত দোষের সন্তাবনাই নাই। আর প্রতিবাদী ঐ সমস্ত যুক্তি অন্তাকার করিয়া, পুর্বোক্তরূপ দোব বলিলে, তিনি যে অনুমানের ছারা বাৰীর ঐ হেতুর ছইজ সাধন করিবেন, দেই অস্থান বা ভারার সমর্থক অক্ত কোন অস্থানে বাণীও

ভাগার স্থার উক্তরণে অরণাণিন্ধি প্রভৃতি দোব বলিতে পারেন। স্থতরাং তাঁথার উক্ত উদ্ধর অব্যাঘাতক হওমার উথা কোনরপেই সহস্তর হইতে পারে না, ইংগ তাঁথারও আকার্যা। পূর্ববিং অব্যাঘাতকন্বই প্রতিবাদীর উক্ত উত্তরের সাধারণ হুইন্ধমূল। ১৩।

कल्दनिय-धकत्र ममोख । ।।

# সূত্র। সামান্যদৃষ্ঠান্তরোরৈন্দ্রিরকত্বে সমানে নিত্যানিত্যসাধর্ম্যাৎ সংশয়সমঃ ॥১৪॥৪৭৪॥

অমুবাদ। সামাত ও দৃষ্টান্তের ঐক্রিয়কর সমান ধর্ম হওরায় অর্থাৎ "শব্দো-হনিত্যঃ" ইত্যাদি প্রয়োগন্থলে দৃষ্টান্ত ঘট অনিত্য এবং সেই ঘটন্থ সামাত অর্থাৎ ঘটন্থ জাতি নিত্য, কিন্তু ঐ উভয়ই ইক্রিয়গ্রাহ্ম, স্কুতরাং ইক্রিয়গ্রাহ্মর ঐ ঘটন্থসামাত্তও ঘট দৃষ্টান্তের সমান ধর্ম হওয়ায় নিত্য ও অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্য প্রযুক্ত (সংশয় বারা প্রত্যবস্থান) অর্থাৎ উক্ত স্থলে শব্দে নিত্য ও অনিত্য পদার্থের পূর্বেরাক্ত সমান ধর্ম জ্ঞানজত শব্দ নিত্য, কি অনিত্য, এইরূপ সংশয় সমর্থনপূর্বক প্রত্যবস্থান (১৪) সংশয়সম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। 'অনিত্যঃ শব্দঃ প্রয়থানন্তরীয়কস্বাদ্ঘটব'দিত্যক্তে হেতোঁ সংশব্দেন প্রতাবতিষ্ঠতে—দতি প্রয়থানন্তরীয়ক্ত্বে অস্ত্যেবাস্থা নিত্যেন সামান্থেন সাধর্ম্মানৈপ্রিপ্রকল্পমন্তি চ ঘটেনানিত্যেন, অতো নিত্যানিত্য-সাধর্ম্মাদনিবৃত্তঃ সংশয় ইতি।

অমুবাদ। শব্দ অনিতা, যে হেতু প্রযন্ত্রজন্য—যেনন ঘট, এই বাক্য দ্বারা (বাদী কর্ত্বক) হেতু অর্থাং শব্দে অনিত্যন্ত্রনিশ্চায়ক প্রযন্ত্রজন্মত হেতু কথিত হইলে (প্রতিবাদী) সংশয় ধারা প্রত্যবহান করিলেন, (যথা—) প্রযন্ত্রজন্মত্ব থাকিলে অর্থাং শব্দে ঘটের ন্যায় অনিত্যত্বের নিশ্চায়ক প্রযন্ত্রজন্মত্ব হেতু থাকিলেও এই শব্দের নিত্য সামান্ত অর্থাং ঘটত জাতির সহিত ইন্দ্রিয়গ্রাহ্বরূপ সাধর্ম্য আছেই এবং অনিত্য ঘটের সহিত ইন্দ্রিয়গ্রাহ্বরূপ সাধর্ম্য আছে। অতএব নিত্য ও অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্য প্রাত্ত্রহ্ব সংশয় নিতৃত্ব হয় না, অর্থাং শব্দে নিত্য ও অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্য ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ব থাকায় উহার জানজন্ম শব্দ নিত্য, কি অনিত্য, এইরূপ সংশয়ও অবশ্য জন্মিবে।

টিপ্লনী। মহর্ষি ক্রমান্ত্রদারে এই স্থাবারা (১৪) "দংশ্যসম" প্রভিবেশের লক্ষণ বলিয়াছেন। স্থত্ত "নিত্যানিত্যসাংশ্যাৎ" এই বাকোর ছারা ঐ লক্ষণ স্থৃতিত হইরাছে। ঐ বাকোর পরে "সংশালন প্রত্যবস্থানং" এই বাকোর অধাহার মহর্ষির অভিমত। তাই ভাষাকারও "সংশ্রেন প্রতাবতিষ্ঠতে" এই বাকোর বারা উহা ব্যক্ত করিবাছেন। সূত্রে "সামান্ত দুর্ভান্তরোঃ" ইত্যাদি প্রথমাক বাকা উদাহরণ প্রদর্শনার্থ। অর্থাৎ উহার দারা "শংকাহনিত্যঃ" ইত্যাদি প্রব্যাগন্থনে মহর্ষি এই "সংশ্রদ্ধ" প্রতিবেধের উনাহরণ স্থানা করিয়াছেন ৷ তাই পরে লক্ষণ স্থচনা করিতেও বলিয়াছেন,—"নিত্যানিত্য-সাংশ্যাৎ"। উক্ত হলে নিতা বটত্ব জাতি এবং অনিতা ঘটদুর্বান্তের ইন্দ্রিরপ্রাহ্তরূপ সাধর্ম্ম বা সমানধর্মই ঐ বাকোর ছারা গুরীত হইয়াছে। বন্ধতঃ উক্ত বাক্যে "নিতা" শক্ষের দারা বিপক্ষ এবং "অনিতা" শক্ষের দারা সপক্ষই মহর্ষির বিব্যক্ষিত এবং "দাধর্মা" শব্দের ছারা দংশ্রের কারণমাত্রই বিব্হিত । তাহা চ্ইলে হুত্রার্থ বুঝা যার যে, বাদীর সাধ্যম্ম ও তাহার মভাব বিষয়ে সংশয়ের বে কোন কারণ প্রথপন করিয়া প্রতিবাদী যদি ভবিষয়ে সংশয় সমর্থনপূর্বাক প্রভাবস্থান করেন, তাহা হইলে উহাতে বলে (১৪) "সংশয়সম" প্রতিষেধ বা "দংশ্যদম।" আতি। বে গণার্থ বাদীর সাধাশুর বলিলা নিশ্চিতই আছে, তাহাকে বলে বিপক্ত এবং যে পদার্থ বাদীর পাথাধর্মবিশিষ্ট ববিরা নিশ্চিত, তাহাকে বলে সপক্ষ। স্থাতরাং প্রক্রোক্ত "শ্ৰেম্ভনিতাঃ" ইত্যাদি প্ৰয়োগস্থলে অনিতাৰপুত্ত অৰ্থাৎ নিত্য ঘটত জাতি বিপক্ষ এবং অনিতাৰ-বিশিষ্ট ঘট দুটাস্ক সপক। তাই মংবি উক্ত স্থাকেই এংশ করিয়া পুত্রে "নিতা" ও "অনিতা" : শব্দেরই প্রয়োগ করিবাছেন। তদমুদান্তেই ভাষাকার প্রভৃতি উক্ত উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াই স্থতার্থ ব্যাখ্যা করিয়া পিরাছেন। কিন্ত এরূপ অন্ত স্থলেও বাদীর সপক্ষ ও বিপক্ষের সাধর্ম্মা এইণ করিয়া, প্রতিবাদী উক্তরণ সংশব সমর্থন করিলে, দেখানেও ইছার উদাহরণ ব্রিতে হইবে।

ভাষ্যকার মহর্ষির স্থান্থনারে ইহার উদাহরণ প্রকাশ করিরাছেন বে, কোন বাদী "শব্দাহনিতাঃ প্রবন্ধকত্বাথ ঘটবং" ইন্ডাদি বাক্য হারা শব্দে অনিভান্থের সংস্থাপন করিলে, প্রভিবাদী যদি বলেন বে, শব্দে যেমন ঘটের সাধর্ম্ম। প্রযন্ধক্রমন্থ আছে। কারণ, শব্দ বেমন ইন্দ্রিরপ্রাহা, ভক্ষপ ঘটন্ধ-প্রাভিও এবং ঘটও ইন্দ্রিপ্রপ্রাহান্থও আছে। কারণ, শব্দ বেমন ইন্দ্রিরপ্রাহা, ভক্ষপ ঘটন্ধ-প্রাভিও এবং ঘটও ইন্দ্রিপ্রপ্রাহান্থ। এটন্থ প্রাভির প্রভাক্ত না হইলে ঘটন্ধক্রপে ঘটের প্রভাক্ত হইতে পারে না। এ ঘটন্থ প্রাভি নিতা, ইহা বাদীরও খৌরত। স্থতরাং নিতা ঘটন্ধ প্রাভি এবং অনিভান্থ ঘটের সাধর্ম্ম বে ইন্দ্রিপ্রগ্রহান্ধ, ভাষা শব্দে বিন্যমান থাকার, উহার জ্ঞানজন্ত শব্দ কি ঘটন্থ প্রাভির প্রায় নিতা, অথগা ঘটের প্রার অনিভা, এইরপ সংশ্রম কেন হইবে নাণ্ড সমানধর্মজ্ঞান এক প্রকার সংশ্রমের কারণ থাকার জ্রমণ সংশ্রম অবভান্থানী। বাদীর অভিনত নিশ্চন্থের কারণ থাকার জ্রমণ সংশ্রম করেও প্রভিত্ত শব্দে অনিভান্ধ করিপ সংশ্রম করিব বাদেব হেতু নাই। উক্ত হলে প্রভিবাদীর করিব পালিবেও জ্রমণ সংশ্রম হইবে না, এ বিষয়ে বিশেব হেতু নাই। উক্ত হলে প্রভিবাদীর

শন্ত শন্ত ইতান্ত্ৰ প্ৰতিশ্ব কৰি কৰিছে। নি আনি ভাৰতে সাক্ষিক বিশ্ব কৰিছে। সাক্ষিক কৰিছে বা তেওঁক সাধানত কৰিছে। সংশ্ব কাংগানিক বিশ্ব কিছিল।

এইরপ উত্তর "সংশয়সমা" জাতি। প্রতিবাদীর অভিপ্রার এই যে, সংশরের কারণ না থাকিলেই দেখানে নিশ্চরের কারণজন্য নিশ্চর জ.না। উক্ত স্থলে উক্তরূপ দংশরের কারণ থাকার বাদীর প্রযুক্ত ঐ হেতৃর ছারা শব্দে অনিতার-নিশ্চর জ্বিতে পারে না। উক্তরূপে নিশ্চরের প্রতিপক্ষ দংশর সমর্থন করিরা, বাদীর হেতৃতে সংগ্রতিপক্ষ দোবের উত্তাবনাই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ ও রন্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও ইহাই ব্লিয়াছেন। ২ন্ততঃ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর হেতৃর ভূল্যবলশালী অন্ত হেতৃর ছারা শব্দে অনিত্যক্ষের সংস্থাপন না করার উহা প্রকৃত সংগ্রতিপক্ষের উদ্ভাবন নহে, কিন্তু তত্ত্বা লা। তাই এই জাতিকে বলা হইরাছে,—"সংপ্রতিপক্ষরেশনাভাদ।"।

এইরপ শকাদিগত শক্ষর প্রভৃতি অনাধারণ ধর্মের জ্ঞানকর উক্তরণ সংশর সমর্থন করিবেও প্রতিবাদীর পেই উত্তর "সংশ্রদমা" জাতি হইবে। ব্রত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতিও ইহা বলিয়াছেন। মহর্ষির প্রথমাক্ত "সাধর্ম্মাসমা" জাতি হইবেত এই "সংশহসমা" জাতির বিশেব কি 

কৈন্যাতকর বলিয়াছেন, বে, কোন এক পদার্থের সাধর্ম্মাপ্রযুক্তই "সাধর্মাসমা" জাতির প্রবৃত্তি হইরা থাকে। কিন্ত উত্তর পদার্থের সাধর্ম্মাপ্রযুক্তই এই "সংশবসমা" জাতির প্রবৃত্তি হয়, ইহাই বিশেষ। বস্ততঃ মহর্ষিও এই স্থ্যে "নিভানিতাদাধর্মাৎ" এই বাক্যের ধারা উক্তরণ বিশেষই স্থানা করিরা সিয়াছেন। ১৪।

ভাষা। জ্যোত্রং—

অমুবাদ। ইহার অর্থাৎ পূর্ববসূত্রোক্ত "সংশয়সম" প্রতিষেধের উত্তর—

### সূত্র। সাধর্ম্যাৎ সংশয়ে ন সংশয়ো বৈধর্ম্যাত্বভয়থা বা সংশয়েইত্যন্তসংশয়প্রসঙ্গে নিত্যত্বানভ্যুপগদাচ্চ সাদাক্যস্থাপ্রতিষেধঃ ॥১৫॥৪৭৬॥

অমুবাদ। সাংশ্যাপ্রযুক্ত অর্থাৎ সমানধর্ম দর্শনজন্ম সংশার হইলেও বৈধর্ম্যাপ্রযুক্ত অর্থাৎ সংশারের নিবর্ত্তক বিশেষ-ধর্মনিশ্চরবশতঃ সংশার জন্মে না। উভর প্রকারেই সংশার হইলে অর্থাৎ সমান ধর্মজ্ঞান ও বিশেষ ধর্মনিশ্চর, এই উভর সত্বে সংশার জন্মিলে অত্যন্ত সংশারপ্রসঙ্গ অর্থাৎ সংশারের অমুচ্ছেদের আগতি হয়। "সামান্তে"র নিত্যান্থের অর্থাৎ পূর্বেগক্তি সমানধর্মরূপ সাধর্ম্যের সর্বনা সংশার-প্রায়েশক্র অন্থাকারবশতঃই (পূর্ববসূত্রোক্ত) প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। বিশেষ হৈধৰ্ম্ম্যাদ বধাৰ্য্যমাণে হৰ্ষে পুৰুষ ইতি—ন স্থাৰু-পুৰুষ-সাধৰ্ম্মাৎ সংশয়োহবকাশং লভতে। এবং বৈধৰ্ম্মাদ্বিশেষাৎ— প্ৰবন্ধানন্ত্ৰীয়ক ভাদ বধাৰ্য্যমাণে শব্দ আনিত্য হৈ নিত্যানিত্য সাধৰ্ম্মাৎ সংশয়োহবকাশং ন লভতে। যদি বৈ লভেত, ততঃ স্থাণুপুরুষদাধর্ম্মানু-চ্ছেদানতান্তং সংশয়ঃ স্তাং । গৃহ্মাণে চ বিশেষে নিত্যং সাধর্ম্মাং সংশয়হেতুরিতি নাভ্যপগমাতে। নহি গৃহ্মাণে পুরুষম্ভ বিশেষে স্থাণুপুরুষদাধর্ম্মাং সংশয়হেতুর্ভবতি।

অমুবাদ। বিশেষধর্ণরেপ বৈধর্ণ্যপ্রভুক্ত "পুরুষ" এইরপে নিশ্চীয়মান পদার্থে ছাণু ও পুরুষের সমানধর্ণপ্রযুক্ত সংশয় অবকাশ লাভ করে না অর্থাৎ পুরুষ বলিয়া নিশ্চয় হইলে তখন আর তাহাতে ইহা কি ছাণু ? অথবা পুরুষ ? এইরপ সংশয় তানিতেই পারে না ; এইরপ বিশেষধর্ণরেপ বৈধর্ণ্য প্রযুক্তক্তরপ্রযুক্ত অর্থাৎ শব্দের অনিত্যত্বনিশ্চায়ক ঐ হেতুর দারা শব্দের অনিত্যত্ব নিশ্চীয়মান হইলে নিত্য ও অনিত্য পদার্থের সাধর্ণ্যপ্রকুক্ত সংশয় অবকাশ লাভ করে না । যদি অবকাশ লাভ করে, অর্থাৎ যদি বিশেষ ধর্ণ্মের নিশ্চয় হইলেও সংশয় জন্মে, ইহা বল, তাহা হইলে ছাণু ও পুরুষের সমানধর্ণের অন্যুক্তেদবশতঃ অত্যন্ত সংশয় অর্থাৎ সর্ববদা সংশয়ের ছউক ? বিশেষধর্ণ্ম "গৃহ্যমাণ" (নিশ্চীয়মান) হইলেও সমান ধর্ণ্ম সর্ববদা সংশয়ের প্রয়োজক হয়, ইহা স্বীকার করা যায় না। কারণ, পুরুষের বিশেষ ধর্ণ্ম নিশ্চীয়মান হইলে ছাণু ও পুরুষের সমান ধর্ণ্ম সাংশয়ের প্রয়োজক হয় না।

টিপ্পনী। মহর্ষি এই সূত্র দারা পূর্কস্থোক "সংশয়সম" প্রতিষেধের উত্তর বলিতে স্থাশের বিন্যান্তন, "অপ্রতিষেধা"। অর্থাৎ পূর্কস্ত্রোক্ত প্রতিষেধ হর না, উহা অযুক্ত। কেন উহা অযুক্ত। কর্মান্তরের দর্শনিরের প্রথমিত প্রথমিত প্রথমিত প্রথমিত নিংশার দর্শনিরের দর্শনিরের দর্শনিরের দর্শনিরের দর্শনিরের দর্শনিরের দর্শনিরের দর্শনির প্রথমিত করিয়াছেন। ব্রতিকার বিশ্বনাথিও জ্রিরাপ ব্যাব্যাকরিয়াছেন। করিয়াছেন। করিয়াছেন। করিয়াছেন। করিয়াছেন। তাহার মতে সমানধ্যের দর্শনিক্তর সংশ্র আপান্যাননহিণি" এই বাক্যের অধ্যাহার করিয়াছেন। তাহার মতে সমানধ্যের দর্শনিক্তর সংশ্র আপান্যাননহিণি এই বাক্যের অধ্যাহার করিয়াছেন। তাহার মতে সমানধ্যের দর্শনিক্তর সংশ্র আপান্তর বিষয় ইইলেও বিশেষ ধ্যের দর্শনিপ্রকৃত্ত সংশ্র জন্ম না, ইহাই মহর্ষির উক্ত বাক্যের অর্থা। তাহপর্যাতীকাকার উক্ত বাক্যের ভাগেশিয়ার্থ বিদ্যাহিন যে," কেবল সমান ধর্ম্মদর্শনমাত্রই সংশরের কারণ নহে, কিন্ত বিশেষধর্মের অন্যান সহিত সমান ধর্ম্মদর্শনির বাধার সংশ্রের কারণ নহে, বিশেষ ধর্মের দর্শন হইরাছে, দেখানে পূর্ক্রেক্তির প্রথমিত বিশ্বর রার স্থ্রোক্ত সাধান্যান ধর্ম্মদর্শন না থাকার সংশ্রের কারণই থাকে না; স্থিতরাং নংশর জ্বিতে পারে না। বরদরার এখানেও পূর্কস্থেরের রার স্থ্রোক্ত সাধান্যা। বরদরার এখানেও পূর্কস্থেরের রার স্থ্রোক্ত সাধান্যা।

ন বামায়নর্শনয়াত্র কংশহলা কারণয়ালি ছু বিশেনাধর্শনসহিতং। বিশেবদর্শনে তু তল্পছিতং ন কারণয়িতি
করোর্থা।—তাংপর্থাটাকা।

শব্দের দারা সংশব্দের কারণমাত্রই বিবক্ষিত এবং তদন্তনারে হ্যন্তোক্ত 'বৈধর্মা।" শব্দের দারাও নিশ্চরের কারণমাত্রই বিবক্ষিত, ইহা বণিয়াছেন। ভাষ্যকার প্রথমে একটা দৃষ্টাব্দের দারা মহর্ষির উক্ত বাকোর অর্থ বাগায়া করিয়াছেন যে, বিশেষধর্মক বিধর্মাপ্রযুক্ত অর্থাৎ প্রক্রের বিশেষ ধর্ম হস্ত পদাদি যাহা স্থাপ্তে না থাকার স্থাপ্র বৈধর্মা, তাহা দেখিলা পুরুষ বলিয়া নিশ্চর হইলে, তখন আর তাহাতে স্থাপ্ত পুরুষের সমানধর্ম দর্শনকত্ত পুর্বের তার ইহা কি স্থাপ্ । অথবা পুরুষ । এইরূপ সংশ্ব ক্রের না। এইরূপ শব্দে যে প্রবন্ধরন্ত প্রধাণদিক্ত বিশেষধর্ম আছে, যাহা নিত্য পদার্থের বৈধর্মা, তাহা বধন শব্দে নিশ্চিত হয়, তথকানে ঐ শব্দে নিতা ঘটড্রাতি এবং অনিত্য ঘট দৃষ্টান্তের সমানধর্ম ইন্দ্রিংগ্রাহ্যকের জ্ঞান হইলেও তজ্জ্ঞ আর উহাতে নিত্য, কি অনিত্য ! এইরূপ সংশ্ব ক্রের না। অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে যে সংশ্ব সম্বর্ধন করিয়াছেন, তাহা কারণের অভাবে হইতে পারে না। স্থতাং তাহার উক্তরূপ প্রতিষেধ অবুক্ত।

প্ৰতিবাদী যদি বলেন যে, উভয় প্ৰকারেই সংশয় জন্মে অৰ্থাৎ সমান ধর্ম দর্শন ও বিশেষ ধর্ম দর্শন, এই উত্তর থাকিলেও দেখানে সংশরের কারণ থাকায় সংশয় জলো। এতত্তরে মহর্ষি পরে বলিরাছেন,—"উভয়ধা বা দংশংহেইতাস্তদংশরপ্রদক্ষ:"। উক্ত বাক্যে "বা" শব্দের অর্থ অবধারণ। অর্থাৎ উক্ত গক্ষ গ্রহণ করিলে সর্বাদাই সংশহের আপত্তি হয়। ভাষ্যকার উঠোর পূর্ব্বোক্ত দৃষ্টান্তত্মলে ইহা বুঝাইতে বলিয়াছেন বে, তাহা হইলে স্থাপু ও পুক্ষের সমান ধর্মের উচ্ছেন না হওয়ার উহার দর্শনজ্ঞ পরেও উহাতে সংশব জন্মিবে। অর্থাৎ উক্ত স্থলে পুরুষের বিশেবধর্ম হস্তপদাদি দর্শন করিলেও স্থাণু ও পুরুষের যে সমান ধর্ম দেখিয়া পুর্বের সংশয় জন্মিয়াছিল, তাহা তথনও বিদামান থাকার উহা, দেখিরা তথনও আবার তাহাতে পূর্ববং ইহা কি স্থাপু? অথবা পুরুষ ? এইরূপ সংশ্র কেন জন্মিবে না ? উক্ত পক্ষে সেখানেও সংশ্রের কারণ পাকার সংশ্রের উচ্ছেদ কথনই হইতে গারে না। প্রতিবাদী শেষে যদি উহা স্বীকার করিয়াই ববেন যে, আমি সেখানেও সংশয় জন্মে, ইহা বলি, সমান ধর্ম নর্শন হইলে কখনই সংশ্যের উচ্ছেদ হর না, উহা চিরকাণ্ট সংশবের জনক, ইহাই আমার বক্তবা। এতছভারে মহর্দি সর্বশেষে বলিরাছেন,— "নিত্যত্বানভ্যপগৰাক দামাভত্ত"। অৰ্থাৎ দ্যানংশ্বৰণ যে "দামাভ", তাহার নিতাত অর্থাৎ দতত সংশরপ্রধোজকর স্থাকারই করা বার না। উক্ত বাকো "চ" শক্তের অর্থ অবধারণ। ভাষাকার উহার তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, বিশেষ ধর্মের দর্শন বা নিশ্চর হইলেও সমান ধর্ম সতত সংশরের প্রযোজক হয়, ইহা স্বীকারই করা বায় না। কায়ণ, পুরংবের বিশেবদর্শ হত্তপদাদি দেখিলে তথন ভাষাতে বিদামান স্থাপু ও পুক্ষের সমানধর্ম সংশব্দের প্রাধাকক হয় না। ভাষাকার এখানে স্ত্রোক্ত "সামান্ত" শব্দের বারাও প্রেরাক্ত সাধর্ম্ম বা সমান ধর্মই ব্যাপ্যা করিয়াছেন এবং "নিতাও" শব্দের ছারা নিতা সংশহহেতুক ব্যাখ্যা করিছাছেন। সমান ধর্ম দর্শন সংশয়ের কারণ হইলে ঐ সমানধর্ম ঐ সংশ্যের প্রযোজক হয়। স্কুতরাং ভাষ্যকারোক্ত "হেতু" শক্ষের অর্থ এখানে প্রযোজক, ইহাই বুঝিতে হর। বার্ত্তিককার প্রভৃতির মতামুদারে স্থোকে "দামারু" শব্দ ও উহার বাাথাায় ভাষ্যকারোক "সাধর্মা"শক্ষের ছারা সমান ধর্ম দর্শনই বিবন্ধিত বুঝিলে ভাষাকারোক হেতু শক্ষের দারা জনক স্বর্থত বুঝা বায়। সে বাহা হউক, ভারাকার মহর্ষির ঐ শেষোক্ত বাক্টের কষ্ট-কল্পনা করিয়া বেল্লপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ভাহার মূল কাল্ল এই বে, মহর্ষি ক্পাদের স্থায় মহর্ষি গোতমের মতেও ঘটভাদি "গামান্ত" বা জাতির নিতাবই সিদ্ধান্ত। মহর্ষি গোতম বিতীর অধারে শন্তের অনিতাত পরীকার "ন বটাভাবদামান্তনিতাত্বাৎ" (২০১৪) ইথাদি পূর্মপকস্থার ঐ সিদ্ধান্ত স্পষ্ট বলিয়াছেন। পরে দেখ'নে সিদ্ধান্তফুত্রে ঐ নিদ্ধান্ত অত্মীকার করিয়াও পূর্ব্ধণক্ষ খঞ্জন করেন নাই। স্মতরাং তিনি এই পত্রে "সামান্ত" অর্থাৎ জাতির নিত্ত ত্বীকার করি না, ইহা কখনই বলিতে পারেন না। তাই ভাষাকার প্রভৃতি সমন্ত আখ্যাকারই এখানে কষ্টকল্লনা করিব। মহর্ষির ঐ শেষোক্ত বাকোর উক্তরপই অর্থবাখা। করিয়া গিয়াছেন। কিন্ত উক্ত বাব্যের খারা चछेवानि मामारखंद निकारवत स्वयोकादरे या मतनबाद द्वा वाग, देश चौकार्य। पहिं भून्तपूरव এবং এই স্তান্ত সমানধৰ্ম বলিতে "সাধৰ্ম্যা" শংস্কুত্ৰই প্ৰায়োগ কৰিয়াছেন এবং পূৰ্ব্বাস্থ্যন্ত ঘটজানি জাতি অর্থে ই "মামান্ত" শক্ষের প্রহোগ করিরাছেন, ইহাও লক্ষ্য করা আবশ্রাক। স্বতরাং তিনি এই স্থতে পরে পূর্বং "সাধর্মা" শক্তের প্রয়োগ না করিয়া, "সামান্ত" শক্তের প্রয়োগ করিবেন কেন ? এবং নিতা সংশ্রপ্রয়োজকত্বই তাঁহার বক্তব্য হইলে "নিতাত্"শব্দের প্রয়োগ করিবেন কেন 🕈 "নিতাত্ব" শক্তের ছারাই বা এরূপ অর্থ কিরুপে বুঝা বার ? এই সমন্তও চিন্তা করা আবশুক। পরবর্তী কালে বে স্থাধীন চিস্তাপরারণ অনেক নব্য নৈয়ারিক ঐ সমস্ত চিন্তা করিয়াই উক্ত প্রাচীন ব্যাখ্যা প্রচণ করেন নাই, ইরাও এখানে ব্তিকার বিখনাথের উক্তির বারা ব্যিতে পারা বার। কারণ, বৃদ্ধিকার নিজে এখানে উক্ত বাকোর পূর্কোক্তরূপ ঝাখ্যা করিয়া, সর্ব্বশেষে তাঁহাদিগের বাাখ্যা প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন বে, গোদ প্রভৃতি ভাতির নিতাদের অনভাগগম অর্থাৎ অধীকারের আপস্তি হয়। কারণ, ঐ সংত লাভিতেও প্রমেহত প্রভৃতি সমান ধর্মপ্রযুক্ত নিতাত্ব সংশর ইইতে পারে। অর্ধাৎ বদি বিশেষ ধর্মা দর্শন ইইলেও সমানধর্মা দর্শনজন্ত সর্বাদাই সংশয় স্বীকার করা বায়, তাহা ইইলে পুর্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী বে ঘটভাদি জাতিকে নিতা বলিয়া ইন্দ্রিংপ্রাহাত্তকে নিতা ও মনিতা প্লার্থের স্মান ধর্ম বলিয়া গ্রহণ করিরাছেন এবং তৎ প্রযুক্ত শব্দ নিতা, কি অনিতা ৫ এইরূপ সংশব্ধ সমর্থন করিয়াছেন, ভাষাও তিনি করিতে পারেন না। কারণ, ভাষার মতে ঐ ঘটজাদি জাতিরও নিতাত নির্ণয় হইতে পারে না। কারণ, তাহাতে নিতা ও অনিতা পদার্থের সমান ধর্ম প্রবেদ্ধর বিদামান আছে। স্কুতরাং ছৎপ্রযুক্ত তাহাতেও নিজার সংশর অবশুই জালিবে। তাহা হইলে আর তাহাতেও কখনই নিভাব নিশ্চর জন্মে না, ইহা তাঁহার স্বীকার্য্য। "ভারস্ত্রবিহরণ"-কার গোস্থামী ভট্টাচাণ্ট্য পরে এই নবীন ব্যাখাই গ্রহণ করিয়াছেন। বস্ততঃ এই স্ত্রে মহর্ণির "নিতাখানভাগগমাত সামাজক" এই চরম উত্তরবাক্যের খারা আমরা তাঁহার চরম বক্তবা বুঝিতে পারি বে, পূর্বের্গাক্ত স্থলে বিশেষবর্গা নিশ্চর সত্তেও শক্তে উক্তরূপ সংশ্র খীকার করিয়া, প্রতিবাদী শক্ষের অনিভাগ্ন অধীকার করিলে, বাদী তাঁহাকে বলিবেন যে, তাহা হইলে ভূমিত ঘটবাদি জাতির নিতাত তাকারও কর না, করিতে পার না। কারণ, ঘটজাদি জাতিতেও নিতা আত্মা ও অনিতা ঘটের সমান ধর্ম প্রমেয়ত প্রভৃতি বিনামান ধাকায় তোমার

কথাত্বদারেই ভাষাতেও উক্তরণ সংশয় স্বীকার করিতে ভূমি বাধা। স্তত্তাং বটঝানি জাতিতেও নিতানিতাত্ব-সংশব্ৰশতঃ উহার নিতাত্ব ত্বীকারও তুমি কর না, ইহা তোমাকে বনিতেই হইবে ৷ কিন্তু তাহা হইলে তুমি আর শক্ষে উক্তরণ সংশয় সমর্থন করিতে পার না। কারণ, তুমি ঘটভাদি জাতিকে নিতা বলিয়া গ্রহণ করিয়াই ঐ সংশয় সমর্থন করিয়াছ। কিন্ত ঐ ঘটখাদি জাতির নিতাক শ্বহীকার করিতে বাধ্য হইলে ভোমার ঐ উত্তর স্বব্যাঘাতক হওরার উহা বে শণহস্তর, ইহা ভোমারও স্বীকার্য্য। মহর্ষির উক্ত বাকোর এইরূপই তাৎপর্যা হইলে উহার সমাক দার্থকাও বুঝা বার। পুৰ্বোক্ত প্ৰাচীন বাংখাৰ উক্ত বাক্যের বিশেষ প্রয়োজনও বুঝা বাহ না। মূলকথা, শব্দে প্রয়ত্ব-জক্তম্ব হেতুর নিশ্চর হুইলে শব্দের অনিতাত্তেরই নিশ্চর হুইবে। কারণ, বাহা প্রবদ্ধরক্ত অর্থাৎ কাহারও প্রথন্ন বাতীত বাহার সভাই দিল্প হর না, তাহা অনিতা, ইহা দিল্পই আছে। স্বতরাং প্রযন্ত্র-জন্মত্ব অনিতাত্বের বাাপ্তিবিশিষ্ট ধর্ম এবং উত্তা শব্দের বিশেষধর্ম । ঐ বিশেষধর্মের নিশচর হইলে ভাহাতে অনিত্যত্বেরই নিশ্চর হওরার আর ভাহাতে নিতা, কি অনিতা, এইরূপ দংশর অন্মিতেই পারে না। প্রতিবাদী তথনও উহাতে সংশয় স্বীকার করিলে চিরকানই সর্ব্বেত্র ক্রিলে। কুত্রাপি কোন সংশ্যেরই উচ্ছেন হইতে পারে না। প্রতিবাদী সত্যের অপলাপ করিয়া তাহাই স্বীকার ক্রিলে, তিনি যে সমস্ত অনুমানের খারা বাদীর হেতুর ছাইড সাধন করিবেন, তাহাতে ও তাঁহার সাধানি বিষয়ে প্রমেনজানি সমান ধর্মজানজন্ত সংশব স্থাকার করিতে তিনি বাধা হইবেন। ভাষা হুইলে, তাঁহার পর্বোক্ত ঐ উত্তর অব্যাহাতক হওরার উহা বে অদত্তত, ইহা তাঁহারও স্বাকার্য্য। পূর্ব্বং স্বরাঘাতকত্বই উক্ত জাতির সাধারণ হুষ্ট্রমূল। যুক্তাক্ষ্যানি অদাধারণ হুষ্ট্রমূল। কারণ, বিশেষধর্মকর্মনের অভাববিশিষ্ট সমানধর্মদর্মনিই সংশ্যাবিশেষের কারণ হওয়ায় বিশেষধর্ম দর্শনের অভাব ঐ কারণের যুক্ত অঙ্গ অর্থাৎ অত্যাবগ্রাক বিশেষণ বা সহকারী। প্রতিবাদী উহা অস্বীকার করিয়া, কেবল সমানধর্ম দর্শনজনাই সংশয় সমর্থনপূর্ত্বক পূর্ব্বোক্তরূপ উত্তর করার যুক্তাজনানি-वनर: 8 डीशन थे छेखन इहे इरेशाह, छेहा मञ्चन नहर । ১৫ ।

मः भग्रमय-अकद्रेश मसार्थ 1 % I

# সূত্র। উভয়-সাধর্ম্যাৎ প্রক্রিয়াসিদ্ধেঃ প্রকরণসমঃ॥

অনুবাদ। উভয় পদার্থের সাধর্ম্মগ্রযুক্ত "প্রক্রিয়া"সিদ্ধি অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর পক্ষ ও প্রতিপক্ষের প্রবৃত্তির সিদ্ধিবশতঃ (প্রভাবস্থান) (১৫) প্রকরণসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। উভয়েন নিত্যেন চানিত্যেন চ সাধর্ম্মাৎ পক্ষপ্রতিপক্ষয়েঃ প্রবৃত্তিঃ প্রক্রিয়া—অনিত্যঃ শব্দঃ প্রয়ত্মনন্তরীয়কহাদ্ঘটবদিত্যেকঃ পকং প্রবর্ত্তর । দ্বিতীয়শ্চ নিত্যদাধর্ম্মাৎ প্রতিপক্ষং প্রবর্ত্তয়তি—নিতাঃ শব্দঃ প্রাবণদ্বাৎ, শ্বদ্ববদিতি । এবঞ্চ দতি প্রয়ানন্তরীয়কদাদিতি হেডুরনিত্যদাধর্ম্মেণোচ্যমানো ন প্রকরণমতিবর্ত্ততে,—প্রকরণামতিব্রতিনির্গানির্বর্তনিং, দ্যানক্ষৈত্রিত্যদাধর্ম্মেণোচ্যমানে হেতো । তদিদং প্রকরণামতিব্রত্যা প্রত্যবস্থানং প্রকরণ্সমঃ। দ্যানক্ষৈতদ্বৈধর্ম্মেংপি, উভয়বৈধর্ম্মাৎ প্রক্রিয়াদিকেঃ প্রকরণ্সম ইতি।

অন্যবাদ। উভয় পদার্থের সহিত (অর্থাৎ) নিত্য পদার্থের সহিত এবং অনিত্য পদার্থের সহিত সাধর্ম্ম্য প্রযুক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষের প্রবৃত্তিরূপ "প্রক্রিয়া" (যথা ) শব্দ অনিত্য, বেহেতু প্রযন্ত্রকাত্ত, যেমন ঘট, এইরূপে এক ব্যক্তি (বাদী ) পক্ষ অর্থাৎ শব্দে অনিত্যন্ত প্রবর্ত্তন ( স্থাপন ) করিলেন। দ্বিতীয় ব্যক্তিও অর্থাৎ প্রতিবাদীও নিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত প্রতিপক্ষ অর্থাৎ শব্দের নিত্যক প্রবর্ত্তন করিলেন—(যথা) শব্দ নিত্য, যেহেতু আবণ কর্থাৎ অবণেন্দ্রিয়ন্ধন্য প্রত্যক্ষের বিষয়, যেমন শব্দত্ব। এইরূপ হইলে অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্তরূপে শব্দের নিত্যত্বসাধক হেতু প্রয়োগ করায় অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত উচ্যমান "প্রয়ন্তজন্মরাৎ" এই বাক্যোক্ত হেতু অর্থাৎ বাদীর কথিত প্রযন্ত্রজন্যত্ব হেতু প্রকরণকে অতিক্রম করিয়া বর্ত্তমান হয় না অর্থাৎ উহা প্রতিবাদীর সাধ্য প্রতিপক্ষরণ প্রকরণকে (শব্দের নিতাম্বকে ) অতিক্রম করিতে পারে না। প্রকরণের অনতিবর্ত্তনবশতঃ নির্ণয়ের অনুৎপত্তি হয় অর্থাৎ উক্ত স্থলে বাদীর হেতৃর দ্বারা তাঁহার সাধ্যধর্ম্মের নির্ণয় জন্মে না। নিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্যপ্রযুক্ত উচ্যমান হেতুতেও ইহা সমান [ অর্থাৎ পূর্ববৰ উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর কথিত শব্দের নিত্যক্ষাধক ( শ্রাবণক ) হেতৃও বাদীর পক্ষরূপ প্রকরণকে ( শব্দের অনিত্যন্থকে ) অতিক্রম করিতে না পারায় উহার ঘারা তাঁহার সাধ্যধর্ম নিত্যবেরও নির্ণয় জন্মে না বিকরণের অনতিক্রমবশতঃ সেই এই প্রভাবস্থানকে (১৫) প্রকরণসম বলে। এবং ইহা বৈধর্ম্মোও সমান, ( অর্থাৎ ) উভয় পদার্থের বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত প্রক্রিয়াসিদ্ধিবশতঃও প্রকরণসম প্রতিষেধ হয়।

টিগ্রনী। এই প্রের হারা "প্রকরণসম" নামক প্রতিবেশের লক্ষণ কবিত হইরাছে। পূর্মবং এই প্রেও "প্রতাবস্থানং" এই পদের অধ্যাহার বা অস্কুবৃদ্ধি মহর্ষির অভিমন্ত। প্রে "উভয়" শব্দের হারা বিজন্ধ ধর্মবিশিষ্ট উভর পদার্থই এথানে মহর্ষির বিবক্ষিত। বাদী ও প্রতিবাদীর পক্ষ ও প্রতিপক্ষের প্রবৃদ্ধি মর্বাং স্থাপনই এথানে ভাষাকারের মতে প্র্যোক্ত "প্রক্রিয়া" শব্দের কর্মবা কর্মবাং প্রথমে বাদীর নিজ পক্ষ স্থাপন, পরে প্রতিবাদীর নিজ পক্ষ স্থাপন, ইহাকেই বলে

"প্রক্রিয়া"। বাদীর বাহা পক্ষ অর্থাই সাধাধর্ম, তাহা প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষ এবং প্রতিবাদীর বাহা পক্ষ, তাহা বাদীর প্রতিপক্ষ। উক্তরণ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের নামই "প্রকরণ"। অর্থাৎ ৰাৰী ও প্ৰতিবাদীৰ বিৰুদ্ধ সাধাধৰ্মবয়, যাহা দলেহেৰ বিষয়, কিন্ত নিণীত হয় নাই, তাহাই ভাষ্যকারের মতে "একরণ" শব্দের অর্থ এবং ঐ প্রকরণের স্থাপনই এই পুত্রে "প্রক্রিয়া" শব্দের অর্থ। প্রথম অধ্যারে "বল্লাৎ প্রকরণচিত্তা" (২।৭) ইত্যাদি স্থতের ভাষারাস্ত ভাষাকার স্থান্ত "প্রকরণ" শব্দের উক্ত অর্থ ই বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন। তাৎপর্বাটীকাকার বাচপ্পতি নিম্নও দেখানে "প্রক্রিয়তে দাধ্যকেনাধিক্রিয়তে" এইরূপ বৃংপত্তি প্রদর্শন করিয়া "প্রকরণ" শংকর ঐ অর্থ সমর্থন করিয়াছেন। পরবর্ত্তী হত্তের ব্যাখ্যাতেও তিনি লিখিরাছেন,—"প্রকরণতা প্রক্রিয়াণ্ড সাধান্তেতি ধাবং"। আধুনিক কোন ব্যাখ্যাকার ঐ স্থানে প্রকরণ শব্দের অর্থ বলিয়াছেন—সংশয় ; কিন্ত উহা নিপ্রারণ ও অবংগত। তার্কিকরকাকার বরদরাজ এই ক্ষত্রে "প্রক্রিয়া" শব্দের হার। বাদী ও প্রতিবাদীর সাবা ধর্মই এইণ করিয়াছেন। অর্থাৎ তাঁহার মতে পূর্ব্বোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষ-রূপ প্রকরণেরই দানান্তর প্রক্রিয়া। তাই ভিনি এই "প্রকরণদন" প্রতিবেধকে "প্রক্রিয়া-সম" া নামেও উল্লেখ করিয়াছেন। বস্তুতঃ পূর্বেলক প্রকরণ অর্থে পূর্বেকালে "প্রক্রিয়া" শব্দেরও প্রয়োগ ছইরাছে, ইহা বুঝা বার। পরবর্তী হৃত্তভাষ্টের ব্যাখ্যার প্রীমদ্বাচম্পতি নিশ্রও ভারাকারোক "প্রক্রিয়াদিছি"র ব্যাথ্যা করিয়াছেন—অনাধাদিছি। কিন্তু এপানে ভাষাকারের নিজের কথার দারা তাঁহার মতে পূর্বোক্ত পক্ষ ও প্রতিপক্ষের স্থাপনই "প্রক্রিলা"শব্দের অর্থ, ইহা বুঝা বার। পরুত্ব এখানে প্রক্রিয়া ও প্রকরণ একই পরার্থ হইলে মহবি এই স্থাত্র বিশেষ করিয়া প্রক্রিয়া শব্দের প্রবোগ করিয়াছেন কেন । পরবভী ভ্রেই বা "প্রকর্ণ" শব্দেরই প্রবোগ করিয়াছেন কেন । ইহাও চিন্তা করা আংশ্রক। বৃত্তিকার বিখনাথ ও এই স্তত্তে "প্রক্রিয়া" শব্দের ফলিতার্থ বলিয়াছেন —বিশরীত পক্ষের সাধন। তিনি বিশরীত পক্ষকেই প্রক্রিয়া বলেন নাই। কিন্তু কেবল ক্লোন এক পক্ষেরই সাধন বা সংস্থাপনই প্রক্রিয়া নহে। ধ্র্ধাক্রমে বাণী ও প্রতিবাদীর বিক্লম পক্ষরের দংস্থাপনই এখানে স্ব্রোক্ত "প্রক্রিরা"। স্থাত্র "উভরণাধর্ম্মা" শক্ষের হারা উভর পদার্থের বৈধর্মাও বিব্যক্তি। অর্থাৎ উভা পদার্থের সাধা ধর্মের জার উভা পনার্থের বৈধর্মাপ্রযুক্ত পূর্বের্যক প্রক্রিরা ছলেও এই "প্রকরণনম" প্রতিযোগের উদাহরণ ব্যাতে হইবে। ভাষাকারও শেষে ইহা ব্যক্ত করিয়াছেন। পরে ইহা ধুঝা ধাইবে।

ভাষ্কার এখানে নি । ও অনিতা, এই উভয় পনার্থের সান্ধাপ্রযুক্ত প্রক্রিয়া প্রদর্শনপূর্বক শ্রেকরণসম" প্রতিষেধের উলাহরণ দারা ক্রার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বখা, কোন বাদী বলিবেন,—
"শংলাখনিতাঃ প্রধন্নানন্তরীয়কখাৎ ঘটবং"। অর্থাৎ শক্ত অনিতা, বেংহতু উহা প্রবছের অনন্তরভাষী অর্থাৎ প্রবছন্তর। বাহা থাহা প্রবছন্তর, দে সমন্তই অনিতা, যেমন বই। এখানে শক্তে
অনিতা ঘটের দাধর্মা প্রবছন্তর আছে বলিয়া তৎপ্রযুক্তই বাদী প্রথমে ঐ হেতৃথাকা প্রয়োগ
করিয়াছেন। পরে প্রতিবাদী বলিবেন,—"লালো নিতাঃ প্রাবণরাৎ শক্তবং"। অর্থাৎ শক্ত নিতা,
বে হেতু উহা প্রাবণ অর্থাৎ প্রবণক্তিরপ্রাহ্য, বেমন শক্ত কাতি। শক্তমাতে যে শক্তর নামে জাতি

আছে, তাহা নিতা বনিবাই এখানে বাদী ও প্রতিবাদীর স্বীকৃত। প্রধণন্তি বের ছারা ঐ শক্ষ জাতিবিশিষ্ট শংস্কুই প্রতাদ হওয়ার শংস্কুর ন্যায় ঐ শহত জাতিও প্রাবণ অর্থাৎ প্রবণক্রিরপ্রাই। "প্রবাদন গৃহতে" অর্থাৎ প্রবাদন্তিয়ের হারা বাহার প্রত্যক্ষ হয়, এই অর্থে "প্রবাদ শব্দের উত্তর ভবিত প্রতামে নিপায় "প্রাবণ" শক্ষের হারা ব্যা বায়—প্রবণেন্দ্রিয়গ্রাহ্ন। শব্দে নিতা শব্দৰ জাতির সাহস্ম। প্রাবশ্ব আছে বলিয়া তৎপ্রযুক্ত প্রতিবাদী উক্ত বলে "প্রাবশ্বাৎ" এই হৈত্বাক্যের প্রয়োগ করিয়াছেন। প্রথপিন্তরপ্রাক্ত বলিয়া শব্দর ভাতির নায় শব্দ নিতা, ইহাই প্রতিবাদীর বক্তবা। প্রতিবাদী পরে উক্তরপে শব্দের নিতাত্বদাংক উক্ত হেতু প্রয়োগ করিলেও বাদীর পূর্কোক্ত অনিতাখণাধক হেতুর ভাগতে কি হইবে ৫ ইহা বুঝাইতে ভারাকার পরেই বলিয়াছেন,—"এবঞ্চ সতি" ইত্যাদি। অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে শাদের নিতা হুদাধক হেতু প্ররোগ করার বাদীর প্রযুক্ত প্রয়ন্ত হত্তে প্রকরণকে অভিক্রম করে না অর্থাৎ বাদীর নিজ পক্ষের ভার প্রতিবাদীর নিভাব পক্ষকেও বাধিত করিতে পারে না। ভাষতে দোব কি ? তাই ভাষাকার পরে বনিয়াছেন যে, প্রকরণের অনতিক্রমরণতঃ নিশ্চরের উৎপত্তি হর না। ভাষে "নির্ণহানির্কর্তনং" এইরূপ পাঠই প্রকৃত বুঝা যায়। কারণ, তাৎপর্যাটীকাকার বাাথা করিয়াছেন, "নির্ণয়ানিপভিরিতার্থ:"। "নির্ক্তিন" শক্তের হারা নিপত্তি বা উৎপত্তি অর্থ ব্যা বার। এইরূপ বাদী প্রথমে শব্দের অনিভাত্দাধিক উক্ত হেতু প্রয়োগ করার প্রতিবাদীর প্রযুক্ত উক্ত হেতৃও প্রকরণকে অতিক্রম করিতে পারে না। স্বতরাং প্রতিবাদীর উক্ত পক্ষেরও নিশ্চয় জন্মে না, ইহা সমান। তাৎপর্যা এই যে, উক্ত খনে উভয় থেডুই কোন পক্ষকে বাহিত করিতে না পারার উত্তর পক্ষে সমানত্বপতঃ কোন পক্ষের নির্বরেই সমর্থ হর না। ভারাকার প্রথম অধ্যাত্তে "প্রকরণ্দন" নামক হেছাতাদের লক্ষণ-সূত্রের বাংখ্যা করিতেও লিখিয়াছেন,—"উভয়পক্ষদায়াত্ প্রকরণমনতিবর্তমানঃ প্রকরণদমে নির্বহায় ন প্রকরতে।" দেখানে পরেও বলিয়াছেন,—"দোহ্রং হেতুকভৌ পক্ষো প্রবর্ত্তরন্ত নির্বায় ন প্রকরতে" (প্রথম খণ্ড, ০१৫—१৬ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য )। ভাষ্যকার এখানেও পূর্ব্বোক্ত উনাহরণে নির্ণয়ের অনুংগতি দুমর্থন করিয়া, উক্ত স্থলে এই সূত্রোক্ত "প্রকরণসম" প্রতিবেধের স্বরূপ বলিরাছেন যে, প্রকরণের অন্তিক্রমবর্শতঃ বে প্রভাবস্থান, তাহাকে বলে "প্রকরণদম" প্রতিষেধ। ভাষাকারের গৃঢ় তাৎপর্য্য এই বে, বে স্থনে বাদী অথবা প্রতি-বাদীর হেতু প্রবল হয়, দেখানে উহা প্রতিপক্ষণ প্রকরণকে বাধিত করিলা নিজপক নির্দরে সম্বর্গ হওরার প্রতিপক্ষবাদী নিরস্ত হন। স্থভরাং তিনি দেখানে আর কোন দোব প্রহর্ণন করিতে পারেন না। কিন্ত উক্ত খলে উভ্য হেতৃই তুলা বলিয়া স্বীকৃত হওয়ায় কোন হেতুই প্রতিপক্ষকে বাধিত করিতে না পারায় বাদী ও প্রতিবাদী কেংই নিরস্ত হন না। কিন্ত তাঁহারা প্রত্যেক্ট নিজ পক্ষ নির্গয়ের অভিমানবশন্তঃ অপর পক্ষকে বাধিত বলিয়া সমর্থন করেন। উক্ত স্থলে বাদীর ঐক্লপ প্রভাবস্থান "প্রকরণদন" প্রতিষ্ধে এবং প্রতিবাধীর ঐরপ প্রভাবস্থানও "প্রকরণদন" প্রতিষ্ধে। অর্থাৎ উক্ত খনে উত্তরে উত্তরই জাতাত্তর। স্বতরাং উক্ত খনে উত্তর পদার্থের সাধর্মাপ্রস্কু "প্রকরণসম"ব্যই ব্রিতে হইবে। এইরাপ উভয় পদার্থের বৈধর্মাপ্রযুক্তও "প্রকর্ণস্ম"ব্য

বুঝিতে হইবে। ভাৎপর্যাটীকাকার উহার উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন; गর্থা,—কোন বাদী বলিনেন,—"শক্ষোহনিতাঃ কার্যাত্বাৎ আকাশবৎ"। প্রতিবাদী বলিনেন,—"শক্ষো নিতাঃ অম্পর্শ-কৰাং কটবং"। বাদী নিতা মাকাশের বৈধর্মা কার্যাত্বপ্রযুক্ত উক্ত হেতৃবাকোর প্রবোগ করিবা-ছেন। উক্ত হলে নিতা আকাশ বৈধৰ্মানুষ্ঠান্ত। প্ৰতিবাদী অনিতা বটের বৈধৰ্ম্ম স্পৰ্শনুক্ততা-প্রযুক্ত উক্ত হেতুবাকোর প্রয়োগ করিয়াছেন। উক্ত স্থলে ঘট বৈধর্মা দৃষ্টান্ত। উক্ত উদাহরণেও পূর্ববং বাদী ও প্রতিবাদী উভরেবই পূর্ব্বোক্তরূপ প্রভাবস্থান "প্রকরণদন" প্রতিষেধ হইবে। স্তরাং পুর্মোক্ত উভর হল এছণ করিয়া প্রকরণসমচত্তীয়ই বুঝিতে হইবে। উক্ত "প্রকরণসম" প্রতিবেদের প্ররোগস্থলে প্রতিপক্ষের বাধ প্রদর্শনই বাদী ও প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। স্বর্থাৎ বস্ততঃ উক্ত স্থলে কোন পক্ষের বাধ নিশ্চর না হইলেও বাদী ও প্রতিবাদী বিরুদ্ধ পক্ষের বাধনিশ্চবের কভিমানবশত:ই উক্তরূপ প্রতাবস্থান করেন। তাই এই "প্রকরণসম" জাতিকে বলা ইইয়াছে,— "বাধনেশনাভাষা"। তার্কিকরক্ষাকার বরদরাজ অন্ত ভাবে ইহা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, বাদী ও প্রতিবাদী নিজের হেতুর সহিত অপরের হেতুর তুন্যতা স্থীকার করিয়াই বিরোধী প্রমাণের দারা অপরের হেতুর বাধিত ব্রতিমানবশতঃ যে প্রতাবস্থান করেন, ভারাকে বলে "প্রক্রিয়াদম" বা "প্রকরণম" প্রতিবেধ। তীঃার মতে এই ফ্রে "উত্তর্নাধর্মা" শব্দের হারা প্রতিপ্রমাণ স্বর্থাৎ বিরোধী প্রমাণমাত্রই বিবক্ষিত। স্বতরাং বাদী "শব্দোহনিতা:" ইত্যাদি প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি প্রতাভিজ্ঞারণ প্রতাক্ষ প্রমাণ বারাও শব্দে অনিতাবের বাধ সমর্থন করেন, তাহা হইলেও দেখানে "প্রকরণদন" প্রতিষেধ হইবে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ কিন্ত বলিয়াছেন যে, বাদী ও প্রতিবাদী কোন প্রমাণান্তরের অধিকবনত্বের আরোপ করিয়া অর্থাৎ সেই প্রমাণান্তর বস্ততঃ অধিকবলশানী না হইবেও ভাষাকে অধিকবলশালী বলিয়া ভল্বারা অপর পক্ষের বাধসমর্থন ধারা প্রভারস্থান করিলে ভাহাকে বলে "প্রাকরণদম" প্রভিষেন। কর্মাৎ পূর্ব্বোক্ত স্থলে বাদী বলেন বে, আমার হৈতুর হারা শংল অনিতাত পুরেই সিদ্ধ হঙহার শংক নিত্যাত্বর বাধনিশ্চরবশতঃ ভোনার ছর্কাণ হেতুর দার। আর শংক কথনই নিভাত সিদ্ধ হইতে পারে না। এবং প্রতিবাদী কলেন বে, আমার প্রবল হেতুর দারা শব্দে নিভ্যন্থ গিছাই থাকার তাহাতে অনিভাবের বাধনি স্কর্মণতঃ ভোমার ঐ ছর্মান হেতুর হারা কখনই শব্দে অনিতাত দিছ হইতে পারে না। এইরূপ অন্ত কোন প্রমাণের ধারা বাধনিশ্চর সমর্থন করিয়া, বাদী ও প্রতিবাদী উক্তরূপে প্রভাবস্থান ক্ষিত্তে ভাষাও "প্রকরণদ্দ" প্রভিষেষ হইবে, ইহা ব্রতিকারেরও সম্মত বুঝা বাম। "প্রকরণসম" অর্থাৎ সৎপ্রতিদক্ষ নামক হেলাভাদের প্রয়োগ হলে বাদী ও প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত-রূপে প্রতিপক্ষের বাধনিশ্চর সমর্থন করেন ন।। কিন্তু উভর পক্ষের বংশরই সমর্থন করেন।

 <sup>)।</sup> তুলাগ্ৰন্ত্ৰপতিরব সরহেতের বহেতুলা।
 বাবেল অভাবগ্রালা অভিযানস ইলাতে ৪২০।

স্থতরাং উহা হইতে এই "প্রকরণসমা" জাতির ভেন আছে। পরবর্ত্তা স্থান বিশ্বনুট হইবে।
প্রেক্তি "সাধর্মাসমা" ও "দংশবসমা" জাতিও এই "প্রকরণসমা" জাতির ভাব সাধর্মাপ্রযুক্ত হইরা
থাকে। কিন্তু ইহা উভর পদার্থের সাধর্মাপ্রযুক্ত হওয়ায় ভেন আছে। অর্থাৎ এই "প্রকরণসমা"
জাতি স্থলে বারী ও প্রতিবারী উভরেই যথাক্রমে স্থাস্থ পক্ষাপন করেন। "সাধর্মাসমা" ও
"দংশবসনা" জাতিস্থলে এরপ হর না। উদ্যোত্তকর এখানে উক্তরূপ ভেন প্রদর্শন করিয়াছেন।
ভাৎপর্যাটীকাকার ঐ ভেন বৃথাইতে বহিরাছেন বে, "প্রকরণসমা" জাতি স্থলে বালী ও প্রতিবালী
নিজপক্ষ নিশ্চয়ের ছারা আমি অপরের পক্ষের সাধনকে খণ্ডন করিব, এই বৃদ্ধিবশতঃই প্রকৃত্ত
হন। কিন্তু "সাধর্মাসমা" ও "দংশরসমা" জাতি স্থলে প্রতিবালী বালীর সাধনের সহিত সামামাত্রের
আপত্তি প্রকাশ করিয়া উহার খণ্ডন করেন। কিন্তু নিজপক্ষ নিশ্চয়ের ছারা খণ্ডন করেন না,
ইহাই বিশেষ। "প্রকরণসমা" জাতি স্থলেও যে সাম্যের আপাদন হইয়া থাকে, ভারা উভরের
হেতৃর সামা নহে। কিন্তু উভয়ের দ্বলের সামা। সেই জন্তই "প্রকরণসম" নাম বলা
ইইয়াছে। ১৬॥

ভাষ্য। অস্তোতরং—

অমুবাদ। এই "প্রাকরণসমে"র উত্তর —

# সূত্র। প্রতিপক্ষাৎ প্রকরণসিদ্ধেঃ প্রতিষেধারুপ-পতিঃ প্রতিপক্ষোপপত্তঃ ॥১৭॥৪৭৮॥

সমুবাদ। "প্রতিপক্ষ"প্রযুক্ত অর্থাৎ প্রতিপক্ষ সাধনপ্রযুক্ত প্রকরণের ( সাধ্য পদার্থের ) সিদ্ধি হওয়ায় প্রতিষ্কেরে উপপত্তি হয় না অর্থাৎ নিজ্পক্ষের নিশ্চর দ্বারা পরকীয় সাধনের প্রতিষ্ধে হইতে পারে না,যেহেতু প্রতিপক্ষের উপপত্তি হয়।

ভাষ্য। উভয়সাধর্ম্মাৎ প্রক্রিয়াসিদ্ধিং ব্রুবতা প্রতিপক্ষাৎ প্রক্রিয়াসিদ্ধিরুক্তা ভবতি। বহুড়ার্যসাধর্ম্মাং, তত্র একতরং প্রতিপক্ষ—ইত্যেবং
সভ্যুপপন্নঃ প্রতিপক্ষো ভবতি। প্রতিপক্ষোপপত্তির মুপপন্নঃ
প্রতিষেধ্যঃ। যদি প্রতিপক্ষোপপত্তিঃ প্রতিষেধাে নোপপদ্যতে, অধ প্রতিষেধােপপত্তিঃ প্রতিপক্ষো নোপপদ্যতে। প্রতিপক্ষোপপত্তিঃ প্রতি-যেধােপপত্তিশ্বেতি বিপ্রতিযিদ্ধমিতি।

তত্ত্বানবধারণাক্ত প্রক্রিয়াসিদ্ধির্বিপর্যায়ে প্রকরণাবসানাং। তত্ত্বাবধারণে হ্বণিতং প্রকরণং ভ্বতীতি। অমুবাদ। উভয় পদার্থের সাধর্ম্ম্য প্রযুক্ত প্রক্রিয়াসিদ্ধি যিনি বলিতেছেন, তৎ-কর্ত্বক প্রতিপক্ষ-সাধনপ্রযুক্তও প্রক্রিয়াসিদ্ধি উক্ত হইতেছে। (ভাৎপর্য) যদি উভয় পদার্থের সাধর্ম্ম্য থাকে, ভাষা হইলে একতর প্রতিপক্ষ মর্থাৎ প্রতিপক্ষের সাধন হয়। এইরূপ হইলে অর্থাৎ প্রতিপক্ষেরও সাধন থাকিলে প্রতিপক্ষও উপপন্ন (সিদ্ধ) হয়। প্রতিপক্ষের উপপত্তিবশতঃ প্রতিবেধ উপপন্ন হয় না। (ভাৎপর্যা) যদি প্রতিপক্ষের উপপত্তি হয়, ভাষা হইলে প্রতিবেধ উপপন্ন হয় না, আর বদি প্রতিষেধের উপপত্তি হয়, ভাষা হইলে প্রতিদক্ষ উপপন্ন হয় না। প্রতিপক্ষের উপপত্তি এবং প্রতিবেধের উপপত্তি, ইছা বিপ্রতিধিক মর্থাৎ ঐ উভয় পরস্পার বিকন্ধ।

তত্ত্বের অনবধারণপ্রযুক্তও প্রক্রিয়ার সিদ্ধি হয়, যেহেতু বিপর্যায় হইলে প্রকরণের অবসান (নিশ্চয়) হয়। (তাৎপর্যা) যেহেতু তত্ত্বের অবধারণ হইলে প্রকরণ অর্থাৎ কোন এক পক্ষ অবসিত (নিশ্চিত) হয়।

টিপ্লনী। মহর্ষি এই স্থাতের দারা পূর্বাস্থাতোক্ত "প্রকরণদন" নামক প্রতিষ্ঠোধন উত্তর বলিয়াছেন। সূত্রে প্রথমোক্ত "প্রতিপক্ষ" শক্ষের দারা প্রতিপক্ষের সাধন অর্থাৎ প্রতিপক্ষসাধক বাদী ও প্রতিবাদীর হেতুই বিধক্তি। কারণ, উহাই বাদী ও প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষরণ প্রকরণের ( সাধাধর্মের ) সাধকরণে গৃহীত হইয়া থাকে। স্তরাং তৎপ্রযুক্তই প্রকরণসিদ্ধি বলা বায়। মহর্ষির স্থানুধারে ভাষ্যকারও এখানে প্রথমে প্রতিপক্ষের মাধনকেই "প্রতিপক" শক্ষের দারা প্রকাশ করিয়াছেন। প্রাচীন কালে প্রতিপক্ষের সাধক হেডু এবং প্রতিপক্ষবাদী পুরুষেও "প্রতিপক" শব্দের বহু প্রয়োগ হইরাছে এবং প্রতিগক্ষের সাধনের খণ্ডন অর্থেও মহর্ষি-সূত্রে "প্রতিপক্ষ" শব্দের প্রয়োগ হইরাছে। কিন্ত ঐ সমন্তই লাকণিক প্রয়োগ (প্রথম খণ্ড, ০১৬ পূর্চা ক্রইবা)। স্থাত্তর শেষোক্ত "প্রতিপক্ষ" শংসর হারা বাদী অথবা প্রতিবাদীর সাধ্যধর্মই বিবক্ষিত। বাদীর বাহা পক্ষ অর্থাৎ সাধ্যদর্য, তাহা প্রতিবাদীর প্রতিপক্ষ, এবং প্রতিবাদীর বাহা পক্ষ, তাহা বাদীর প্রতিপক। তারা হইবে হুঞার্থ ব্যা বায় যে, প্রতিপক্ষের নাধনপ্রযুক্ত কর্যাৎ পূর্বাহতাক্ত উভয় সাধুৰ্যাপ্ৰয়ক্ত প্ৰক্ৰিয়াসিদ্ধি স্থলে প্ৰতিপক্ষের সাধক হেতুৱ হারাও প্রকরণসিদ্ধি বা সাধানিক্যর হুইলে পুর্বোক্ত প্রতিষেব উপপন্ন হর না। কেন উপপন্ন হর না ? তাই মহবি শেবে বলিরাছেন,— "প্রতিপক্ষোপপছে:"। অগাৎ বেংহতু তাহা হইলে প্রতিপক্ষেরও নিশ্চর হত, ইহা ছীকাই।। তাৎপর্য্য এই যে, উক্তরূপ বলে প্রতিবাদীর দাধন বাদীর দাধনের দমান হইলেও তিনি যদি তাঁহার ঐ নাখনের দায়া তাঁহার নিজের দাঘনিকর স্বীকার করেন, তাহা হুইলে বাদীর সাধনের দারাও তাঁহার সাধ্যের নিশ্চর হয়, ইহাও তাঁহার স্বীকার্যা। কারণ, উভয় পনার্থের সাংশ্মপ্রযুক্ত প্রক্রিমান সিদ্ধি যদিলে প্রতিপক্ষের সাধনপ্রযুক্তও যে প্রক্রিছাসিদ্ধি অর্থাৎ সাধ্যমিদ্ধি হয়, ইহা ক্রিউই হর। স্থতরাং উক্ত স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী কেইই কেবল নিজ্পাহ্য নির্পায়ের অভিযান করিয়া তদ্বারা পরকীয় সাধনের প্রতিষেধ করিতে পারেন না। তাৎপর্যাচীকাকারও এবানে এই ভাবে হত্ত ও ড'বোর তাৎপর্যা ব্যক্ত করিয়াছেন'। ভাষাকার ওাঁহার প্রথমোক্ত কথার তাৎপর্যা ব্যক্ত করিতে বনিয়াছেন যে, যদি উভয় পদার্থের সাধর্ম্ম। থাকে, তাহা হইলে একতর প্রতিপক্ষ অর্থাৎ প্রতিপক্ষের সাধন হইবে। এথানেও "প্রতিপক্ষ" শব্দের দারা প্রতিপক্ষের সাধনই ক্ষিত্ত হুইয়াছে।

ভাষাকারের তাৎপর্যা এই বে, পূর্ব্বোক্ত "শক্ষোহনিতাঃ" ইত্যাদি বাদীর প্রয়োগে এবং পরে "শব্দো নিডাঃ" ইত্যাদি প্রতিবাদীর প্রয়োগে ব্ধাক্রমে অনিতা ঘটের সাধর্মাপ্রযুক্ত এবং নিতা শক্ষান্তর দাংশ্রাপ্রযুক্ত যে প্রাক্রিয়াসিদ্ধি কথিত হইয়াছে, ভারতে উক্ত সাংশ্রান্তরই (প্রবন্ধরত্ব ও প্রাবশ্ব ) সাধন বা হেতু। স্বতরাং উক্ত হলে প্রতিপঞ্জের সাধনও আছে। নচেৎ উভয় প্লার্থের সাধ্যা বলা যায় না। উভয় প্লার্থের সাধ্যা, ইহা বলিলে সেই সাধ্যাও উভয় এবং তন্মধ্যে একতর বা মন্তত্র প্রতিপক্ষের সাধন, ইহা স্বীক্ততই হর। তাহাতে প্রকৃত স্থলে কতি কি ? তাই ভাষাকার মংবির শেষোক্ত বাক্যান্ত্রদারে বনিরাছেন যে, তাহা হইলে প্রতিপক্ষ উপণর হয়। অর্গাৎ উক্ত হলে প্রতিপক্ষের দাধক হেতৃও থাকায় প্রতিপক্ষেরও নিশ্চয় হয়, ইছা স্বীকার্যা। তাই মহর্ষি বলিয়াছেন বে, প্রতিপক্ষের নিশ্চরবশতঃ প্রতিবেধের উপপত্তি হয় না। ভাষ্যকার ইহা যুক্তির দারা ব্রাইতে পরে বণিরাছেন যে, প্রভিষেধের উপপত্তি হইলে প্রভিপক্ষের নিশ্চর হয় না, এবং প্রতিপক্ষের নিশ্চর হইলেও প্রতিবেধের উপপত্তি হয় না, ঐ উভয় रिकक वर्जी देश धक्क मस्तरे इम ना। छादभर्मा करे त्व, भूदर्शक स्त व्यक्तिको यनि বাদীর হেত্বেও শব্দে অনিভাত্তের নিশ্চারক বলিরা স্বীকার করিতে বাধা হন, ভাষা হইলে তিনি আর দেখানে নিজের হেতুর বারা শকে নিতাজ নিশ্চর করিতে পারেন না। আর বদি তিনি নিজ হেতুর দারা শব্দে নিভাত্ব নিশ্চর করেন, তাহা হইলে আর বাদীর হেতুকে শব্দে অনিতাত্বের নিশ্চায়ক বলিয়া স্বীকার করিতে পারেন না। কারণ, নিতাত্ব,ও অনিতাত্ব পরস্পার বিরুক্, উহা একাধারে থাকে না। এইরণ বাদার পক্ষেও ব্ঝিতে হইবে। ফলকখা, প্রতিপক্ষ এবং উহার অভাব, এই উভরের নিশ্চর কথমই একএ দস্তব নহে। মহর্ষি এই ছাত্রের ছাত্রা পূর্ব্বোক্ত ঐ উভবের ব্যাণাত বা বিরোধ হতনা করিয়া, উক্ত হলে বাদী ও প্রতিবাদী উভরের উত্তরই বে স্বংগ্রামাতক, স্তরাং স্বদ্ধতর, ইश প্রতিপাদন করিয়াছেন। স্তরাং পুর্কাবং উক্ত উক্তরের দাধারণ ছষ্টবমূল অব্যাঘাতকত এই শুত্রের দারা প্রদর্শিত হটরাছে। পরস্ক উক্ত ভ্রে বাদী ও প্ৰতিবাদী উভৱেই নিজ নিজ হেতুর খারা নিজ নিজ যাথ্য নিগছের অভিযান করায় তাঁগাদিগের

<sup>&</sup>gt;। এবং ব্যবস্থিত ত্রভাবে বোজবিতবো। "প্রতিপক্ষাৎ" প্রতিপক্ষাংনাৎ প্রকরণক প্রকির্মাণক মাধাক্ষেতি বাবং মিলে: মনানাং ধনাবদাং প্রতিবেশক প্রতিবাদিনাধনক বনাধানিদ্বিদ্ধারেশ পরভার্নাধন-প্রতিবেশকামুণপরি:। কথাং প্রতিবেশামূলপ্রিবিভাত উল্পং "প্রতিপদ্ধোশপরে:"। কন্তঃ প্রভীয়নাধনক সমানাং বনাধনাং প্রকিরানিদিং করাবাদিদ্ধি করে। প্রতিপক্ষাং প্রকিরানিদ্ধিককা ভংগি প্রতিবাদিনা।—ভাংগ্যাদিকা।

উভর হেতুই বে তুলাবল, ইহা তাঁহার। স্বীকারই করেন। স্থতরাং উক্ত স্থলে তাঁহারা কেইই অপর পক্ষের বাধ নির্ণর করিতে পারেন না। তাঁহানিগের আভিমানিক বাধনির্ণর প্রকৃত বাধনির্ণর নহে। করেন, যে পর্যান্ত কেই নিজ পক্ষের হৈতুর অধিকবনশালিক প্রতিপর করিতে না পারিবেন, নে পর্যান্ত তিনি অপর পক্ষের বাধনির্ণর করিতে পারেন না। উত্তর হেতুর মধ্যে একতরের অধিকবনশালিকই প্রকৃত স্থলে বাধনির্ণয়ে মুক্তিনিক অস্ব। কিন্তু উক্ত স্থলে বাধী ও প্রতিবাদী উত্তরেই ঐ যুক্ত অঙ্গ অস্থীকার করিয়া, অপর পক্ষের বাধ নির্ণর করার তাঁহানিগের উভয়ের উত্তরই যুক্তাকহীন্ত্রশতঃও অন্বত্তর। যুক্তাকহীন্ত্র উক্তরের সাধারণ হার্তমূল। এই স্থতের দাবা তারাও স্থতিত হার্যান্ত।

প্রশ্ন হটতে পারে যে, "প্রকরণদম" অর্থাৎ "নং প্রতিপক" নামক হেলাভান স্থলেও ত বাদী ও প্রতিবাদী পূর্ববং বিভিন্ন হেডর ছারা গক্ষ ও প্রতিপক্ষের দংস্থাপন করেন। স্মতরাং ভাষাও এই "প্রকরণদম" নামক স্বাত্যান্তরই হওরার বাদ্বিচারে তাহার উদ্ভাবন করা উচিত নহে। তাই ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন বে, তরের অনবধারণ অর্থাৎ অনি-চয়প্রযুক্ত ও প্রক্রিয়াসিদ্ধি হইরা থাকে। অর্থাৎ কোন হলে প্রতিবাদী তাত্ত্ব অনবধারণ বা অনিশ্চয় সম্পাদন করিবার অন্তও অর্থাৎ উভর পক্ষের সংশব্ধ সমর্থনোদেশ্যেও অন্ত তেতুর বারা বিকল্প পক্ষের সংস্থাপন করেন। কারণ, বিপর্যায় ছইলে অর্থাৎ বাদীর হেতর হারা ততের অবধারণ ত্টলে প্রকরণ অর্থাৎ বাদীর পক্ষ নির্ণীত্ত ত্ট্রা বার। তত্তের অনবধারণের বিপর্যায় অর্থাৎ অভাব ভবের অবধারণ। তাই ভাবাকার তাঁহার পুর্নেকি "বিপর্যারে" এই পদের ব্যাধ্যা করিয়াছেন-"ত্বাবধারণে"। ফলকথা, ভাষাকার "ত্বাবধারণাত্ত" ইত্যাদি সন্দর্ভের ছারা পরে এখানে "প্রকরণসম" নামক হেলাভানের উদাহরণ প্রদর্শন করিবা, এই "প্রকরণসম" জাতি হটতে উহার ভেদ প্রকাশ করিরাছেন। অর্থাৎ "প্রকরণদম" নামক হেলাভাদের প্রয়োগছলে বাহাতে বাদীর পক্ষের নির্ণয় না হয়—কিন্তা ভাত্তর অনির্ণয় বা উভয় পক্ষের দংশরই স্থান্ত হয়, ইহাই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। সেই জন্মই সেখানে প্রতিবাদী তুলাবদশাণী অন্ত হেতুর বাবা প্রতিপক্ষেরও সংস্থাপন করেন। কিন্তু এই "প্রকরণনমা" জাতি স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী উভয়ের উদ্দেশ্য অন্তরূপ। তাৎপর্যা-টীকাকার এখানে ভাষাকারের গড় তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিয়া বনিয়াছেন যে,' নিজনাথ্য নিশ্চয়ের দারা অপরের সাধাকে বাধিত করিব, এই বৃদ্ধিকশতঃই প্রতিবাদী কেতু, প্রয়োগ করিবে, দেখানে "প্ৰকরণসম" নামক জাতান্তর হয়। আৰু বেখানে বাদীর হেতুর তুলাবলশাগী ক্ষাত তেতু বিদামান থাকার সংপ্রতিপক্ষতাবশতঃ বাদীর হেতুকে অনিশ্চারক করিব অর্থাৎ বাদীর ও হেতু উ'হার

১। নংখবং প্রকরণসমারেরো হেছালানো নোর্লাবনীয়: প্রতিবাদিনা, লাকুতরগ্রস্থানিতাত আই "তত্ত্বানধারণাত প্রক্রিয়ানিছিঃ"। সনাধানিপিরের প্রসাধননিওটসবুছা। প্রতিবাদিনা নাবনং প্রস্থানার প্রকরণনারাকালুতরং
তরতি। সংপ্রতিপক্তরা বাদিন: সাধনদনিকারকং করোমীতি বুছা। প্রতিপক্ষাবন প্রক্রানো ন লাতিবাদী,
সম্ভরবাদিরাং। সংপ্রতিপক্তরা ভেতুলোকত অনৈকাভিকবহুপথাদিতরাং। "তথানবধারণা"দিতানেদ
প্রকরণসন্মোধারবং দ্বিতং!—তাংগ্রাজন।

নাগোর নি-চারক হয় না, পরত্ত সংশবেরই প্রয়োজক হয়, ইহা সমর্থন করিব—এই বুদ্ধিবশতঃ প্রতিবাদী প্রতিপক্ষের মাধন বা হেতু প্রয়োগ করেন, দেখানে উহাকে বলে "সংপ্রতিপক্ষ" নামক হেত্যভাদের উত্তবেন। উহা সহত্তর, স্নতরাং উহা করিলে তাহা আত্যুত্তর হয় না। উক্ত স্থলে বানী ও প্রতিবাদী উভবের হেতুই হুই হয়। স্নতরাং সংগ্রেতিসক্ষতা হেতু দোব। ক্ষত্রার তব্ব নিশ্যার্থ বাদবিচারেও উহার উত্তাবন কর্ত্তর। ক্ষিত্র বাদী ও প্রতিবাদী হৃদি প্রক্রপ স্থলেও নিজ্পাথ্য নির্থবের অভিমান করিয়া, তদ্বারা অপর পক্ষের বাদ সমর্থন করেন, তাহা হুইলে সেখানে তাহানিগের উভরের উত্তরই স্বরাঘাতক হওয়ার আত্যুত্র হুইবে। উহারই নাম প্রক্রপ্রদাশ আতি ১৯৭।

#### व्यक्तपमय-छाक्त्र मयाखा । १।

# সূত্র। ত্রৈকাল্যাসিদ্ধের্হেতোরহেতুসমঃ॥১৮॥৪৭৯॥

অমুবাদ। হেতুর ত্রৈকাল্যাসিদ্ধিপ্রযুক্ত প্রভ্যবস্থান (১৬) "অহেতুদম" প্রতিষেধ।

ভাষা। হেতৃঃ দাধনং, তৎ দাধ্যাৎ পূর্বাং পশ্চাৎ সহ বা ভবেৎ।
যদি পূর্বাং দাধনমদতি দাধ্যে কন্স দাধনং। অথ পশ্চাৎ, অসতি দাধনে
কন্সেদং দাধ্যং। অথ যুগপৎ দাধ্যদাধনে, ছয়োবিবিদ্যমানয়োঃ কিং কন্স্স দাধনং কিং কন্স দাধ্যমিতি হেতুরহেতুনা ন বিশিষ্যতে। অহেতুনা দাধ্যম্যাৎ প্রভাবস্থানমহেতুসমঃ।

অমুবাদ। হেতু বলিতে সাধন, তাহা সাধ্যের পূর্বের, পশ্চাৎ অথবা সহিত অর্থাৎ সেই সাধ্যের সহিত একই সময়ে থাকিতে পারে। (কিন্তু) বদি পূর্বের সাধন থাকে, (তথন) সাধা না থাকায় কাহার সাধন হইবে ? আর বদি পশ্চাৎ সাধন থাকে, তাহা হইলে (পূর্বের) সাধন না থাকায় ইহা কাহার সাধ্য হইবে ? আর বদি সাধ্য ও সাধন বুগপৎ অর্থাৎ একই সময়ে থাকে, তাহা হইলে বিজ্ঞান উভয় পদার্থের মধ্যে কে কাহার সাধন ও কে কাহার সাধ্য হইবে ? (অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত কালত্রয়েই হেতুর সিদ্ধি হইতে পারে না ) এ জন্ম হেতু অর্থাৎ যাহা হেতু বলিয়া কথিত হয়, তাহা অহেতুর সহিত বিশিক্ত হয় না অর্থাৎ অহেতুর সহিত তাহার কোন বিশেব না থাকায় তাহা অহেতুর তুল্য। অহেতুর সহিত সাধর্ম্যা-প্রযুক্ত প্রত্যবন্ধান (১৬) তারেতু সম্ম প্রতিষেধ।

টিপ্লনী। মহর্ষি ক্রমান্থদারে এই প্রের ছারা "অন্তেত্নম" প্রতিষ্টের লক্ষণ বলিছাছেন। পূর্ববং এই হত্তেও "প্রভাবস্থানং" এই পদের মধাধার মহর্ষির অভিনত ব্রিতে হইবে। অর্থাৎ হেতুর ত্রৈকালাদিদিপ্রযুক্ত প্রতিবাদীর বে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে (১৬) অহেতুদম প্রতিবেধ, ইহাই মহর্ষির বক্তবা। পুত্রে "হেতু" শব্দের দারা এখানে জনক ও জাপক, এই উভয় হেতুই বিবক্ষিত। কারণ, জনক হেতুকে গ্রহণ করিয়াও উক্তরণ প্রতিষেধ হইতে পারে। পরবর্ত্তী পুত্রভাষো ভাষ্যকারও উহা স্পষ্ট প্রকাশ করিরাছেন। স্কতরাং এখানেও ভাষ্যকারোক্ত "সাধন" শব্দের দারা কার্য্যের জনক হেতু ও জ্ঞাপক হেতু, এই উচ্ব এবং "সাধা" শব্দের দারাও কার্য্য ও জ্ঞাপনীর পদার্থ, এই উভয়ই গৃহীত হইয়াছে বুঝা বার। ভাষাকার প্রতিবাদীর অভিপ্রার বাক করিবার জন্ত এখানে হেতুর ত্রৈকাণ্যাদিদ্ধি বুঝাইতে বলিরাছেন যে, বাহা হেতু বলিয়া কথিত হুইবে, তাহা সাধ্যের পূর্ব্ধকালে অথবা পরকালে অথবা সম্কালে অর্থাৎ সাধ্যের সৃহিত একই সময়ে জ্মিতে পারে বা থাকিতে পারে। কারণ, উহা ভিন্ন আর কোন কাল নাই; কিন্ত উহার কোন কালেই হেতু দিছ হইতে পারে না। কারণ, হেতু বদি সাধ্যের পূর্বেই জন্ম বা থাকে, ইছা বলা যায়, তাহা হইলে তথন ঐ সাধা না থাকায় ঐ হেতু কাহার সাধন হইবে ! যাহা তথন নাই, তাহার সাধন বলা বার না। আর বদি ঐ হেতু ঐ সাধ্যের পরকালেই ক্রে বা থাকে, ইহা বলা যাহ, তাহা হলৈ ঐ সাধোর পুর্বে ঐ হেতু না থাকার উহা কাহার সাধ্য হইবে ? হেতুর পূর্বকালবর্ত্তী পদার্থ উহার নাধ্য হইতে পারে না। কারণ, সমানকাণীন না হইলে নাধ্য ও সাধনের সম্বন্ধ হইতে পারে না। সমানকালীনত ঐ সহত্তের অজ। স্বতরাং যদি ঐ সাধা ও হেতু যুগপৎ অর্থাৎ একই সময়ে জন্মে বা থাকে, ইহাই বলা নায়, তাহা হালে ঐ উভয় পদাৰ্থ ই সমকালে বিদামান পাকার উহার মধ্যে কে কাহার সাধন ও কে কাহার সাধ্য হইবে প অর্থাৎ ভারা হইলে ঐ উভবের সাধ্য-সাধন-ভাব নির্ণয় করা বায় না। কাঃণ, উভবই উভবের সাধ্য ও সাধন বলা বায়। স্থুতরাং পুর্বোক্ত কাল্ডাইে বর্থন হেতুর দিন্ধি হয় না, তখন তৈকালাদিন্ধিবশতঃ বাহা হেতু বলিয়া ক্ৰিত হইতেছে, ভাহা অভাভ অহেতুর সহিত তুলা হওয়ায় উহা হেতুই হয় না। কারণ, বাদী যে সমস্ত পদার্থকে তাঁহার সাংগ্র সাধন বা হেতু বলেন না, সেই সমস্ত পদার্থের সহিত ভাঁহার কথিত হেতুর কোন বিশেষ নাই। প্রতিবাদী এইরপে বাদীর কথিত হেতুতে বৈকাল্যাদিদ্ধি সম্বৰ্ণন ক্ষিপ্তা, অহেতুর সহিত উহার সাধ্যাপ্রযুক্ত প্রতাবস্থান ক্ষিণে উহাকে বলে (১৬) "অহেতু-সম্ব প্রতিষেধ। উক্ত প্রতিবেদ ছলে পূর্ব্বোক্তরণে প্রতিকূল তর্কের বারা হেতুর ত্রৈকাল্যানিদ্ধি সমর্থন করিয়া উহার হেতৃত্ব বা সাধা-সাধন-ভাবই প্রতিবাদীর দ্বা অর্থাৎ বওনীর। অর্থাৎ সর্ব্বত কাৰ্য্যকাৰণভাৰ ও জ্ঞাপ্যজ্ঞাপকভাৰ বা প্ৰমাণ-প্ৰমেষভাৰ খণ্ডন কৰাই উক্ত খলে প্ৰতিবাদীৰ উদ্দেশ্ত। বিতীয় অধায়ে মংবি নিজেই উক্ত জাতির উনাংবৰ প্রধর্ণন করিয়া, প্রতিবাদীর বক্তব্য বুঝাইরাছেন এবং পরে দেখানে উহার থওনও করিয়াছেন। তাই "তার্কিকরক্ষা"কার বরদ্যাত্তও উক্ত জাতির হারণ ব্যাথা করিয়া দিখিবাছেন,—"দেশং জাতি: সূত্রকারৈরের প্রমাণপথীকারা-मुराक्टेंडव 'श्रेडाकांनीनांम श्रीमांनाः देवकांनांनिएक'दिडि"। ১৮।

ভাষ্য। অস্তোভরং—

অনুবাদ। এই "অহেতুসম" প্রতিষেধের উত্তর-

# স্ত্র। ন হেতুতঃ সাধ্যসিদ্ধেস্ত্রকাল্যাসিদ্ধিঃ॥ ॥১৯॥৪৮০॥

অনুবান। ত্রৈকাল্যাসিদ্ধি নাই, যেহেতু হেতুথারা সাধ্যসিদ্ধি হয় অর্থাৎ কারণ দ্বারা কার্য্যের উৎপত্তি ও প্রমাণের দ্বারা প্রমেয়ের জ্ঞান হয়।

ভাষা। ন ত্রৈকাল্যাসিদ্ধিঃ। কক্ষাৎ ? **তেতুতঃ সাধ্যসিদ্ধেঃ।**নির্বর্তনীর্থ নির্বৃত্তির্বিজ্ঞের্থ বিজ্ঞানমূভ্রং কারণতো দৃখ্যতে।
সোহরং মহান্ প্রত্যক্ষবিষয় উদাহরণমিতি। যভূ খল্ভং—অসতি
সাধ্যে কস্য সাধন্মিতি—যভূ নির্বর্তাতে যক্ত বিজ্ঞাপ্যতে তথ্যতি।

অনুবাদ। ত্রৈকাল্যাসিদ্ধি নাই। (প্রদ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু, হেতুর ঘারা দাধ্যসিদ্ধি হয়। বিশদার্থ এই যে, উৎপাদ্য পদার্থের উৎপত্তি ও বিজ্ঞেয় বিষয়ের বিজ্ঞান, এই উভয়ই "কারণ" দ্বারা অর্থাৎ জনক ঘারা এবং প্রমাণ দ্বারা দৃষ্ট হয়। সেই ইহা মহান্ প্রত্যক্ষবিষয় উদাহরণ। যাহা কিন্তু উক্ত হইয়াছে—(প্রদ্ন) সাধ্য না থাকিলে কাহার সাধন হইবে ? (উত্তর) যাহাই উৎপন্ন হয় এবং যাহা বিজ্ঞাপিত হয়, তাহার সাধন হইবে [ অর্থাৎ যাহা উৎপন্ন হয়, তাহার অব্যবহিত পূর্বকালে থাকিয়া উহার জনক পদার্থ উহার দাধন বা কারণ হইয়া থাকে এবং যাহা বিজ্ঞাপিত বা বোধিত হয়, তাহার বিজ্ঞাপক পদার্থ যে কোন কালে থাকিয়া উহার সাধন অর্থাৎ প্রমাণ হইয়া থাকে।

টিয়নী। নংবি প্র্কিড্রোক্ত "বাংচ্চ্নম" প্রতিষেধের উত্তর বলিতে প্রথমে এই হ্রেরের থারা প্রকৃত দিছান্ত বলিরাছেন যে, বৈধান্যাদিদ্ধি নাই। অর্থাৎ প্রকৃত্রোক্ত "বাংচ্দ্দম" প্রতিষেধের প্ররোগ স্থলে প্রতিবাদিন করেন, বস্ততঃ তাহা নাই। কেন নাই, তাই বলিরাছেন,—"হেতৃতঃ বাংগদিছে:"। এখানে "হেতৃ" শাস্তর থারা জনক হেতৃ অর্থাৎ কার্যার কারণ এবং জ্ঞাপক হেতৃ অর্থাৎ প্রমাণ, এই উত্তরই গৃহীত হইয়াছে। স্কল্পরং "নাধা" শব্দের থারাও কারণদাধা কার্যা এবং প্রমাণদাধা অর্থাৎ প্রমাণ থারা বিজ্ঞের পদার্থ, এই উত্তরই গৃহীত হইয়াছে। স্কল্পরাং "দিদ্ধি" শব্দের থারাও কার্যা পক্ষে উৎপত্তি এবং বিজ্ঞের পদার্থ পক্ষে বিজ্ঞান বৃত্তিতে হইবাছে। তাই ভাষাকারও মহর্ষির উক্ত বাক্যের এরপ্রপই ব্যাব্যা

করিয়াছেন। স্তরাং ভাষো "কারণ" শব্দের ছারাও কার্য্য পক্ষে জনক এবং বিজ্ঞের পক্ষে বিজ্ঞাপক প্রমাণই গৃহীত হইয়াছে। ভাষাকার পরে মহর্ষির মূল তাৎপর্য। বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, সেই ইহা মহানু প্রত্যক্ষবিষয় উনাহরণ। অর্থাৎ কারণ হারা কার্য্যের উৎপত্তি এবং প্রমাণ দারা প্রমেরজ্ঞান বহু হলে প্রত্যক্ষণিত । স্কুতরাং ঐ সমস্ত উদাহরণ দারা সর্ববিই ঐ দিনাস্ত স্মীকার্য্য হওয়ায় হেতুর তৈত্রকালাসিদ্ধি হইতেই পারে না। তবে হেতু যদি দাধোর পুরেই থাকে. তাহা হইলে তখন সাধ্য না থাকার উহা কাহার সাধন হইবে ? এই ঘাহা প্রতিবাদী বলিয়াছেন, তাহার উত্তর বলা আবশ্রক। তাই ভাষাকার পরে ঐ কথার উল্লেখ করিয়া, তছত্তরে বলিয়াছেন বে, যাহা উৎপত্ন হয় এবং যাহা বিজ্ঞাপিত হয়, তাহারই সাধন হইবে। তাৎপর্যা এই বে, যে কার্যা উৎপন্ন হয়, তাহার অবাবহিত পূর্বাকালে বিদামান থাকিয়া উহার জনক পদার্থ উহার সাধন বা কারণ হইতে পারে। পূর্ব্বে ঐ কার্যা বিদামান না থাকিলেও উহার জনক পদার্থকে পূর্ব্বেও উহার সাধন বা কারণ বলা বায়। অর্থাৎ কার্য্যোৎপত্তির পূর্বেও বৃদ্ধিস্থ সেই কার্য্যকে গ্রহণ করিয়াও উহার পূর্ববন্তী জনক পদার্থে কারণত বাবহার হইলা থাকে ও হইতে পারে। এবং যে প্রমাণ ছারা উহার প্রমেরবিষয়ের জ্ঞান জ্ঞা, দেই প্রমাণ কোন স্থলে দেই প্রমের বিষয়ের পূর্ববিল্য এবং কোন স্থলে প্রকালে এবং কোন স্থলে সম্বালেও বিদামান থাকিয়া, উহার বিজ্ঞাপক বা প্রমাণ হইয়া থাকে ও হইতে পারে। মংষি দিতীয় অবাবে প্রমাণের পূর্ব্বোক্ত ভৈকালাদিদ্ধি খণ্ডন করিতে "বৈকাল্যাপ্রতিবেদত" ইত্যাদি (১)১৫) স্থরের ধারা উহার একটা উদাহরণ প্রদর্শন করিরাছেন। ভারাকার পূর্বে দেখানে উহার সমত উদাহরণ প্রবর্ণন করিয়া, পূর্ব্বোক্ত ভ্রৈকাল্যা-সিদ্ধির থওন করিয়াছেন। ফলকথা, হেতু যে সাধোর পূর্বকালাদি কোন কালেই থাকিয়া হেতু হইতে পারে না, ইহা সমর্থন করিতে প্রতিবাদী যে প্রতিকৃণ তর্ক প্রদর্শন করেন, ভাষার মূল বা অন্নীভূত বাপ্তি নাই। তিনি কোন হেতুতেই বাপ্তি প্রদর্শন করিয়া ঐকণ তর্ক প্রদর্শন করেন নাই এবং করিতে পারেন না। স্বতরাং তাঁহার প্রাধণিত ঐ ওর্কের অঙ্গ ব্যান্তি না থাকায় উহা যুক্তালহীন হওৱার উহার দারা তিনি হেত্র তৈকাল্যাগিছি সমর্থন করিতে পারেন না, স্বতরাং ভদ্ধারা সর্ব্যত্ত হেতৃত্ব বা সাধ্যসাধন-ভাবের খণ্ডন করিতেও পারেন না। বস্তত: প্রতি-বাদীর উক্ত তর্ক যুক্তাপহীন হওলায় উহা প্রতিকৃত তর্কই নহে, কিন্ত প্রতিকৃত তর্কাতাস। তাই এই "অহেতুদমা" ভাতিকে বলা হইয়াছে—"প্রতিকৃণতর্কদেশনাভাদা"। মহবি এই হতের বারা উক্ত জাতির প্রয়োগ স্থলে প্রতিবাধীর আশ্রিত পুর্ব্বোক্তরণ প্রতিকৃণ ওর্কের যুক্তাস্থীনত্ব স্চনা করিয়া, উহা যে, প্রতিবাদীর উক্তরণ উভরের অসাধারণ ছষ্টাত্বের মূল, ইহা স্চনা করিয়া গিলাছেন এবং সাধ্য ও সাধন সমানকালীন না হইলে ঐ উভরের দছক দক্তব নহে, ইহা বলিলা প্রতিবাদী ঐ উভরের সমান-কাণীনত্বকে ঐ উভরের সহজের অক বণিয়া স্বীকারপূর্ব্বক ঐরণ উত্তর করার অযুক্ত অঙ্গের স্বীকারও তাঁহার ঐ উত্তরের ছইছের মূল, ইহাও স্কুনা করিলাছেন। কারণ, সাধ্য ও সাবনের সহক্ষের গলে ঐ উভয়ের সমানকাণীনত অনাবস্তক, স্মতরাং উহা वक नाइ।३३॥

#### সূত্র। প্রতিষেধারুপপত্তেশ্চ প্রতিষেদ্ধব্যাপ্রতি-ষেধঃ॥২০॥৪৮১॥

অনুবাদ। "প্রতিষেধে"র (প্রতিষেধক হেতুর) অনুপপত্তিবশতঃও অর্থাৎ প্রতিবাদীর নিজ মতামুসারে ত্রৈকাল্যাসিদ্ধিবশতঃ তাঁহার প্রতিষেধক ঐ হেতুও অসিদ্ধ হওয়ায় (তাঁহার) প্রতিষেধ্বয় বিষয়ের প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। পূৰ্বাং পশ্চাদ্যুগপদ্ধা ''প্ৰতিষেধ'' ইতি নোপপদ্যতে। প্ৰতিষোকুপপত্তেঃ স্থাপনাহেতুঃ সিদ্ধ ইতি।

অমুবাদ। "প্রতিষেধ" অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত স্থলে প্রতিবাদীর কবিত প্রতিষেধক হেডু ( ত্রৈকাল্যাসিদ্ধি ) পূর্বেকালে, পরকালে অথবা মুগপৎ থাকে, ইহা উপপন্ন হয় না। "প্রতিষেধে"র অমুপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ প্রতিবাদীর নিজ মতামুসারে তাঁহার কথিত প্রতিবেধক হেতুও ত্রৈকাল্যাসিদ্ধিবশতঃ অসিদ্ধ হওয়ায় স্থাপনার হেতু অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষস্থাপক হেতু সিদ্ধা।

টির্মনী। মহবি পরে এই ভূত্রের বারা পূর্ব্বোক্ত "ব্দেহতুদ্দ" প্রতিবেধ বে অব্যাবাতক, ইহা সমর্থন করিয়া, উহার ছ্টাত্বের সাধারণ মুলও প্রদর্শন করিয়াছেন। পূর্ব্বং স্ববাধাতকত্বই সেই সাধারণ মূল। মুক্তাকহানি ও অমুক্ত অবের তীকার অবাধারণ মূল। পুর্কত্ত্রের ছারা ভাষাই প্রদর্শিত হইরাছে। বন্ধারা প্রভিবেধ করা হয়, এই অর্থে এই সূত্তে প্রথমোক্ত "প্রভিবেধ" শক্ষের দারা উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর গৃহীত প্রতিষেধক হেতুই বিবহ্নিত। স্ত্রাহ্নারে ভাষাকারও প্রতিষেক হেতু অর্থেই "প্রতিষেধ" শক্ষের প্ররোগ করিয়াছেন। পূর্ব্ধাক্ত ছলে প্রতিবাদী বাদীর হেতুর হেতুদ্বের প্রতিষেধ করিতে অর্থাৎ উহার অভাব দাধন করিতে হেতু বলিরাছেন— "বৈকাণাদিদি"। স্তরাং উহাই তাঁহার গৃহীত প্রতিবেরক হেতু। কিন্ত বদি বৈকাণাদিদি-বশতঃ বাদীর প্রযুক্ত হেতৃর অনিদ্ধি হয়, উহার হেতৃত্বই না থাকে, তাহা হইলে প্রতিবাদীর ঐ হেতৃও অসিত হইবে, উহাও হেতু হইতে পাৰে না। কাগ্ৰণ, প্ৰতিবাদীর ঐ প্রতিষেধক হেতুও ত উহার সাধ্য প্রতিবেধের পূর্ব্ধকালে অথবা পরকালে অথবা যুগণৎ থাকিরা প্রতিবেধ সাধন করিতে গারে না —ইহা ভাষারই কথিত যুক্তিবশতঃ স্বীকার করিতে তিনি বাধা। স্বতরাং ভাঁচার কথিত ত্রৈকাল্যানিদ্দিৰশতঃ তাঁধার ঐ প্রতিবেধক হেতুও অনিদ্ধ হওয়ায় তিনি উহার ঘারা তাঁহার প্রতিষেধ্য বিষয়ের প্রতিষেধ করিতে পারেন না। অর্থাৎ উহার ছার। বাগীর নিজ পক্ষস্থাপক হেতুর হেতৃত্ব মাহা প্রতিবাদীর প্রতিবেখ্য, তাহার প্রতিবেধ হর ন।। স্করবাং উহার হেতৃত্বই দিল্ল ধাকার ঐ হেডু দিন্তই স্নাছে। ভাষাকার পরে মংবির এই চরম বক্তবাই ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন। ফলকথা, প্রতিবাদী বে কৈকাগানিজিবশত: বাদীর হেতুকে অনিদ্ধ বনিহা উক্তরূপ উত্তর করেন, নেই বৈকান্যাদিভিবৰতঃ তাঁহাৰ নিজের ঐ হেতৃও অদিভ বলিয়া খাকার করিতে ভিনি বাধ্য

হওরার গরে বাদীর হেতুকে দিন্ধ বলিয়া ত্রীকার করিতেই তিনি বাধ্য হইবেন। স্করাং তাঁহার 
ঐ উত্তর ত্ববাধাতক হওরার কোনরপেই উহা সহত্তর হইতে পারে না, উহা অনহত্তর। ছিতীর 
অধ্যায়ের প্রারম্ভ সংশ্র পরীক্ষার পরে প্রমাণনামান্ত পরীক্ষার মহর্ষি ইহা বিশ্বজ্ঞপে প্রতিপাদন 
করিয়াছেন। বার্ত্তিক কার ও তাৎপর্যাটীকাকার প্রভৃতি দেখানেই মহর্ষির তাৎপর্যা ব্যাখ্যা
করিয়াছেন। তাই তাৎপর্যাটীকাকার এখানে পূর্কোক্ত "অহেতুদম" প্রতিষ্কেধ্যর কোন ব্যাখ্যাদি 
না করিয়া নিথিয়াছেন,—"প্রভাষ্যবার্ত্তিকানি প্রমাণনামান্তাপরীক্ষাব্যাখ্যানেন ব্যাখ্যাতানি"। ২০ ।

অংক্তেদম-প্রকরণ সমাপ্ত । ৮।

### সূত্র। অর্থাপত্তিতঃ প্রতিপক্ষসিদ্ধেরর্থাপত্তিসমঃ॥ ॥২১॥৪৮২॥

অমুবাদ। অর্থাপত্তি দারা প্রতিপক্ষের (বিরুদ্ধ পক্ষের) সিদ্ধিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (১৭) অর্থাপত্তিসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। 'অনিতাঃ শব্দঃ প্রয়নানতরীয়কস্বাদ্ঘটব'দিতি স্থাপিতে পক্ষে
অর্থাপত্তা প্রতিপক্ষং সাধরতো**হর্থাপত্তিসমঃ।** যদি প্রয়নতরীয়কত্বাদনিত্যসাধর্ম্মাদনিতাঃ শব্দ ইত্যর্থাদাপদ্যতে নিত্যসাধর্ম্মানিত্য ইতি।
অন্তি চাস্য নিত্যেন সাধর্ম্মমস্পর্শস্থমিতি।

অনুবাদ। শব্দ অনিতা, যেহেতু প্রযত্নজন্য, যেমন ঘট—এইরপে পক্ষ স্থাপিত হইলে অর্থাপত্তির হারা অর্থাৎ অর্থাপত্যাভাসের হারা প্রতিপক্ষ-সাধনকারী প্রতিবাদীর (১৭) তার্থাপিতিসমা প্রতিষেধ হয়। যথা—যদি প্রযত্নজন্মকরণ অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত শব্দ অনিত্য, ইহা কথিত হয়, তাহা হইলে নিত্য পদার্থের সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত শব্দ নিত্য, ইহা অর্থতঃ প্রাপ্ত হয় (অর্থাৎ বাদীর পূর্বেবাক্ত ঐ বাক্যের হারা অর্থতঃ ইহা বুঝা হায়) এই শব্দের নিত্য পদার্থের সহিত স্পর্শ-শ্বতারূপ সাধর্ম্মাও আছে।

টিয়নী। এই হতের বারা ক্রমান্থদারে "অর্থাপতিদন" প্রতিবেবের নকণ কথিত হইয়াছে।
পূর্ববং এই হতেও "প্রতাবহানং" এই পরের ক্ষ্যাহার মহর্বির অভিমত। কোন বজা বোন
বাক্য প্রয়োগ করিলে ঐ বাক্যের অর্থহ: যে জ্যুক্ত অর্থের হথার্থ বোধ জন্মে, তাহাকে বলে
অর্থাপত্তি, এবং উহার সাধন বা করপকে বলে কর্থাপত্তিপ্রমাণ। নীমাংসকসম্প্রদায়ের মতে
উহা একটা অভিবিক্ত প্রমাণ। কিন্ত মহর্বি গোতমের মতে উহা অহ্মানপ্রমাণের অন্তর্গত।
বেমন কোন বজা "জাবিত বেবনত গৃহে নাই", এই বাক্য বলিলে, ঐ বাক্যের অর্থতঃ বুঝা বার

যে, বেবদন্ত বাহিরে আছেন। কারণ, জীবিত ব্যক্তি গৃহে না থাকিলে অজত তাহার সন্তা অবশাই স্বীকার করিতে হইবে। নচেৎ ভাহার জীবিতত্ব ও গৃহে অসভার উপপত্তি হয় না। স্কুতরাং উক্ত স্থলে বে ব্যক্তিতে অক্তম বিদামানতা নাই, তাহাতে জীবিতত্ব ও গৃহে অসভা নাই, এইরূপে বাতিরেক বাপ্তিনিক্তরবশতঃ দেই বাপ্তিবিশিষ্ট (জীবিতত্ব সহিত গৃছে অসতা) হেতুর দারা দেবদত্ত বাহিরে আছেন, ইহা অমুনাননিত্ত হয়। পূর্বোক্ত বক্তা, রাক্যের দারা উহা না বনিলেও তিনি যে বাক্য বলিয়াছেন, তাহার মর্থত: ঐ অভ্ক অর্থের বথার্থ বোধ হালিয়া থাকে। এ জন্ত উহা অৰ্থাপত্তি নামে কথিত হইয়াছে এবং বনুৱারা পূৰ্বোক্ত স্থলে অৰ্থতঃ আপত্তি অৰ্থাৎ বঞাৰ্খবোধ জন্ম, এই অর্থে অর্থাণত্তি প্রমাণেও "অর্থাণত্তি" শব্দের প্রারোগ ইইরাছে। গৌতম মতে উপ্র প্রমাণান্তর না হইলেও প্রমাণ। বিতীর অভায়ের বিতীর আঞ্চিকের প্রারম্ভে মহর্ষি উক্ত বিষয়ে নিছমত দমর্থন করিরাছেন। কিন্ত যে স্থলে বক্তার ক্ষিত কোন পদার্থে ভারার অঞ্জ তর্বের ব্যাপ্তি নাই, দেখানে অর্থাপত্তির ছারা দেই অর্থের ব্ধার্থবাধ জল্ম না। দেখানে কেহ দেই অত্ত অর্থ বুঝিলে, তাহার দেই ভ্রমান্ত্রক বোধের করণ প্রকৃত অর্থাণ ব্রিট নহে,—উহাকে বলে "অর্থাপত্তাভাদ"। এই হতে "অর্থাপত্তি" শক্ষের হারা ঐ কর্থাপত্তাভাদই গৃথীত হইরাছে। প্রতিবাদী ঐ অর্থাপন্ত্যা ভানের দারা প্রতিপক্ষের অর্থাৎ বাদীর বিরুদ্ধ পক্ষের নিঞ্জি সমর্থন করিয়া প্রতাবস্থান করিলে, তাহাকে বলে "অর্থাপত্তিসদ" প্রতিবেধ<sup>5</sup>। ভাষ্যকার উদাহরণ দ্বারা ইহার স্কল বাাথা ক্রিতে বলিয়াছেন বে, কোন বানী "শকোহনিতাঃ প্রবদ্ধানন্তরীয়কতান্বটবং" ইত্যাদি ভাষধাক্যের ধারা নিজ গক্ষ স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি অর্থাপত্তির ধারা অর্থাৎ যাহা প্রকৃত অর্থাপত্তি নহে, কিন্ত অর্থাপত্তাভাগ, তদ্বারা প্রতিপক্ষের অর্থাৎ শব্দে নিভাত পক্ষের দাধন করেন, তাহা হইলে তাঁহার দেই উত্তর "অর্থাপতিসম" প্রতিবেধ হইবে। বেমন প্রতিবাদী যদি উক্ত স্থলে বলেন যে, অনিতা পদার্থের ( ঘটের ) দাংশ্বা প্রযন্ত্রভাত্তপ্রযুক্ত শব্দ অনিতা, ইহা বলিলে ঐ বাক্যের অর্থতঃ বুরা বায় বে, নিতা প্রার্থের সাংখ্যাপ্রযুক্ত শব্দ নিতা। আকাশাদি অনেক নিতা পদার্থের সহিত শংকর স্পর্শন্ততারূপ দাধ্যাও আছে। স্তরাং তৎপ্রযুক্ত শক্ নিতা, ইহা শিল্প হইলে বাদী উহাতে অনিতাত্ব দাধন করিতে পারেন না। উক্তরূপে বাদীর অফু-মানে বাধ মথবা পরে সংপ্রতিপক্ষ লোবের উদ্ভাবনই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। পূর্ব্বোক্ত "দাধর্মানগ" প্রভৃতি কোন কোন জাতির প্রয়োগস্থলেও প্রতিবাদী এইরূপ প্রভাবস্থান করেন। কিন্তু দেই দমন্ত হলে প্রতিবাদী বাদীর বাক্য গ্রহণ করিয়া তাঁহার অভিপ্রায় বর্ণন করেন না। অর্থাৎ বালীর বাকা হারাই অর্থত: এজপ বুঝা বার, ইহা বলেন না। কিন্ত এই "অর্থাণভিদ্মা" লাভির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী বাদীর বাহা তাৎপর্য্য হিবর নতে, এমন কর্মপ্র তাহার তাৎপর্যাবিহর বলিয়া কলনা করিয়া, উক্তরূপ প্রত্যবস্থান করেন। স্বতরাং ইহা ভিন্ন প্রকার ভাতি। তাৎপর্য্য-নিকাকারও এথানে লিখিয়াছেন,—"ন সাধর্ম্মসমানৌ বাদ্যতিপ্রান্তবর্ণনমিত্যতো ভেদঃ"।

<sup>&</sup>gt;। উক্তবিশ্বীতাকেশশক্তির্যাপতিঃ,—তত্ত্বনাদ্ধানা লগাতে। অর্থাপত্তাভানাৎ প্রতিশক্ষ্যিভিয়ের প্রতাধন্ত্বনিম্মাণিতিস্ন ইতার্থঃ ।— ভার্কিকরকা।

महोदेनग्राहिक जैनग्रनांतर्गात व्याथान्त्रनाद छार्किकदकां कांत्र वहनदांक बनिग्राह्म त, विरम्ब বিধি হইলে উহার বারা শেষের নিষেধ বুঝা যাত্র, এইলপ ভ্রমই এই "অর্থাপতিসমা" জাতির উত্থানের হেতু। অর্থাৎ এরাণ ভ্রমবশতঃই প্রতিবাদী উক্তরাপ অগহন্তর করেন। বেমন কোন বাদী শব্দ অনিত্য, এই বাক্য বলিলে প্রতিবাদী বলিলেন বে, তাহা হইলে অন্ত সমস্তই নিত্য, ইহা ঐ বাব্যের অর্থতঃ বুঝা যায়। হাছা হইলে ঘটালি পদার্থও নিতা হওয়ায় দৃষ্টান্ত সাধাশুর হয়। তাহা হইলে বিরোধদোব হয়। এইরূপ কোন বাদী অনিতা পদার্থের সাধর্ম্মা প্রযুক্ত অনিতা, ইহা বণিলে প্রতি-বাদী বলিলেন যে, তাহা হইলে নিতা পথাৰ্থের দাদৰ্ম্মপ্রযুক্ত নিতা, ইং। ঐ বাকোর অর্থত: বুঝা যায়। তাহা হইলে বাদীর অন্তর্গনে সংপ্রতিপক্ষণোর হয়। এইরূপ কোন বাদী অন্তর্গনপ্রযুক্ত অনিতা, ইহা বলিলে প্রতিবাদী বলিলেন বে, তাহা হইলে প্রতাক্ষপ্রযুক্ত নিতা, ইহা ও বাকোর অর্থতঃ বুঝা বায়। তাহা হইলে বাদীর অভিমত অনুমানে বাধদোষ হয়। এইরূপ কোন বাদী কাৰ্য্যস্ত হেতুকে অনিত্যত্ত্বের সাধক বলিলে প্রতিবাদী বলিনেন যে, তারা হইলে অন্ত পদার্থ সাধক নহে, ইহা ঐ বাক্যের অর্থতঃ বুঝা যায়। এইরূপ কোন বাণী কার্যাত্ব হেতু অনিতাত্বের বাহিচারী नरह, हेश विनास अভिवासी विनासन रह, छाहा हहेरा बाग्र ममछहे वाष्टिरावी, हेश जे बारकाव অর্থত: বুঝা ধার। পূর্বেরাক্ত দমন্ত স্থনেই প্রতিবাদীর ঐরপ উত্তর "এর্থাপতিদমা" জাতি। প্রতিবাদী এরণে বাদীর অনুমানে সমস্ত দোবেরই উদ্ভাবন করিতে পারেন। তাই উক্ত জাতিকে বলা হইয়াছে, — "দর্ববোষদেশনা ভাগা"। "বাদিবিনোদ" গ্রন্থে শকর মিশ্র এবং বৃত্তিকার বিশ্বনার প্রভূতি নবাগণও উক্তরপেই ব্যাথা করিয়াছেন। কারণ, প্রতিবাদীর পূর্বোক্তরণ সমস্ত উত্তরও সহন্তর নহে। উহাও লাকু।ভরের মধ্যে এংশ করিতে হইবে ১২১১

ভাষ্য। অস্ফোতরং— অনুবাদ। এই "অর্থাপতিসম" প্রতিষেধের উত্তর —

### সূত্র। অনুক্তস্থার্থাপতেঃ পক্ষহানেরূপপতিরনুক্তবা-দনৈকান্তিকত্বাচ্চার্থাপতেঃ ॥২২॥৪৮৩॥

অমুবাদ। অমুক্ত পদার্থের অর্থাপন্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ বাদিকর্ত্বক অমুক্ত যে কোন পদার্থেরও অর্থতঃ বোধ স্বীকার করিলে তৎপ্রযুক্ত পক্ষহানির উপপত্তি হয়। অর্থাৎ তাহা হইলে প্রতিবাদীর নিজ পক্ষের অভাবও অর্থতঃ বুঝা যায়, যেহেতু (তাহাতেও) অমুক্তস্ব আছে এবং অর্থাপত্তির অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যেরূপ অর্থাপত্তি গ্রহণ করেন, তাহার "অনৈকান্তিকত্ব" অর্থাৎ উভয় পক্ষে তুলা হবশতঃ পক্ষহানির উপপত্তি হয়।

ভাষ্য। অনুপ্রপাদ্য সামর্থ্যমনুক্তমর্থাদাপ্রতে ইতি ক্রবতঃ

পক্ষহানেরূপপত্তিরনুক্তত্বাৎ'। অনিত্যপক্ষত্ত সিদ্ধাবর্ধাদাপরং নিত্যপক্ষত্ত হানিরিতি।

অনৈকান্তিকত্বাচ্চার্থাপত্তেঃ। উভয়পক্ষণ। চেয়মর্থাপতিঃ।

যদি নিত্যশাধর্ম্মাদম্পর্শবাদাকাশবচ্চ নিত্যঃ শব্দোহর্থাদাপন্নমনিত্য
শাবর্ম্মাৎ প্রয়েনন্তরীয়কত্বাদনিত্য ইতি। ন চেয়ং বিপর্যয়েমাত্রা
দেকান্তেনার্থাপত্তিং। ন খলু বৈ ঘনস্ম গ্রাব্ণঃ পতনমিত্যর্থাদাপ
দ্যতে দ্রবাণামপাং পতনাভাব ইতি।

অমুবাদ। সামর্থ্য উপপাদন না করিয়া অর্থাৎ বাদীর বাক্যে যে ঐরপ অমুক্ত অর্থ কল্পনার সামর্থ্য আছে, যদ্ধারা উহা বাদীর বাক্যের অর্থতঃ বুঝা ধায়, তাহা প্রতিপাদন না করিয়া "অমুক্ত" অর্থাৎ যে কোন অমুক্ত পদার্থ অর্থতঃ বুঝা ধায়, ইহা যিনি বলেন, তাঁহার পক্ষহানির উপপত্তি হয়, অর্থাৎ সেই প্রতিবাদীর নিজ্পক্ষের অভাবেরও অর্থতঃ বোধ হয়। কারণ, (তাহাতেও) অমুক্তত্ব আছে। (তাৎপর্য্য) অনিত্য পক্ষের সিদ্ধি হইলে নিত্য পক্ষের অভাব, ইহাও অর্থতঃ বুঝা ধায়।

এবং অর্থাপত্তির অনৈকান্তিকরবশতঃ [পক্ষানির উপপত্তি হয় ] (তাৎপর্য্য) এই অর্থাপতি অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যেরূপ অর্থাপতি গ্রহণ করিয়াছেন, তাহা উভয় পক্ষে তুলাই। (কারণ) যদি নিত্য পদার্থের সাধর্ম্য স্পর্শন্তাওাপ্রত্ত এবং আকাশের হ্যায় শব্দ নিত্য, ইহা বলা যায়, তাহা হইলে অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্য প্রযন্ত্রকাত প্রথম্ক শব্দ অনিত্য, ইহা অর্থতঃ বুঝা যায়। বিপর্যায়মাত্র-বশতঃ ইহা একান্ততঃ অর্থাপত্তিও নহে। যেহেতু "ঘন প্রস্তারের পতন হয়" ইহা বলিলে দ্রব জলের পতন হয় না, ইহা অর্থতঃ বুঝা যায় না।

টিপ্লনী। পূর্বাহ্যজ্ঞাক অর্থাপত্তিদম প্রতিষ্কেশ্বর উত্তর বলিতে মহর্দি এই সূত্র হারা প্রথমে বহিরাহেন যে, যে কোন অহক্ত অর্থের অর্থাপত্তি অর্থাৎ অর্থতঃ বোধ হইলে তৎপ্রযুক্ত পক্ষ-হানির উপপত্তি হয়। ভাষাকার ইহার ভাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, সাহর্যা উপপাদন না

১। যদি প্নঃছুপান্দ্ৰনামৰ্থনিত্তক্ষমণি গমোত, ততৰ্হানিত্তাখাপাদনে শৃস্পতোচামানেহসূচামানমনিতাখা প্ৰত্যেতকাং। তথাচ ভবৰতিমতত নিতাভ্ত বাবুতিং। তদিবমাহ—"ৰনিতাপক্তামূক্তত্ত সিদ্ধাৰ্শীলাম নিতাপক্ত হানিবিতি। বিগৰ্থাহেণাণি প্ৰতাবহানসভবাদনৈকান্তিকহমাহ—"উভয়পকস্মা চেৱমিতি। বাভিচালাতানৈকান্তিকহমাহ—"ন তেঃ বিগৰ্থাহমাত্ৰা"নিতি। নতি ভোজননিবেধাবেবাভোজনবিপানীকং সক্ষিত্ৰ ক্ষাতে ঘনৱং হি আৰুণাং পতনামূক্ৰভাল্যাতিশ্বহুচনাৰ্থা, ন হিত্তহেশাং পতনং বাবহুতি। বাৰ্ত্তিকং সুবোধং।—তাংপ্ৰাচীকা।

করিরা যে কোন অনুক্ত পদার্থ অর্থতঃ বুঝা যায়, ইহা যিনি বলেন, তাঁহার পক্ষবানির উপপত্তি হয়। তাৎপর্য্য এই যে, যে অহকে অর্থের কল্পনা ব্যতীত সেই বাকার্থের উপপত্তিই হল না, সেই অমুক্ত অর্থই দেই বাক্যের অর্থত: বুঝা ধার। স্নতরাং দেই অমুক্ত অর্থের কল্পনাতেই দেই বাক্যের সামর্থ্য আছে। প্রতিবাদী বাদীর বাক্যে তাঁহার অন্তক্ত অর্থের কল্পনার মূল সামর্থ্য প্রতিপাদন না করিয়া অর্থাৎ বাদার কথিত পদার্থে তাঁহার অত্যক্ত অর্থের ব্যাপ্তি প্রদর্শন না করিয়া যে কোন অম্বক্ত অৰ্থ অৰ্থতঃ বুঝা বায় ইহা বলিলে তাঁহার পক্ষহানি অৰ্থাৎ নিজ পক্ষের অভাৰও অর্থতঃ বুঝা খাইবে। কেন বুঝা খাইবে । তাই মহর্বি বলিয়াছেন,—"অফুক্ততাও"। অর্থাৎ যেহেতু প্রতিবাধীর নিজ পক্ষের হানিও অনুক্ত অর্থ। উদ্যোতকর নিথিয়াছেন,—"কিং কারণং দ সামর্থাপ্রাস্থকতত্ত্বাৎ"। অর্থাৎ ব্যেহতু প্রতিবাদী বাদীর বাকো যে এরাণ অত্যক্ত কর্ত কর্ত্বনার দামর্থ্য আছে, তাহা উপপাদন করেন নাই। কিন্ত হত্ত্ব ও ভাষ্য বারা মহর্ষির ঐক্রপ তাৎপর্য্য বুঝা বার না। তাৎপর্যাতীকাকার ভাষ্যান্ত্রদারে তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, বে অনুক্ত অর্কের বোধে বালার বাক্যের দামর্থা বুঝা যায় না, অর্থাৎ যে অর্থের কল্পনা না করিলেও বালার বাক্যার্থের কোন অমুপপত্তি নাই, দেই অমুক্ত অর্থও যদি প্রতিবাদী বাদীর বাক্যের অর্থতঃ বুঝা যার, ইহা বলেন, তাহা হইলে ডিনি শব্দ নিভা, এই বাকা প্রয়োগ করিলেই উহার ছারা অর্থতঃ শব্দ অনিভা, ইহাও বুঝা বাইবে। কারণ, উহাও ত তাঁহার অনুক্ত অর্থ। তিনি উহা খীকার করিলে তাঁহার পক্ষানিই স্বীকৃত হইবে। ভাষ্যকার এই ভাৎপর্য্যেই শেষে খনিয়াছেন বে, অনিত্য পক্ষের সিদ্ধি হইলে নিতা পক্ষের হানি, ইহা অর্থত: বুরা বার। অর্থাৎ পুর্বোক্ত ছলে শব্দের নিতাপ্রবাদী প্রতিবাদী শব্দ নিতা, এই কথা খলিলে তাঁহার অহকে অর্থ যে অনিতা গক্ষ অর্থাৎ শব্দের অনিভাষ, তাহার দিদ্ধি হইলে অর্থাৎ তাহাও প্রতিবাদীর ঐ বাকোর অর্থতঃ বুঝা গেলে প্রতিবাদীর নিজ পক্ষ যে নিতাপক্ষ অর্থাৎ শব্দের নিতাত্ব, তাহার অভাব, ইহাই অর্থতঃ বুঝা নার। কারণ, নিভাছের অভাবই অনিভাছ। ফলকথা, উক্ত হলে প্রভিবাদীর পূর্ব্বোক্ত ঐ উত্তর উক্তরূপে স্বব্যাবাতক হওয়ার উহা সভন্তর হইতে পারে না।

মহর্ষি প্রকারস্তরেও উক্ত প্রতিষ্ঠেশ্বর অবাধাতকত সমর্থন করিতে পরে আবার বলিয়াছেন, "অনৈকান্তিকত্বাচ্চার্থাপতে:"। ভাষাকার প্রথমে ইহার ব্যাখ্যার বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বেরপ কর্থাপতি বহুণ করিয়াছেন, তাহা উক্তর পঞ্চে তুলা। কারণ, বিপরীত ভাবেও প্রতিবাদী বেরপ করিছা । কর্থাৎ প্রতিবাদী "নালো নিতাং ক্ষম্পর্শত্বাৎ গগনবং" ইত্যাদি বাক্যের দারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে বাদীও তথন তাহার ঐ বাকা অবলহন করিয়া, তাহার আর বলিতে পারেন যে, যদি নিতা পদার্থের সাধর্ম্মা স্পর্শন্মতাপ্রযুক্ত এবং আকাশের ভাষা শক্ষ নিতা, ইহা বল, তাহা হইলে অনিতা পদার্থের সাধর্ম্মা প্রযুক্তরত্বপুক্ত শক্ষ অনিতা, ইহা ঐ বাক্যের অর্থত ব্যাধার । স্কতরাং ভোষার নিজ পক্ষের হানি কর্থাৎ অভাব দিন্ধ হওয়ার তুমি আর নিজ পক্ষ বিত্তা পদার বিজ পক্ষের হানি কর্থাৎ অভাব দিন্ধ হওয়ার তুমি আর নিজ পক্ষ দিন্ধ করিতে পার না। ভাষাকারের এই ব্যাধার প্রযোক্ত "অনৈকান্তিকত্ব" শক্ষের অর্থ উক্তর পক্ষে তুলাড়। ভাষাকার পরে উক্ত স্থনে প্রতিবাদীর গৃহীত কর্থাপত্তি বে

ব্যতিচারবশৃতঃ ও অনৈকাত্তিক, ইহা প্রকাশ করিতে বলিয়াছেন বে, বিপর্যায়মাত্রবশৃতঃ এই অর্থাপত্তি ঐকান্তিক অর্থাপত্তিও নহে। অর্থাৎ উহা অনৈকান্তিক (ব্যভিচারী) বনিহা প্রকৃত অর্থাপত্তিই নহে। উহাকে বলে অর্থাপত্তাভাদ। কারণ, এরপ ছলে বাদীর কথিত অর্থের বিপৰ্যায় বা বৈপৰীত্যমাত্ৰই থাকে। বাদীর কথিত কোন অর্থে তাঁধার অফুক্ত সেই বিপরীত অর্পের ব্যাপ্তি থাকে না। স্বতরাং উহা প্রকৃত অর্থাপত্তি হইতে পারে না। ভাষাকার পরে ইহা একটা উধাহরণ ৰারা বুঝাইয়াছেন যে, কেং খন প্রস্তাহের পতন হয়, এই কথা বলিলে, জব জলের পতন হর না, ইহা ঐ বাক্যের অর্থতঃ ব্ঝা বায় না। অর্থাৎ উক্ত বাক্যে "ঘন" শক্ষের দারা প্রভাবে পতনের অন্তকুন গুরুপের আধিকামাত্র স্থাচিত হয়। উহার দারা দ্রাব জলের গুরুপ্রই নাই, স্তরাং উহার পতন হয় না, ইহা বক্তার বিবক্ষিত নহে এবং তাহা সত্যও নছে। স্তরাং উক্ত স্থলে এরপ অন্তক্ত অযোগ্য অর্থের কল্পনা না করিলেও ঐ বাক্যার্থ বোধের উপপত্তি হওয়ার অর্থাপত্তির হারা ঐরপ বোধ হইতে পারে না। কারণ, ঐরপ অর্থাপত্তি অনৈকান্তিক অর্থাৎ ব্যক্তিচারী হওগার উহা প্রকৃত কর্থাপ্রিই নহে; উহাকে বলে কর্থাপস্ত্যাভাম। এইরুপ পুর্ব্বোক্ত "অর্থাপত্তিদম" প্রতিষেধ স্থলে প্রতিবাদী যেরূপ অর্থাপত্তি এইণ করেন, তাহান্ত অনৈকান্তিক অর্থাৎ ব্যভিচারী বলিয়া প্রকৃত কর্যাপদ্রিই নছে। স্তরাং তদ্বারা ঐরপ কযুক্ত অর্থের নগার্থ বোধ হইতে পারে না। তাহা হইলে প্রতিবাদীর নিজের বাকা ছারাও অর্থতঃ তাঁহার নিজ পক্ষহানিরও যথার্থ বোধ হইতে পারে। স্কুতরাং প্রতিবাদী কখনই তাঁহার নিজ্পক দিন্ধ করিতে পারেন না, ইংাই মহর্দির চরম বক্তবা। পুত্রে "অনৈকান্তিকত্ব" শব্দের ঘারা মহর্ষি ব্যক্তিচারিত্ব অর্থন্ত প্রকাশ করিয়া "অর্থাপতিসম" প্রতিষেধ স্থলে প্রতিবাদীর গৃহীত অর্থাপতি বে বাাপ্তিশ্ত, অর্থাৎ প্রকৃত অর্থাপতির বৃক্ত অক বে বাাপ্তি, তাহা উহাতে নাই, ইহাও হতনা কবিয়াছেন। স্বতরাং যুক্তাঙ্গহানিও বে, উক্ত উত্তরের ছ্টছের মূল, ইহাও এই স্ত্তের বারা ত্তিত হইরাছে এবং প্রথমে ত্রাবাতকত্ত্বপ অসাধারণ ত্তিত্মুলও এই ত্তের বারা ত্তিত হইয়াছে। "তাকিকরকা"কার বরদরাক্ত ইহা বলিয়াছেন। মহর্ষি দিতীয় অবাহে "অন্থাণপত্তা-বর্থাপত। তিহানাৎ" (২।৪) এই হতের দারা প্রকৃত কর্থাপতিরই বাতিচারিত্ব পঞ্জন করিয়াছেন। কিন্ত এই স্ত্তের দারা "অর্থাণভিদন" প্রতিবেধ স্থলে প্রতিবাদী বেরূপ অর্থাপত্তি গ্রহণ করেন, ভাহারই ব্যভিচারিত্ব বণিয়াছেন। স্থতরাং সেই স্তত্তের সহিত এই স্তত্তের কোন বিরোধ নাই, ইহা এখানে প্রণিধান করা আবশ্যক। উল্লোভকরও এখানে ঐ কথাই বলিয়াছেন। স্মন্তরাং তিনিও এই ত্ত্তে "কনৈকাত্তিকত্ব" শক্তের হারা বাতিচারিত অর্থ এইণ করিয়াছেন, ইহা বুঝা যায়। কিন্ত ভাষাকার যে উহার বারা প্রথমে উভরপক্ষতুলাতা অর্থও গ্রহণ ক্রিয়া, উহার ছারাও উক্তরণ উভরের অধ্যাঘাতকত্ব সমর্থন ক্রিয়াছেন, ইহাও এখানে বুঝা আবশাক (২২)

## সূত্র। একধর্মোপপতেরবিশেষে সর্বাবিশেষপ্রসঙ্গাৎ সন্তাবোপপতেরবিশেষসমঃ॥২৩॥৪৮৪॥

অমুবাদ। এক ধর্ম্মের উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সাধ্যধর্ম্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থে একই ধর্ম্মের সন্তাবশতঃ (ঐ উভয় পদার্থের) অবিশেষ হইলে সন্তাবের (সত্তার) উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সকল পদার্থেই সন্তারূপ এক ধর্ম্ম থাকায় সকল পদার্থের অবিশেষের আপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ সন্তারূপ এক ধর্ম থাকায় সকল পদার্থের অবিশেষ হউক ? এইরূপ আপত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবস্থান (১৮) তারিশেষসম্ম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। একো ধর্মঃ প্রবল্পনন্তরীয়কত্বং শব্দঘটয়োরুপপদ্যতে ইত্যবিশেষে উভয়োরনিত্যত্বে সর্ববিভাবিশেষঃ প্রসজ্ঞাতে। কথং ? সদ্ভাবোপপত্তেঃ। একো ধর্মঃ সদ্ভাবঃ সর্বস্যোপপদ্যতে। সদ্ভাবোপপত্তেঃ সর্বাবিশেষপ্রসঙ্গাৎ প্রত্যবস্থানমবিশেষসমঃ।

অমুবাদ। একই ধর্ম প্রবত্নজন্তর শব্দ ও ঘটে আছে, এ জন্ম অবিশেষ হইলে (অর্থাৎ) শব্দ ও ঘট, এই উভয়ের অনিত্যত্ব হইলে সকল পদার্থেরই অবিশেষ প্রসক্ত হয়। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) ঘেহেতু "সদ্ভাবে"র অর্থাৎ সন্তার উপপত্তি (বিশ্বমানতা) আছে। (তাৎপর্যা) একই ধর্ম সতা সকল পদার্থের উপপন্ন হয়, অর্থাৎ সকল পদার্থেই উহা আছে। সতার উপপত্তিবশতঃ সকল পদার্থের অবিশেষের আপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ ঐ আপত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবন্থান (১৮) অবিশেষসম প্রতিষেধ।

টিপ্লনী। মহর্ষি ক্রমান্থসারে এই হতের ছারা "অবিশেষসম" প্রতিবেধের লক্ষণ বলিরাছেন।
হতে "অবিশেষে" এই পদের পূর্ব্বে "সাংগল্টান্তরোঃ" এই পদের অধ্যাহার মংর্ষির অভিনত।
এবং পূর্ব্ববং "অবিশেষসম" এই পদের পূর্ব্বে "প্রতাবস্থানং" এই পদের অধ্যাহারও এখানে বুরিতে
হইবে। ভাষাকারও শেষে তাহা হাক্ত করিয়াছেন। ভাষাকার জাঁহার পূর্ব্বোক্ত উদাহরণহৃত্তেই
এই "অবিশেষসম" প্রতিবেধের উদাহরণ প্রদর্শনপূর্ব্বক হ্তার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। বধা,—কোন
বাদী "শংকাহনিতাঃ প্রব্রুজভ্রমাৎ বিটবং" ইত্যাদি প্রযোগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন বে,

ভোমার দাধ্যবন্ধী বা পক্ষ যে শব্দ এবং দৃষ্টান্ত ঘট, এই উভয়ে ভোমার ক্রিত হেতু প্রযন্ত্রজন্তক্রণ একই ধর্ম বিদামান আছে বলিয়া, তুমি ঐ উভর পদার্থের অবিশেষ বলিতেছ অর্থাৎ ঘটের স্তার শব্দেরও অনিতাত্ব সমর্থন করিতেছ। কিন্তু তাহা হইলে সঞ্জল পদার্বেরই অবিশেষ হউক ? উক্ত স্থানে প্রতিবাদীর প্রক্রণ আগত্তি প্রকাশ করিবা যে প্রত্যবস্থান, ভাষাকে বলে "অবিশেষদম" শ্রতিষেধ। প্রতিবাদী কেন এরণ আগত্তি প্রকাশ করেন १। তাঁহার অভিমন্ত কেরু বা আগাদক कि १ তাই মহবি পরে বলিয়াছেন,—"দভাবোপপতে:।" অর্থাৎ ব্যহেতু দকল পদার্থেই "দদ্ভাব" কৰ্মাৎ সতা বিদামান আছে। "সদ্ভাব" শব্দের হার। সৎ পদার্থের ভাব কর্মাৎ ক্ষাবারণ ধর্ম বুঝা বায় । স্তরাং উগ বারা সভারূপ ধর্ম বুঝা বার। প্রের "উপপত্তি" শব্দও সভা অর্থাৎ বিদ্যমানত। অর্থে প্রযুক্ত হইগছে। "তাকিক-ব্লা"কার বরদরাজ বলিয়াছেন বে, স্ত্রে "দ্ভাব" শক্ষের ছারা এথানে সাধারণ ধর্মমাত্রই বিবক্ষিত। স্তরাং প্রমেছত্ প্ৰভৃতি ধৰ্মণ উহাৰ ছারা বুকিতে হইবে। ভাহা হইলে বুকা বাম যে, যথন সভা ও প্রমেয়ত প্রভৃতি একই ধর্ম সকল পরার্থেই বিদামান আছে, ইহা বাদীরও স্বীকৃত, তথন তও্প্রযুক্ত দকল পদার্থেরই অবিশেষ কেন হইবে না ? ইহাই উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর বক্তবা। প্রতিবাদীর অভিপ্রায় এই বে, বদি সকল পদার্থের অনিভাত্তরূপ অবিশেষই স্বীকার্যা হয়, ভাষা হুইলে আর বিশেব করিয়া শক্তে অনিভাবের বাধন বার্থ। মহানৈয়াহিক উদয়নাভার্যোর বাাখানুদারে "তাকিকরকা"কার বরদরাজ বলিয়াছেন যে, বদি সমস্ত পদার্থেরই একজ্ঞাপ অবিশেষ হয়, তাহা হইলে পক্ষ, নাখা, হেতু ও দুষ্টাস্ত প্রভৃতির বিভাগ অগাঁৎ ভেল না থাকার অনুমানই হইতে পারে না। আর যদি একংগ্রিবরূরণ অবিশেব হয়, ভাহা হইলে সকল পদার্থেরই একজাতীয়দ্বশতঃ পূর্বেবং অমুমান প্রবৃত্তি হইতে পারে না। আর ইদি একাকার-ধর্মবত্তরূপ অবিশেষ হয়, তাহা হইলে দকল পদার্থেরই অনিভাতাবশতঃ বিশেষ করিয়া শব্দে অনিত্যবের অনুমান-প্রবৃত্তি হইতে পারে না। "প্রবোধদিত্তি" প্রত্তে উদয়নাচার্য্য পুরেরিক ত্তিবিধ অবিশেষ প্রদর্শন করিয়া, ঐ পক্ষত্রয়েই দোধ সমর্থন করিয়াছেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি নবাগণও উক্তরণ ত্রিবিধ অবিশেষ গ্রহণ করিয়া উক্ত পক্ষত্ররে দোষ বণিয়াছেন। এই "লাতি"র প্রয়োগ স্থল উক্তরণে প্রতিকূল তর্কের উদ্ভাবন করিছা, বাদীর কন্মান ভক্ করাই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। তাই বৃত্তিকার এই "আতি"কে বলিয়াছেন, "প্রতিকৃত্তর্ক-বেশনাভাদা"। কিন্তু উন্তনাগ্রাণা প্রাভৃতির নতে উক্ত আতি স্থলে বালীর হেতুর অনাধকত্বই প্রতিবাদীর কারোপা। স্তরাং তাঁহারা ইহাকে বলিচাছেন,—"অসাধক ওদেশনাভাসা"। মংবির প্রথমোক্ত "দাধর্মাদমা" জাতিও সাধর্মামাত্রপ্রযুক্ত হওয়ার তাহা হইতে এই 'অবিশেহদমা" জাতি ভিন্ন হইবে কিলপে 

পু এত ছাভারে উক্লোভকর বনিয়াছেন যে, কোন এক পদার্থের সাংখ্যা গ্রহণ করিব। "সাংখ্যাসমা" জাতির প্রয়োগ হর। কিন্তু সমস্ত পদার্গের সাংখ্যা গ্রহণ করিয়া এই "অবিশেষদমা" জাতির প্রায়োগ হয়। স্বতরাং "দাধর্মাদমা" জাতি হইতে ইয়ার ट्टिन चांट्ड (२०)

ভাষ্য। অস্ফোত্তরং— অনুবাদ। এই "অবিশেষসম"প্রতিষেধের উত্তর—

## সূত্ৰ। কচিত্তদৰ্যোপপত্তঃ কচিচ্চানুপপত্তঃ প্ৰতিষেধাভাবঃ ॥২৪॥৪৮৫॥\*

অনুবাদ। কোন সাধর্ম্ম অর্থাৎ প্রযন্ত্রজন্তর প্রভৃতি সাধর্ম্ম বিভাগন থাকিলে সেই ধর্মের অর্থাৎ উহার ব্যাপক অনিত্যত্ব ধর্মের উপপত্তিবশতঃ এবং কোন সাধর্ম্ম অর্থাৎ সত্তা প্রভৃতি সমস্ত সং পদার্থের সাধর্ম্ম বিভাগন থাকিলেও সেই ধর্মের অর্থাৎ অনিত্যর ধর্মের অনুপপত্তিবশতঃ (পূর্কস্ট্রোক্ত) প্রতিষেধ হয় না। অর্থাৎ প্রযন্ত্রজন্তর সাধর্ম্ম অনিত্যবের ব্যাপ্তিবিশিক্ত হওয়ায় উহা অনিত্যবের সাধক হয়। কিন্তু সত্তা প্রভৃতি সাধর্ম্ম অনিত্যবের ব্যাপ্তিবিশিক্ত না হওয়ায় উহা অনিত্যবের সাধক হয় না। কারণ, সাধর্ম্ম্মণাত্রই সাধ্যসাধক হয় না। সাধ্যধর্মের ব্যাপ্তিবিশিক্ত সাধর্ম্মাই উহার সাধক হয়।]

ভাষ্য। যথ। সাধ্যদৃষ্টান্তয়োরেকধর্মস্থ প্রযন্তারীয়কস্বস্থোপ-পত্তেরনিত্যস্বং ধর্মান্তরমবিশোষো নৈবং সর্বভাবানাং সদ্ভাবোপপত্তি-নিমিত্তং ধর্মান্তরমন্তি, যেনাবিশেষঃ স্থাৎ।

অথ মতমনিতাত্বমেব ধর্মান্তরং সদ্ভাবোপপত্তিনিমিতং ভাবানং সর্বত্র স্যাদিতি—এবং থলুবৈ কল্লামানে অনিত্যাঃ সর্বে ভাবাঃ সদ্ভাবোপপত্তেরিতি পক্ষঃ প্রাণ্ডোতি। তত্র প্রতিজ্ঞার্থব্যতিরিক্তমন্তর্ভনাহরণং নাস্তি। অনুদাহরণং হুর্নান্তীতি। প্রতিজ্ঞৈকদেশন্ত চোদাহরণস্বমন্থপালং, নহি সাধ্যমুদাহরণং ভবতি। সতশ্চ নিত্যানিত্যভাবাদনিত্যন্তান্থপান্তিঃ। তত্মাৎ সদ্ভাবোপপত্তেঃ সর্বাবিশেষপ্রসঙ্গ ইতি নিরভিধেয়মেতদ্বাক্যমিতি। সর্বভাবানাং
সদ্ভাবোপপত্তেরনিত্যত্নিতি ক্রুবতাহনুজ্ঞাতং শক্ষ্যানিত্যস্বং,
তত্ত্যন্তপালঃ প্রতিষেধ ইতি।

কচিৎ সাধর্মে প্রবর্গনয়বীয়কয়ানে সভি শব্দানেইটানিনা সহ তত্ত্বিভ ঘটবর্মভানিতায়ভোপগতেঃ,
 কচিৎ সাধর্মে শব্দত্ত ভারমাত্রেণ সহ সভানে সভি ভারমাত্রংহ্মতালুলপতেঃ প্রভিবেশভার ইতি বোজনা
এতয়ুক্ত ভবতি—অবিমাভারসম্পন্ন সাংস্থান বনকং, নতু সাংস্থানাত্রমিতি।—তাংশইনিকা।

অমুবাদ। যেমন সাধ্যধন্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত উদাহরণে শব্দ ও ঘটে প্রযন্ত্রজন্মস্বরূপ একধর্মের উপপত্তি (সতা) বশতঃ অনিত্যত্বরূপ ধর্ম্মান্তর অবিশেষ আছে, এইরূপ সমস্ত সংপদার্থের সতার উপপত্তিনিমিত্ত অর্থাৎ সত্তারূপ এক ধর্মের ব্যাপক ধর্মান্তর নাই, বংপ্রযুক্ত (সমস্ত সংপদার্থের) অবিশেষ ইইতে পারে।

পূর্ববপক্ষ ) সমস্ত পদার্থের সর্বাত্র সন্থার ব্যাপক অনিত্যখই ধর্মান্তর ইউক, ইহা যদি মত হয় ? (উত্তর) এইরূপ কল্লনা করিলে সন্তার উপপত্তিপ্রযুক্ত সকল পদার্থ অনিত্য, ইহাই পক্ষ প্রাপ্ত হয় (অর্থাৎ তাহা হইলে ঐ হেত্র দারা সকল পদার্থেরই অনিত্যম্ব প্রতিবাদীর সাধ্য হয় )। তাহা হইলে প্রতিজ্ঞার্থ ব্যক্তিরিক্ত অন্য উদাহরণ অর্থাৎ দুক্তান্ত নাই। দুক্তান্ত হুতু হয় না। প্রজ্ঞার একদেশের অর্থাৎ প্রতিজ্ঞার্থের মধ্যে কোন পদার্থের দুক্তান্ত হুত্ত উপপদ্ম হয় না। যেহেতু সাধ্যধর্ম্মা দুক্তান্ত হয় না। পরস্ত সৎপদার্থের নিত্যানিত্যম্বন্দতঃ অর্থাৎ সংগলার্থের মধ্যে আকাশাদি অনেক পদার্থের নিত্যম্ব এবং তদ্ভিন্ন পদার্থের অনিত্যম্ব প্রথাণসিদ্ধ থাকায় (সমস্ত সৎপদার্থের) অনিত্যম্বের উপপত্তি হয় না। অতএব সভার উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সমস্ত সৎপদার্থের সাত্তরের উপপত্তি হয় না। অতএব সভার উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সমস্ত সৎপদার্থের সাত্তরের উপপত্তি হয় না। বির্থেক অর্থাৎ উহার প্রতিপান্ত অর্থা প্রমাণ দারা প্রতিপন্ন না হওয়ায় উহা নাই। (পরস্তু) সন্থার উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সন্তারূপ এক ধর্ম্ম আছে বলিয়া সমস্ত সংপ্তিবশতঃ অর্থাৎ সন্তারূপ এক ধর্ম্ম আছে বলিয়া সমস্ত মংশ্বনাত্যম্ব, ইহা যিনি বলিতেছেন, ওৎকর্ভুক্ক শব্দের অনিত্যম্ব স্থীকৃত্তই হইয়াছে। তাহা হইলে প্রতিবেধ উপপন্ন হয় না।

তিপ্রনী। মহর্ষি এই স্থান্তর বারা পূর্বাস্থান্তে "অবিশেষসম" প্রতিবেধের উত্তর বলিরাছেন।
মুদ্রিত তাৎ গর্যাটীকাপ্রছে এবং আরও কোন পৃস্তকে "কচিত্তদর্মান্ত্রপান্তঃ কচিচ্চোপণত্তেঃ"
এইরপ স্থানাঠ উক্ত ইইরাছে। "তার্কিকরকা" গ্রন্থে বরদরান্ধ ও "এবাক্ষান্তর্বাধ" প্রপ্থে
বর্জমান উপাধাারও ঐরপ স্থাপাঠ উক্ত করিরাছেন। কোন কোন পৃস্তকে "কচিন্ধর্মান্ত্রপাতেঃ"
এইরপ স্থাপাঠও দেবা বার। কিন্ত তাৎ পর্যাটীকার বাচম্পতি মিশ্রের ব্যাধাার বার। "কচিত্তশর্মাণ্পতেঃ"
উত্তাদি স্থাপাঠই তাহার অভিমত বুঝা বার। "আর্বার্ডিক," "আরস্টানিবন্ধ" ও
"আরস্থানারে"ও উক্তর্প স্থাপাঠই উক্ত হইরাছে। বস্ততঃ এখানে বানী ও প্রতিবাদীর
অভিমত হেন্তু গ্রহণ করিরা ক্রমান্ত্রারে প্রথমে ওছর্মের উপপত্তি এবং পরে উহার অন্ত্রপাত্তিই
বলা উচিত। জয়ন্ত ভট্ট ও বৃভিকার বিশ্বনাধ শ্রভাতিও উক্ত ক্রমান্ত্রসারেই স্থার্থ ব্যাধাা করিরা

পিরাছেন। স্তরাং উদ্ধৃত স্তরপাঠই প্রকৃত বলিরা গৃহীত হইরাতে। বাচপ্লতি মিলের ব্যাখ্যাত্রসারে স্থাত্রর প্রথমে "কচিৎ" এই শব্দের বারা বাদীর গৃহীত প্রবন্ধ করত প্রস্তৃতি সাধর্মাই বিব্ৰক্ষিত এবং "তদ্ধৰ্ম" শক্ষের হারা ঐ সাধ্যেয়ার ব্যাপক ঘটধর্মা অনিতাম বিধক্ষিত। কোন সাংশ্যা অর্থাৎ প্রবত্তরন্তাক প্রভৃতি সাংশ্যারূপ হেতৃ বিদামান থাকিলে, দেখানে উহার ব্যাণক অনিভাত্ব বিদামান থাকে, ইহাই স্থান্তত "কচিন্তব্যোপপ্ততে:" এই প্রথম বাক্যের তাৎপর্য্যার্থ। পরে "ক্চিং" এই শক্ষের বারা প্রতিবাদীর গৃহীত সভা প্রভৃতি সাংখ্যাই বিবক্ষিত এবং "অহুণপত্তি" শব্দের ছারা উক্ত দাধর্ম্যের ব্যাপক ধর্মের অসভাই বিবক্ষিত। স্থতরাং সন্তাদি সাধর্মারণ হেতু বিনামান থাকিলেও সমস্ত সংখনার্থে উহার ব্যাপক কোন ধর্ম থাকে না, ইংাই "কচিচ্চালুপ-পত্তে:" এই বিতীয় বাকোর তাৎপর্যার্থ। ভাষ্যকার ও ঐ ভাবে মহর্ষিত্র তাৎপর্য্য থাখ্যা করিছাছেন বে, পুর্ব্বোক্ত উদাহরণে বাদীর সাধাংশ্রী শব্দ এবং দুরীস্ত ঘটে প্রবন্ধকত্তত্বরূপ সাংখ্যা বা একংখ্য আছে বলিরা, বেমন ঐ উভরের অনিতাত্তরণ ধর্মান্তর আছে এবং উচাই ঐ উভরের অবিশেষ বলিয়া দিছ হয়, এইরূপ সমস্ত সং পদার্থে সদ্ভাব বা সভারণ সাধর্ম্ম বা একংশ্ম থাকিলেও উহার ব্যাণক কোন ধর্মান্তর নাই, বাহা সমস্ত সৎপরার্থের অনিশেব হইতে পারে। তাৎপর্যা এই যে, বাদী যে প্রযন্ত্রন্তত্বরূপ সাধর্ম্মকে হেতুরূপে গ্রহণ করিয়াছেন, উহা তাঁহার সাধাধর্ম অনিভাষের বাাপা, অনিতার উহার বাাপক। কারণ, প্রবত্তরত পদার্থমাত্রই যে অনিতা, ইহা সর্কার্যাত। ফুতরাং বাদীর ঐ হেতুর দারা ঘটের জার শব্দে অনিতাত দিল হয়। স্কুতরাং ঐ অনিতাত শব্দ ও ঘটের অবিশেষ বলিয়া স্বীকার করা যায়। কিন্ত উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে, সমস্ত সংপদার্থের সন্তারণ সাহন্যা বা একংশা গ্রহণ করিয়া, তদ্বারা সমস্ত সংগ্রাথেরই অবিশেবের আগত্তি সমর্থন করিরাছেন, ঐ সাংখ্যা তাঁহার অভিমত কোন অপর ধর্মবিশেষের ব্যাণ্য নতে, স্বতরাং উহার ব্যাপক কোন ধর্মান্তর নাই, বাহা সমস্ত সংগদার্থের অবিশেষ হইতে পারে। ভাষো "সদভাবোপ-পত্তিনিমিত্ত:" এই কথার ব্যাধ্যার তাৎপর্যানীকাকার লিথিরাছেন,—"সদ্ভাবব্যাণকমিতার্যঃ"। সদভাব বলিতে সভা। উহার ব্যাপক কোন ধর্মান্তর নাই, ইহা বলিলে প্রতিবাদীর গৃহীত ঐ সভারণ নাধর্মো তাঁহার আপাদিত কোন ধর্মান্তররণ অবিশেবের বাাপ্তি নাই, ইহাই বলা হয়। ব্রত্তিকার বিশ্বনাথ উক্তরণ তাৎপর্য ব্যক্ত করিতে সরলভাবে এই স্থতের ব্যাথা। করিয়াছেন যে, "কচিৎ" অৰ্থাৎ কাৰ্যান্ত বা প্ৰবন্ধকল্পৰ প্ৰভৃতি কেতুতে "ভদ্ধৰ্ম" অৰ্থাৎ দেই কেতুর ধৰ্ম ব্যাপ্তি প্রভৃতি আছে এবং "ক্চিৎ" অথাৎ সভা প্রভৃতিতে ব্যাপ্তি প্রভৃতি হেতু ধর্ম নাই, কতএব প্রতিবাদীর পুর্ব্বোক্ত প্রতিষেধের কভাব কর্থাৎ উহা ক্ষমন্তব। ফলকথা, প্রতিবাদীর গৃহীত সভা প্রভৃতি সাধর্ম্মো কোন অবিশেষের ব্যাপ্তি না থাকার উহার ধারা সমস্ত সৎপদার্থের অবিশেষ নিদ্ধা হুইতে পারে না। স্থতরাং প্রকৃত হেতুর যুক্ত অঙ্গ যে বাাপ্তি, তাহা ঐ সন্তানি সাধর্ম্বো না থাকার युकावशनिअयुक्त अधिवांशीत थे छेन्नद वृष्टे । यहाँ धरे एएखद वाता भूक्षएएखाक अधिकासत অসাধারণ ছত্ত্রমূল ঐ মুক্তাল্ভানিই প্রদর্শন করিয়াছেন। স্ববাবাতক্ত বাহা সাধারণ ভূট্র মূল, ভাগা সহকেই বুঝা বার। কারণ, প্রতিবাদী বদি বে কোন দাধর্মানাত্র এইণ করিয়া, তদবারা পূর্বোক্ত আপ্রির সমর্থন করেন, তাহা হইলে তিনি ধাহা সাধন করিবেন, তাহার অভাবও সাধন করা বাইবে। স্মৃতরাং তিনি কিছুই সাধন করিতে পারিবেন না। অর্থাৎ সর্ক্রেই বাদী তাঁহার আর সন্তা প্রভৃতি কোন সাধর্মানাত্র প্রহণ করিল, তদ্ধারা তাঁহার সাধ্যের অভাবের সাধন করিতে পারিবেন না। স্মৃতরাং তাঁহার নিজের ঐ উত্তর নিজেরই বাবাতক হইবে।

দর্বানিতাত্বাদী বৈনাশিক বৌদ্দশ্রনারের মতে দত্তাবশতঃ দকল পদার্থই অনিত্য। কারণ, তাহারা বলিরাছেন,—"নং রং ওং ক্ষণিকং"। স্থতরাং সন্তাহেতুর বারা স্কল পদার্থেরই অনিতাত্ত निष रहेरन, छेशरे महाद चानक धर्माखद धवर मकन भगार्थद्र व्यवस्थित, देश चीकारी। छात्रा হইলে সভার ঝাপক কোন ধর্মান্তর নাই, যাহা সমন্ত পদার্থের অধিবের হইতে পারে, ইহা ভাষ্যকার বলিতে পারেন না। তাই ভাষাকার পরে উক্ত মতামুদারে এখানে বৌদ্ধ প্রতিবাদীর ঐ বক্তব্য প্রকাশ করিয়া, তত্ত্তরে বলিয়াছেন যে, তাহা হইলে সপ্তার উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সমস্ত পদার্থে সতা আছে বনিয়া সমস্ত পদার্থ অনিতা, ইংাই প্রতিবাদীর পক বা দিছান্ত বুরা যায়। কিন্ত প্রতিবাদী উক্তরণ অনুযানের হারা ঐ বিভাপ্ত গাধন করিতে পারেন না ৷ কারণ, সকল পদার্থই অনিতা, এইরপ প্রতিজ্ঞাবাকা বলিলে দকল পদার্থই তাধার প্রতিজ্ঞার্থ হয়। স্কুতরাং উহা ভিন্ন ,কান দৃষ্টাস্ক না থাকার সন্তা হেতু তাহার ঐ সাধের সাধক হয় না। কারণ, দুটাগুশুল্য কোন হেতুই হয় না। প্রতিজ্ঞার্থের অন্তর্গত কোন পদার্থও দৃষ্টান্ত হইতে পারে না। কারণ, বাহা সাধাংশী, তাং। দৃষ্টান্ত হইতে পারে না। উক্ত হলে অনিভাশ্বরূপে সম্ভ পদার্থই প্রতিবাদীর সাধ্যধর্মা। স্কুতরাং কোন পদাৰ্থই তিনি দৃষ্টাভল্পে প্ৰদৰ্শন কলিতে পাছেন না। প্ৰতিবাদী বৌদ্ধ মতানুদাৱে যদি বলেন যে, ঘটপটাদি অদংখ্য পদার্থ বে অনিতা, ইহা ও দকণেরই ত্বাকৃত। ত্বওরাং ভাহাই দৃঠান্ত আছে। দাহা বাদী ও প্রতিবাদী, উভরেরই অনিত্য বলিয়া স্বীকৃতই আছে, তাহা সাধাধ্যা বা প্রতিজ্ঞার্বের অন্তর্গত হইলেও দৃষ্টান্ত হইতে পাবে। ভাষাকার এ জনা পরে আবার বলিয়াছেন বে, সং পদার্থের নিভাক ও অনিভাক থাকাগ সমত পদার্থেরই অনিভাক উপপন্ন হয় না। তাৎপর্যা এই যে, বেমন বটপটাদি অনংখ্য পৰাৰ্থ অনিতা বনিহা প্ৰমাণ্সিক আছে, তজ্ঞপ আকাৰ ও প্রমাণ্ প্রভৃতি অসংখ্য পদাৰ্ব নিতা ব্ৰিয়াও প্ৰমাণ্দিক আছে। স্বত্যাং প্ৰতিবাদীর গৃগীত সন্তা হেতু সেই সমন্ত নিতা পদাৰ্থেও বিদানান থাকার উল অনিত্যত্বের ব্যতিচারী। স্কুতরাং উলার দারা তিনি সকল পদার্থের অনিতাত্ব সাধন ক্রিতে পারেন না। আকাশাদি সমত নিতা পদার্থের নিতাত্বসাধক প্রমাণের ধঞ্জন করিতে না পারিলে তাঁগার ঐ হেতুর দার। সকল পদার্থের অনিভাত্ব দিল্ল হইতে পারে না। অভ এব তাঁহার পুর্বোক্ত ঐ বাকা নির্থক। কারণ, তাঁহার ঐ বাকোর যাহা অভিধেয় বা প্রতিপাদ্য, তাহা কোন প্রমাণ্সিছ হয় না। প্রতিবাদী যদি বংগন যে, ঘটণ্টাদি অসংখ্য পদার্থ অনিতা বলিয়া দর্কাসন্মত থাকার ভদ্দুটাত্তে আমার পুর্বোক্ত অনুমানই ত দকল পথার্থের অনিতাক্ষাধক প্রমাণ আছে। আমার ঐ প্রমাণের গণ্ডন বাতীতও ত বাণী কোন পদার্থের নিতাত সাধন করিতে পারেন ন। ভাষ্যকার এ জন্ত সর্বাশেবে উক্ত স্থলে বাদীর চরম বক্তব্য প্রকাশ করিয়াছেন বে, সম্প্র

পনার্থেরই অনিতার থীকার করিলে শন্তের অনিতারও থীকত হওরার প্রতিবাদীর প্রতিবেধ উপপন্ন হব না। তাৎপর্য্য এই বে, প্রতিবাদী যদি তাঁহার ঐ অনুমানকে সকল পদার্থের অনিতারের সাধক প্রমাণই বলেন, তাহা হইলে তিনি শন্তেরও অনিতারমাধক প্রমাণই প্রদর্শন করার তিনি আর রাদীর পক্ষের প্রতিবেধ করিতে পারেন না। কারণ, বাদী বে, শন্তের অনিতার সাধন করিয়াছেন, তাহা তিনি থাকারই করিতেছেন। স্থতাবাং বাদীর প্রদর্শিত প্রমাণেরও তিনি প্রতিবেধ করিতে পারেন না। স্বতরাং তাঁহার উক্তর্জপ প্রতিবেধ কোনরপেই উপপন্ন হব না। তাম্যকার পরে এই কথার বারা অন্তভাবে প্রতিবাদীর ঐ উত্তর বে, অ্বাবাতক, স্বতরাং উহা অসত্তর, ইহাও প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন। বস্ততঃ প্রেরীক সর্বানিতারবানও কোনরপে উপপন্ন হব না। মহর্বি পূর্কেই উক্ত মতের থওন করিয়াছেন। চতুর্য থও, ১৫০—১৪ পূর্চা ক্রইবা। ২৪।

व्यवित्यवनम-अकत्रन नमार्थः। ১०।

# সূত্র। উভয়কারণোপপত্তেরুপপত্তিসমঃ ॥২৫॥৪৮৩॥

অমুবান। উভয় পক্ষের অর্থাৎ পক্ষ ও প্রতিপক্ষের "কারণের" (হেতুর) উপপত্তিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (১৯) উপপত্তিসম্ প্রতিষ্ণে।

ভাষ্য। যদ্যনিত্যত্বকারণমূপপদ্যতে শব্দস্যেত্যনিত্যঃ শব্দো নিত্যত্ব-কারণমপ্যুপদ্যতেহস্থাস্পর্শহমিতি নিত্যত্বমপ্যুপপদ্যতে। উভয়স্থানিত্যত্বস্থ নিত্যত্বস্থা চ কারণোপপত্ত্যা প্রত্যবস্থানমূপপত্তিসমঃ।

শব্দ । যদি শব্দের সনিত্যবের "কারণ" অর্থাৎ সাধক হেতু আছে, এ জন্ম শব্দ সনিত্য হয়, তাহা হইলে এই শব্দের স্পর্শশূল্যবর্গ নিত্যবের সাধক হেতুও আছে, এ জন্ম নিত্যবও উপপন্ন হয়। উভয়ের ( অর্থাৎ উক্ত স্থলে ) অনিত্যবের ও নিত্যবের সাধক হেতুর উপপত্তি (সভা) প্রযুক্ত প্রভ্যবস্থান (১৯) উপ্পত্তিসম প্রতিষেধ।

টিগ্নী। মহর্ষি ক্রমান্ত্রমারে এই স্ত্রের বারা "উপপত্তিদন" প্রতিবেদের লক্ষণ বলিবাছেন।
স্থ্যে "উভয়" শব্দের বারা বাদীর সাধার্যার্যাপ পক্ষ এবং তাহার অভাবরণ প্রতিপক্ষ ই বিব্যক্তি।
"কারণ" শব্দের বারা সাধক হেতু বিব্যক্তি। "উপপত্তি" শব্দের কর্ম সন্তা। পূর্ববং "প্রতাবস্থানং" এই পদের অধ্যাহার মহর্ষির অভিমত। তাহা হইলে স্থার্থ বুঝা বার বে, বাদীর পক্ষের
ন্তার তাহার প্রতিপক্ষেরও সাধক হেতুর সভা আছে বলিরা প্রতিবাদীর বে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে
"উপপত্তিসম" প্রতিবেদ। ভাষাকার তাহার পূর্বোক্ত স্থানেই ইহার উদাহরণ প্রমন্ত্রপ্রক
স্থার্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাষাকারের তাহপর্যা এই বে, ঝোন বাদী "শব্দোহনিতাঃ কার্যাত্বাহ"
ইত্যাধি বাক্য প্ররোগ করিয়া কার্যাত্ব হেতুর বারা শব্দে অনিতাছের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী

যদি বলেন বে, শক্ষের অনিতাহণাধক (কার্যাহ) হেতু আছে বলিরা শক্ষ বলি অনিতা হয়, ভারা হইলে শক্ষের নিতাহও উপপন্ন হয়। কারণ, শক্ষ আকাশালি নিতা পদার্থের আর ক্রাপ্ট্রা । প্রতরাং শক্ষে পর্লের তারর প্রতিপক্ষ নিতাহণাধক হেতুও আছে। উক্র হলে প্রতিবাদী বানীর পক্ষ অনিতার এবং তাঁহার প্রতিপক্ষ নিতাহন, এই উত্রেরই সাধক হেতুর সন্তাপ্তমুক্ত অর্থাৎ বানীর পক্ষের আয় তাঁহার নিজপক্ষেরও সাধক হেতু আহে বলিয়া প্রভাবস্থান করার উহা "উপপত্তিলন" প্রতিবেধ। উক্তরণে বালীর অহমানে বাব বা সংপ্রতিপক্ষ দোবের উদ্বাধন করাই উক্র হলে প্রতিবাদীর উদ্বেধা। তাই উক্ত "উপপত্তিপদা।" জাতিকে বলা হইরাছে—বাধ ও সংপ্রতিপক্ষ, এই অল্লভর-দেশনাভানা। পুর্কোক্ত "প্রকরণসমা" জাতির প্রয়োগস্থলে বাদীর আর প্রতিবাদীও অল্ল হেতু ও দুর্ভান্ত ধারা নিজ পক্ষ স্থাপন করেন এবং নিজপক্ষ নির্ণহের অভিনানবশতঃ বাদীর পক্ষের বাধ সমর্থন করেন এবং সেই স্থলে বাদীও এরপ করায় তাঁহার উত্তরও "প্রকরণসমা" জাতি হয়। কির এই "উপপত্তিসমা" জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী হেতু ও দুর্ভান্তা-নির ধারা নিজপক্ষ স্থাপন করেন না। কেবল নিজপক্ষ অর্থাৎ বাদীর বিক্রম্ক পক্ষেও অল্ল হেতুব দ্বারাই বাদীর অনুধানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষ দোবের উদ্ভাবন করেন। স্ক্ররাং পুর্বোক্ত "প্রকরণসমা" জাতি হইতে এই "উপপত্তিসমা"র বিশেষ থাকায় ইহা ভিন্ন প্রকার আতি বলিয়াই কথিত হইরাছে। উদ্যোতকরও এখানে ইহাই বলিয়াছেন।

মহানৈরায়িক উদরনাচার্য্যের মতানুসারে 'তার্কিকরকা"কার বরদরাজ বলিয়াছেন বে, বাদী তাঁহার সাধ্যসিদ্ধির জয়্ম প্রমাণ অর্থাৎ হেতু বলিলে, প্রতিবাদী বদি বলেন বে, তোমার পক্ষের ভার আমার পক্ষেও কোন প্রমাণ থাকিবে ? আমি তোমার পক্ষকেই দৃষ্টান্ত করিলা, অনুমান দারা আমার পক্ষেরও সপ্রমাণক সাধন করিব। স্কতরাং তোমার ঐ অনুমানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষানার পক্ষেরও সপ্রমাণক সাধন করিব। স্কতরাং তোমার ঐ অনুমানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষানার পর্নিবার্য্য। প্রতিবাদী উক্তরূপে নিজপক্ষেও কোন প্রমাণের সভাবনা দারা প্রভাবস্থান করিবে উহাকে বলে "উপপত্তিসমা" প্রতিবেধ'। পূর্ব্বোক্ত "সাংখ্যাসমা", "বৈধ্যাসমা" ও "প্রকরণসমা" জাতির প্রয়োগন্থনে প্রতিবাদী দিছ হেতুর উল্লেখ করিবা। কিন্তু এই "উপপত্তিসমা" জাতির প্রয়োগন্তনে প্রতিবাদী নিজপক্ষে কোন দিল হেতুর উল্লেখ করেন না। কিন্তু তাঁহার নিজ পক্ষেও বে কোন প্রমাণ বা হেতু আছে, ইহাই অনুমান দারা সমর্থন করেন। স্কতরাং ইহা তিরপ্রকার জাতি। পূর্ব্বোক্তরূপ তেন রক্ষার জন্তই উদরনাচার্য্য এই "উপপত্তিসমা" জাতির উক্তরূপেই স্বরপব্যাখ্যা করিরাছেন এবং "বাদিবিনোদ" প্রত্বে শক্ষর মিশ্র

মন্ত্ৰংগলেহণি কিমণি প্ৰমাণমূপণংকতে।

সংগলন্দিত প্ৰাতিকণপতিস্যো মতঃ ১২৪৪

বৰা অনিতাং শৰা কাৰ্যালিক্তজে ব্যানিতাকে প্ৰমাণং কাৰ্যাণ্যকীতানিকা প্ৰজাৱি নিতাকণক্ষেপ্ কিৰিক প্ৰমাণং কৰিবকি, বাদিপ্ৰতিবাদিনোক্ষতটোক্তভাং ব্ৰংশক্ষণপক্ষোক্ষত্তভাং প্ৰকৃতসংক্ষিক্ষণান্তিপতিবিবৰক্ষাৰ ব্ৰংশক্ষণ তথাত বাবং প্ৰতিয়োধা বেতি। ইয়ক প্ৰতিধৰ্মসম্প্ৰকাশসমাতাং ভিততে, ক্ষত্ৰ প্ৰমাণকৈ বোপশাক্ষাৰ তথা সিংছৰ প্ৰমাণক সাধ্যোপপাক্ষাৰ। সভাং সামান্ত প্ৰমাণক কৰা সাধ্যে —তাৰ্কিক্সমা।

ও বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রভৃতি ন্যাগণও উক্ত নতান্দারেই ইহার শ্বরণ বাাখা। করিয়াছেন। কিন্ত ভাষাকার ও বার্ত্তিককার এবং তাংগর্যাটীকাকার ঐরূপ ব্যাখ্যা করেন নাই। ভাষাকার ইহার উনাহরণ প্রদর্শন করিতে প্রতিবাদীর পক্ষে স্পর্শপৃত্যতারপ হেতুর উল্লেখ করিয়াছেন, ইহা লক্ষ্য করা আবশ্রক হেতা

ভাষ্য। অস্যোত্তরং—

অনুবাদ। এই "উপপত্তিসম" প্রতিষেধের উত্তর—

# সূত্র। উপপত্তিকারণাভ্যনুজ্ঞানাদপ্রতিষেধঃ॥২৬॥৪৮৭॥

অমুবাদ। উপপত্তির কারণের অর্থাৎ বাদীর নিঙ্গ পক্ষের উপপত্তিদাধক হেতুরও স্বীকারবশতঃ ( পূর্বেধাক্ত ) প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। উভয়কারণোপপত্তেরিতি ক্রবতা নানিত্যত্বকারণোপ-পত্তেরনিত্যত্বং প্রতিবিধ্যতে। যদি প্রতিবিধ্যতে নোভয়কারণোপ-পত্তিঃ স্থাৎ। উভয়কারণোপপত্তিবচনাদনিত্যত্বকারণোপপত্তিরভাকু-জ্ঞায়তে। অভাকুজ্ঞানাদমুপপন্নঃ প্রতিষেধঃ।

ব্যাঘাতাৎ প্রতিষেধ ইতি চেং? সমানো ব্যাঘাতঃ। একস্থ নিত্যত্বানিত্যত্বপ্রসঙ্গং ব্যাহতং ব্রুবতোক্তঃ প্রতিষেধ ইতি চেং? স্থপক্ষপরপক্ষােঃ সমানো ব্যাঘাতঃ। স চ নৈক্তরস্থ সাধক ইতি।

অমুবাদ। "উভয় পক্ষের 'কারণের' অর্থাৎ সাধক হেতুর উপপত্তিবশতঃ" এই কথা যিনি বলেন, তৎকর্ত্বক অনিত্যবের সাধক হেতুরও উপপত্তিবশতঃ অনিত্যক প্রতিষিক্ষ হয় না। বদি প্রতিষিদ্ধ হয়, তাহা হইলে উভয় পক্ষের সাধক হেতুর উপপত্তি থাকে না। উভয় পক্ষের সাধক হেতুর উপপত্তি কথন প্রযুক্ত অনিত্যবের সাধক হেতুর উপপত্তি স্বীকৃত হইতেছে। স্বীকারবশতঃ (পূর্বেরাক্ত) প্রতিষেধ উপপন্ন হয়-না।

(পূর্ববিপক্ষ) ব্যাঘাত অর্থাৎ বিরোধপ্রযুক্ত (পূর্বেরাক্ত) প্রতিষেধ হয়, ইহা যদি বল ? (উত্তর) ব্যাঘাত সমান। বিশদার্থ এই বে, (পূর্ববিপক্ষ) যিনি একই পদার্থের নিত্যত্ব ও অনিত্যত্বের প্রসক্ষ ব্যাহত বলেন, তৎকর্ত্বক প্রতিষেধ অর্থাৎ পূর্ববিদ্যোক্ত প্রতিষেধ উক্ত হইয়াছে, ইহা যদি বল ? (উত্তর) স্বপক্ষ ও পরপক্ষে ব্যাঘাত অর্থাৎ বিরোধ তুল্য। (প্রতরাং) সেই ব্যাঘাতও একতর পক্ষের সাধক হয় না।

টিপ্পনী। মহর্ষি পূর্ প্রথাক্ত "উপপত্তিদর" প্রতিষ্ঠের ব্যক্তন করিতে অর্থাৎ উহার অদত্তরত্ত দমৰ্থন করিতে পরে এই পূত্রের হারা বলিবাছেন বে, উক্ত প্রতিবেধ তবে প্রতিবাদী উভয় পক্ষের দাধক হেত্রই সভা তীকার করার পূর্বোক্ত প্রতিবের হইতে পারে না। ভাষাকার মহবির তাৎপর্য। ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, পূর্ব্বোক্ত প্রতিয়েখ করিতে প্রতিয়াদী বর্থন "উভয় পক্ষের দাধক হেতুর উপপত্তিবশতঃ" এই কথা বলেন, তখন পুর্কোক্ত স্থলে শব্দে অনিতাত পক্ষের দাধক হেতুরও সভাবশতঃ তিনি অনিতাত্বের প্রতিবেধ করিতে পারেন না। কারণ, যদি তিনি শব্দে অনিভাছের প্রতিবেদ করেন, তাহা হইলে অনিভাগের সাধক হেতু নাই, ইহাই ভাঁহাকে বলিতে হইবে। তাহা হইলে তাঁহার পূর্মকথিত উভর পক্ষের দাধক হেতুর দতা থাকে না। কিন্ত তিনি বধন উভয় পক্ষের সাধক হেত্র সভা বণিয়াছেন, তথন শব্দে অনিত্যত্তের সাধক হেত্র সভা তিনি খীকারই করিয়াছেন। স্থতরাং তিনি আর শব্দে অনিত্যত্তের প্রতিবেধ করিতে পারেন না। তাঁহার ঐ প্রতিষেধ উপপন্ন হইতে পারে না। ভাৎপর্য। এই যে, পুর্ব্বোক্ত স্থলে শক্তে অনিভাত্তর প্রতিবেধ করিলা অর্থাৎ অভাব সমর্থন করিলা, বাদীর অন্তমানে বাধ বা সংপ্রতিপক্ষ দোষ প্রদর্শন করাই প্রতিবাদীর উদ্দেশ্য। কিন্তু তিনি শব্দে অনিতাধের সাধক হেতৃও আছে, ইহা স্মীকার করার শব্দে যে অনিতাত্ব আছে, ইহা ত্মাকার করিতে বাধা হইয়াছেন। তাহা হইলে তাঁহার ঐ উত্তর তাহার উদ্দেশ্য দিন্ধির প্রতিকৃত্ব হওয়ার উহা বিক্রম হয়। কারণ, শব্দে অনিভাবের সাধক হেতু স্বীকার করিবা অনিতারও স্বীকার করিব এবং ঐ অনিতাত্তের প্রতিবেরও করিব, ইহা কংনই নম্ভব হর না। মংবি এই প্রের দারা উক্তরণ বিরোধ প্রনা করিয়া, প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর যে অব্যাঘাতক হওয়ায় অন্ত্তত, ইহা সমর্থন করিয়াছেন। পূর্ববং অব্যাঘাতকত্বই ইহার সাধারণ ছষ্টবমূল। এবং ভাষাকারের মতামুদারে উক্ত হলে প্রতিবাদী স্পর্শস্তাহকে শক্ষের নিতাৰণাধক হেতুকপে প্ৰদৰ্শন কৰিলে, তাহাৰ ঐ হেতুতে নিতাত্বেৰ বাাধ্যি নাই। কাৰণ, স্পৰ্শশৃত্ত প্ৰাৰ্থমাত্ৰই নিভা নহে। স্তৱাং প্ৰতিবাদীৰ ঐ হেতুর যুক্তাঞ্চীনত্বশতঃ যুক্তাঞ্চানিও ভাহার ঐ উত্তরের ছাইছ মূল বুঝিতে হইবে। বরদরাজ ভাহার মতেও যুক্তালহানি প্রদর্শন क्रिशास्त्र ।

পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, আমি ব্যাঘাতবশতটে উক্তরণ প্রতিষেধ বলিয়াছি। অর্থাৎ আমার বক্তবা এই বে, শব্দে বেমন অনিভাগ্নের সাধক হেতু আছে, ওক্রপ নিভাগ্নের সাধক হেতুও আছে। কিন্তু একই শব্দে নিভান্ন ও অনিভান্ন ব্যাহত অর্থাৎ বিরুদ্ধ। স্থতরাং ঐ ব্যাঘাত বা বিরোধের পরিহারের জন্ত শব্দে অনিভান্নের প্রতিবাদার করে পরিহারের জন্ত শব্দে অনিভান্নের প্রতিবাদার পরে এখানে প্রতিবাদার ঐ কথারেও উল্লেখ ও ব্যাখ্যা করিয়া, পরে উহার উত্তরের ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, ঐ ব্যাঘাত শ্বপক্ষ ও পরপক্ষে সমান। স্থতরাং উহার একতর পক্ষের সাধক হয় না। তাৎপর্যা এই বে, বেমন শব্দে অনিভান্ন থাকিলে নিভান্ন থাকিতে পারে না, ওক্রপ নিভান্ধ থাকিলেও অনিভান্ধ থাকিতে পারে না। স্থতরাং প্রতিবাদী ঘেনন ঐ ব্যাঘাত পরিহারের জন্ত শক্ষের অনিভান্ধের প্রতিবাদী বিয়ন ঐ ব্যাঘাত পরিহারের জন্ত শক্ষের অনিভান্ধের প্রতিবাদ করিয়া নিভান্ধ থাকার করিবেন, ওক্রপ বাদাও

শব্দের নিতাত্বের প্রতিষেধ করিয়া অনিতাত্ব স্বীকার করিতে পারেন। কারণ, তাহা হইলেও উক্ত ব্যাবাত বা বিরোধ থাকে না। স্থতরাং উক্ত ব্যাবাত, শব্দের নিতাত্ব বা অনিতাত্বরূপ কোন এক পক্ষের সাধক হয় না। অর্থাৎ কোন পক্ষের সাধক প্রকৃত প্রমাণ বাতীত কেবল উক্ত ব্যাবাত-প্রযুক্ত যে কোন এক পক্ষের প্রতিষেধ করিয়া অপর পক্ষের নির্ণয় করা বায় না হেঙা

অমুপপত্তিদম-প্রকরণ সমাপ্র 1551

## স্থত্ত। নির্দ্ধিটকারণাভাবে২প্যুপলস্তাত্বপলব্ধি-সমঃ ॥২৭॥৪৮৮॥

অমুবাদ। নির্দিষ্ট কারণের অর্থাৎ বাদীর কথিত হেতুর অভাবেও (সাধ্য ধর্মের) উপলব্ধিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (২০) উপলেব্ধিসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। নির্দ্দিষ্টস্থ প্রবন্ধানন্তরীয়কস্বদ্যানিত্যস্কারণস্যাভাবেঽপি বায়ুনোদনাদ্'বৃক্ষশাখাভঙ্গজন্য শব্দদ্যানিত্যসমুপলভাতে। নির্দ্দিষ্টস্য সাধনস্যাভাবেহপি সাধ্যধর্মোপলব্যা প্রত্যবস্থান**মুপলব্দিসমঃ।** 

অমুবাদ। নিৰ্দ্ধি অৰ্থাৎ বাদার কথিত প্রযন্ত্রজন্মবরূপ অনিত্যস্থাধক হেতুর

১। "নোধন" শক্তের অর্থ সংযোগবিশেষ। উহা ক্রিয়াবিশেষের কারণ। বাণ নিংক্ষেণ করিলে উহার প্ৰথম ক্ৰিয়া "নোদন"নভ । মহুদি কণাৰ "নোদনাবাৰাগেমিবো: কৰ্ম" ইত্যাদি ( গাসাস্থ ) প্ৰেন্তৰ ৰাব্য ইহা বনিৱাছেন । বৈশেষিক মৰ্শনের প্ৰকৃষ অধ্যায়ে ক্রিয়ার কারণ বর্ণনায় বহু পূত্রে "নোবন" প্ৰকৃষ্ণ প্রায়োগ ক্ইয়াছে এবং "অভিযাত" শুলেরও প্রারোধ হইরাছে। "ভাষাপরিছেবে" বিষমাধ পঞ্চামন শক্ষারন কর্মেরাগনিপেরে নাম "অভিযাত" এবং শুক্ষের অজনক সংযোগবিশেবের নাম "নোরন" ইহা বলিয়াছেন। কিন্ত প্রাচীন বৈশেবিকাটার্যা প্রশস্তপার বলিয়াছেন যে, বেলছনিত যে সংযোগবিদের বিভাগের জনক জিলার কারণ বহু, তাহার নাম "অভিবাত"। এবং ভক্তরালি বে কোন কারণজন্ত বে সংবোগবিশের বিভাগের অভ্যনক ফ্রিয়ার কারণ হয়, তাহার নাম "নোবন"। "স্তারকল্বরী"করে প্ৰীৰর ভট্ট উহার ব্যাৰায়ি লিখিছাছেন,—"নোনানোৰকছো: প্রপানবিভাগং ন করোতি বং কর্ম, ভয়ে কারণং নোননং"। ( প্রস্তুপারভাষা, ৩০০ পুটা মন্ত্রীর )। "নূর" ধাতুর কর্ব প্রেরণ। স্বত্তরাং বাহা প্রেরক, তাহাকে বলে নোরক এবং বাহা গ্রেখ্য, তাহাকে বলে নোয় । প্রবল বাযুসংযোগে গুলের শাখাভক্ষ গুলে বাযু নোষক এবং শাখা নোয় । ঐ ছলে বুক্লের পাধার বে ক্রিল্লা অংল, তাহা ঐ শাধা ও বাবুর বিভাগ জলার না। কারণ, তখনও বায়ুর সহিত ঐ শাধার সংযোগ বিদ্যানই থাকে। ত্তুলাং বাষ্ ও শাখ্যৰ ঐ সংযোগ তথন ঐ উচ্ছের প্রশার বিভাগ্যনক ক্রিয়ার কারণ না হওৱার ভাষাভার উহাতে "মোদন" বলিতে পারেন। ভারণ, যে ফ্রিয়া মোদা ও মোদাভের প্রশার বিভাগ জন্মায় মা তাহার কারণ সংবোধবিশেষই "নোদন"। উহা কল্প কোন প্রার্থের বিভাগখনক জিরার কারণ চইলেও "নোদন" হইতে পারে। "পুরাতেহনেন" এইরূপ কুৎপত্তি অনুগারে এরূপ সংযোগবিদের অর্থে "নোগন" স্ক্রের প্রয়োগ स्टेबाट्ड।

অভাবেও অর্থাৎ প্রযন্ত্রজন্মর হেতৃ না থাকিলেও বায়ুর নোরন অর্থাৎ বিজ্ঞানীয় সংযোগবিশেষপ্রযুক্ত বৃক্ষের শাখাভঙ্গজন্ম শব্দের অনিভাব উপলব্ধ হয়। নির্দ্ধিষ্ট সাধনের অভাবেও অর্থাৎ বাদীর কথিত হেতু না থাকিলেও সাধ্য ধর্ম্মের উপলব্ধি-প্রযুক্ত প্রভাবস্থান (২০) উপালব্ধিসম্ প্রতিষেধ।

টিপ্লনী। ক্রদামদারে এই প্রের ছারা "উপগ্রিদ্র" প্রতিবেধের লক্ষণ কবিত হইরাছে। স্ত্রে "কারণ" শব্দের ছারা সাধক হেতু বিবক্ষিত। বালা নিজ পক্ষ সাধনের জন্ম বে হেতুর নির্দেশ বা উল্লেখ করেন, তাহাই তাহার নিনিষ্ট কারণ। পূর্ববিং এই প্রেপ্ত "প্রতাবস্থানং" এই পৰের অধ্যাহার বা অন্তর্ত্তি মহর্ষির অভিমত। এবং "উপলস্তাৎ" এই পদের পুর্বের "দাধ্যধর্মস্ত" এই পদের অবাহারত মহর্বির অভিপ্রেত। তাই ভাষাকার শেষে সূত্রার্থ বাাখা। করিরাছেন বে, নির্দিষ্ট সাধনের অভাবেও অর্থাৎ বাদীর কথিত হেতু না থাকিলেও সাধাধর্মের উপলব্ধি-প্রযুক্ত বে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে "উপলব্ধিনম" প্রতিবেং। ভাষাকার প্রথমে ইহার উদাহরণ প্রদর্শন করিতে বলিয়াছেন বে, নির্দ্ধিত্ত অর্থাৎ বাদীর কবিত প্রবন্ধসভবরূপ যে অনিভাস্থনাধক হেতু, তাহা না থাকিলেও বায়ুর সংযোগবিশেষপ্রযুক্ত বৃক্ষের শাখাভক্তক্ক যে শক্ত ক্লে, ভাহার অনিতাত্বের উপনত্তি হয়। তাৎপর্যা এই যে, কোন বানী "শব্দোংনিতাঃ প্রবন্ধ জন্মবাৎ" ইত্যানি বাক্যের দারা শব্দে অনিত্যন্তের সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, ভোমার নির্দিষ্ট বা কৰিত হেতু বে প্ৰবিদ্ধকৃত্বত্ব, তাহা বুকের শাখাভক্তত্ত শক্তে নাই। কারণ, এ শব্দ কোন ব্যক্তির প্রথত্নগুরু নহে। কিন্ত ঐ শব্দেও ভোমার সাধ্যধর্ম অনিতাত্বের উপলব্ধি হইতেছে। প্রতিবাদীর অভিপ্রার এই বে, বে হেতু না থাকিলেও তাহার সাধ্যধর্মের উপলব্ধি বা নিশ্চর হয়, সেই হেতু সেই সাধাধ্যের সাধক বলা গার না। স্তরাং পূর্বোক্ত হলে বানীর কবিত প্রবছ-জন্তৰ হেতু শব্দে অনিত্যবের দাধক হর না, উহা অদাধক। উক্ত হলে প্রতিবাদীর উক্তরণ প্রতাবস্থান "উপন্তরিশন" প্রতিবেং বা "উপন্তরিশনা" জাতি। আপতি হইতে পারে যে, অনিত্য পৰাৰ্থমাত্ৰই প্ৰবছ্তজন্ত, ইহা ত বাদী বনেন নাই। বে যে পদাৰ্থ প্ৰবছ্তজন্ত, যে সমন্তই অনিভা, এইরণ ব্যাপ্তিনিভয়বশতঃই বানী ঐরণ হেত্ প্রয়োগ করিয়াছেন। স্বতরাং তাঁহার ঐ হেত্তে ব্যভিচার নাই। কারণ, কোন নিতা গদার্থই প্রয়ত্ত্বস্তু নহে। অতএব বাদীর উদাহরণ-বাক্যান্ত্ৰপাৱে উক্ত হ'লে তাঁহার বক্তব্য ধাহা বুঝা বাধ, ভাহাতে প্রভিবাদী ঐক্রপ দোষ বলিতেই পারেন না। স্তরাং উক্তরণে এই "উপলবিদ্যা" বাতির উপানই হয় না। কারণ, ঐরণে উহার উত্থানের কোন বীজ নাই। বার্ত্তিককার উদ্যোতকর এইরূপ চিস্তা করিয়া, এখানে স্বস্ত ভাবে উক্ত জাতির স্বরূপ ব্যাখ্যা করিরাছেন বে, প্রতিবাদী উক্ত স্থলে শব্দনাত্রকেই বাদীর সাধ্যধর্মী বলিরা আরোণ করিরা, তন্মধ্যে ব্লেক শাখাভলাদিক্ত ধ্বতাত্মক শব্দে বাদীর ঐ হেতু নাই, ইহাই প্রবর্ণন করেন। অর্থাৎ ব্যবিও বাদী উক্ত হলে "শ্বোহনিতাঃ" এই প্রতিজ্ঞাবাকোর দারা বর্ণাত্মক শক্তেকই সাধাধলী বা পক্ষপ্রেণ এছণ করিয়াছেন, কিন্ত তিনি শক্ষণাএকেই পক্ষপ্রণে

শ্বহণ করিয়াছেন, এইনাপ নারোপ করিয়া, প্রতিবাদী দেই পক্ষের অন্তর্গত ধ্বয়াত্মক শব্ধবিশেষে বাদীর হেন্ত্ নাই, ইহা প্রদর্শনপূর্কক বাদীর হেন্ত্ত ভাগাদিছিলোবের আরোপ করেন। পক্ষের অন্তর্গত কোন পদার্থে হেন্ত্ না থাকিলে ভাহাকে "ভাগাদিছি" বা সংশতঃ অন্তর্পাদিছি দোষ বনে। ফলকথা, উন্দোতকরের মতে প্রতিবাদী বাদীর প্রতিজ্ঞার্থ বাতিরিক্ত পক্ষকেও ভাহার প্রতিজ্ঞার্থ বিদিয়া আরোপ করিয়া, ভাহাতে বাদীর কথিত হেন্ত্র কঠাব প্রদর্শনপূর্কক ভাগাদিছিলোবের উদ্ভাবন করিলে, ভাহার সেই উভরের নাম "উপলব্দিনমা" আতি। উন্দোত্তকর উক্ত হলে ইহার আরও গৃইটা উনাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। কিন্তু সেই হলে প্রতিবাদীর ক্রিরণ আরোপের বীক্ষ বা মুগ কি ? ভাহা তিনি কিছু বলেন নাই।

মহানৈয়াহিক উনয়নাচাৰ্য্যের ঝাথাানুলারে "তার্কিকরকা"কার বরনরাজ বলিয়াছেন বে, বাদী তাঁহার প্রযুক্ত প্রতিজ্ঞাদি বাক্যে অবধারণবোধক কোন শব্দের প্রয়োগ না করিলেও অর্থাৎ কোন অবধারণে তাঁহার তাৎপর্যা না থাকিলেও প্রতিবাদী বদি বাদীর প্রতিজ্ঞাদিবাকো তাঁহার কোন শ্বরধারণে তাৎপর্যোর বিকল্প করিয়া বাধাণি দোষের উদ্ধাবন করেন, তাহা হইলে তাহার সেই উন্তরের নাম উপলব্ধিদমা ভাতি?। বেমন কোন বাদী "পর্কতো বহিমান" এইরূপ প্রতিজ্ঞা-বাকা বলিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন বে, তবে কি কেবল পর্যন্তেই বহিং আছে, অথবা পর্যতমাতেই অবঙ্ক বহ্নি আছে। কেবল পর্বতেই বহ্নি আছে, ইহা বলা বায় না। কারণ, অক্তরও বহিন্ত প্রত্যক্ষ হয়। এবং পর্বতমাত্রেই অবশ্র বহ্নি আছে, ইহাও বলা বার না। কারণ, কদাচিৎ বহ্নি-শুক্ত পর্বত ও দেখা বায়। স্কুতরাং বিতীর পক্ষে নাধ্য বহ্নি না থাকিলেও পক্ষ বা ধর্মী পর্বতের উপলব্ধি হওবার বাদীর ঐ অমুমানে বাধদোর হর। এইরূপ উক্ত স্থলে বাদী "ধুমাৎ" এই হেতু-বাকোর প্ররোগ করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তবে কি পর্বনতে কেবল ধূরই আছে ? তথেবা পর্বতমাত্রেই ধুম অ'ছে ? কিন্তু পর্বাতে বুঞ্চাদিরও উপগ্রি হওয়ার কেবল ধুমই আছে, ইহা বলা যার না। এবং কলাচিৎ ধুনশুক্ত পর্কতেরও উপলব্ধি হওয়ার পর্কতমাত্রেই ধুন আছে, ইহাও বলা যার না। ঐ পক্ষে ধূম হৈ চুর অভাবেও পক্ষ বা ধুমা পর্বতের উপলব্ধি হওয়ার বাদীর উক্ত অনুমানে অরণাসিদ্ধি গোষ হয়। এইরূপ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি হলেন যে, তবে কি কেবল ধুমবন্তাপ্রযুক্তই পর্বত বহিন্দান ? ইংটে তাৎপর্যা ? কিন্ত আলোকাদিপ্রযুক্তও পর্বতে বহ্নির অনুমান হওরার উহা বলা যার না। কারণ, ধুন হেতুর অভাবেও পর্বতে সাধ্য বহ্নির অনুমানরূপ উপলব্ধি হওয়ার কেবল ধুম হেতুতে ঐ সাধোর ব্যাপ্তি মাই, ইচা অব্যাপ্তি দোব। এইরূপ কোন হলে অভিব্যাপ্তিদোৰ বারাও প্রতিবাদী প্রভাবহান করিলে ভাহাও "উপলব্ধিনমা" জাভি হইবে। "প্রবোধনিদ্ধি" এছে উদয়নাচার্যা উক্ত জাতির পঞ্চ প্রকার প্রবৃত্তি প্রদর্শন করিবা, উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্ভাব্য পঞ্চ দোষ প্রদর্শন করিরাছেন। বর্থা,—(১) সাধাধর্ম না থাকিলেও ধর্মী বা পক্ষের উপলব্ধি হওয়ার বাধদোষ হয়। (২) ছেতু না থাকিলেও ধর্মী

अवस्थित्वार वांतिसारका विक्वा यर । अनुसंशंद क्षाज्ञवानमून्यकितरमा मळः १२०१ — आर्किकदका ।

বা পক্ষের উপনন্ধি হওয়ার অরপাদিনি দোব হয়। (০) সাধাধর্ম ও হেতৃ, এই উভয় না থাকিলেও ধর্মা বা পক্ষের উপনন্ধি হওয়ায় বাধ ও অরপাদিনি, এই উভয় দোব হয়। (৪) হেতৃ না থাকিলেও কোন জনে সাধাধর্মের উপনন্ধি হওয়ায় অবাধির দোব হয়। (৫) সাধাধর্ম না থাকিলেও কোন জনে হেতৃ থাকার অতিবাধ্যি দোব হয়। উদয়নাচার্ম্য ইহার বিস্তৃত বাাধ্যা করিয়াছেন। বরলয়াল প্রেনিজয়পে ইহা বাক্ত করিয়াছেন। শক্ষর মিশ্র ও বৃত্তিকার বিখনাথ প্রকৃতি নবাগণও উক্ত মতান্ধ্যারেই সংক্ষেপে এই "উপনন্ধিন।" হাতির বাাধ্যা করিয়াছেন। এই মতে প্রতিবাদী, বাদীর বাকো কোন অবধারণ তাৎপর্য্য না থাকিলেও উহা সমর্থন করিয়া উক্ত-রূপ প্রভাবস্থান করেন, উহাই উক্ত জাতির উথানের বীল। ২৭।

ভাষ্য। অস্ফোত্তরং— অসুবাদ। এই "উপলব্ধিসম" প্রতিষেধের উত্তর—

## সূত্র। কারণান্তরাদিপি তদ্ধর্মোপপত্তেরপ্রতিষেধঃ॥ ॥২৮॥৪৮৯॥

অনুবাদ। "কারণান্তর"প্রযুক্তও অর্থাৎ অন্ম জ্ঞাপক বা সাধক হেতৃপ্রযুক্তও "তন্ধ্যের" অর্থাৎ সাধ্য ধর্ম্মের উপপত্তি হওয়ায় ( পূর্বেংক্তি ) প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। "প্রয়ানভরীয়কস্বা"দিতি ক্রবতা কারণত উৎপত্তিরভিধীয়তে, ন কার্যান্ত কারণনিয়মঃ। যদিচ কারণান্তরাদপ্যুৎপদ্যমানস্ত শব্দস্ত তদনিতাহমুপপদ্যতে, কিমত্র প্রতিবিধ্যত ইতি।

অনুবাদ। "প্রবন্ধানন্তরীয়করাং" এই হেতু-বাকারাদী কর্তৃক কারণজন্য উৎপত্তি কথিত হয়, কার্যের কারণ-নিয়ম কথিত হয় না। ( অর্থাৎ উক্ত বাদী বর্ণাপ্ত্রক শব্দের অনিতার সাধন করিবার নিমিত্ত ঐ হেতুর হারা ঐ শব্দ যে প্রযন্তরূপ কারণজন্ম, ইহাই বলেন। কিন্তু সমস্ত শব্দই প্রযন্তর্জন্ম, আর কোন কারণে কোন শব্দই জন্মে না, ইহা তিনি বলেন না)। কিন্তু যদি কারণান্তরপ্রযুক্তও জায়মান শব্দবিশেষের সেই অনিতার উপপন্ন হয়, তাহা হইলে এই য়লে কি প্রতিষিদ্ধ হয় ? অর্থাৎ তাহা হইলে উক্ত য়লে প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য কিছুই না থাকায় তিনি প্রতিষেধ করিতে পারেন না।

টিপ্লনী। মহর্ষি এই প্রতের বারা পূর্বপ্রোক্ত "উপলব্ধিন" প্রতিয়েণের উত্তর বলিয়াছেন। পূর্ববিং এই প্রতেও "কারণ" শক্ষের বারা জ্ঞাপক বা সাধক হেতুই বিবক্ষিত। বাদীর প্রযুক্ত হেতু হইতে ভিন্ন হেতুর বারাও শাধাধর্মের উপশক্তি বা দিন্ধি হওলায় পূর্বস্ত্রোক্ত প্রতিবেধ

হয় না, ইহাই প্রার্থ । ভাষাকার তাঁহার পুর্বোক্ত স্থান ইহা বুঝাইতে বলিয়াছেন বে, উক্ত হলে বাদী বৰ্ণাত্মক শক্ষের অনিভাছ সাধন করিবার জন্ম "প্রযন্তামন্তরীয়কত্মাৎ" এই হেতু-বাজ্যের দ্বারা প্রবত্তরূপ কারণগ্রন্ত ঐ শক্ষের উৎপত্তি হয়, স্কতরাং উহা অনিতা, ইহাই বলেন। কিন্তু দর্মপ্রকার সমন্ত শক্ষেই প্রবন্ধই কারণ, ইছা তিনি বলেন না। ঐরপ কারণ-নিংম তাঁহার বিবক্তিত নছে। স্কুডরাং তাঁহার ঐ ছেতু বুক্ষের শাখা তল্পজ্ঞ থাকান্ম ক শক্ষে না থাকিলেও কোন দোৰ হইতে পারে না। বুকের শাখাভদ্বতা ঐ শক্ত কারণ্রতা এবং বেই কারণ্রতাত্ব-রূপ অন্ত হেতুর হারা উহারও মনিতাত সিদ্ধ হয়। ভাষো সর্বাত্র "কারণ" শব্দের অর্থ-জনক হেতু। ভাষাকারের তাৎপর্যা এই বে, ব্রক্ষের শাখাভদাদিল্ল বে সমস্ত ক্রোক্সক শব্দের উৎপত্তি হয়, তাহারও যে কারণান্তর আছে, ইহা বাদীও স্থাকার করেন; তিনি উহার প্রতিষেধ করেন না। এবং দেই কারণান্তরজন্তর প্রভৃতি হেতুর বারা যে, ঐ সমস্ত শব্দেরও অনিভাষ নিছ হর, ইহাও বালী স্থীকার করেন এবং প্রতিবাদীও এ সমস্তই স্বীকার করিতে বাধা। স্মুতরাং উক্ত স্থলে তিনি কিসের প্রতিবেদ করিবেন ? তাঁহার প্রতিবেদা কিছুই নাই। এই ভাষাকার শেষে বলিয়াছেন,—"কিমত্র প্রতিষিধতে।" ফ্লক্থা, উক্ত ছলে প্রতিবাদী ঐব্ধপ প্রতিষেধ করিতে পারেন না। ঐব্ধপ প্রতিষেধ করিলে তিনি পরে বাধীর ধেতুর ছটক দাধন করিতে যে মহুমান প্রায়ে করিবেন, ভাগতেও বালী তাঁগার ভার প্রতিষেধ করিতে পারেন। এবং উনম্বাচার্যোর মতাসুদারে প্রতিবাদী বাদীর বাক্যে নানারণ অবধারণতাৎপর্য্য কল্পনা করিয়া বাধানি দোষের উদ্ভাবন করিলে, থানাও প্রতিবাদীর বাক্টো পূর্ব্ববং নানারূপ অবধারণতা পর্যা কল্পনা কলিয়া ঐলপ নানা দোষ প্রদর্শন করিতে পারেন। স্থতরাং প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তর স্ববাধাতক হওয়ার উহা কোনবংশই সহত্তর হইতে পারে না। বরদরাজ তাঁহার পুর্বোক্ত মতাত্তনারে বলিয়াছেন বে, মহর্বি এই পুত্রের বারা অন্ত হেতু-প্রযুক্তও সংখাদিত্বি হয়, এই কথা ধলিয়া বাদীর ছেতুতে অবধারণের অতীকার প্রদর্শন করিয়া, তদবারা বাদীর সাধ্যাদি পরার্থের মবধারপের অস্বীকার স্তর্না করিয়াছেন। এই "উপলব্লিদ্যা" জাতি কোন দাধর্ম্মা বা বৈধর্ম্মাপ্রযুক্ত না হওয়ার ভাতির লক্ষণাক্রান্ত হইবে কিরপে ? এভঞ্জরে উন্দোতকর শেবে বনিয়াছেন যে, ঘাহা অহেতু বা অনাধক, তাহার সহিত সাধর্মাপ্রযুক্তই প্রতিবাদী ঐকণ প্রতাবস্থান করার ইহাও "লাভি"র লক্ষণাক্রান্ত হয় ।২৮।

#### উপল্ভিদর-প্রকরণ সমাপ্র 15 হা

ভাষ্য। ন প্রাপ্তচারণাদ্বিদ্যমানস্য শব্দস্যানুপলব্ধিঃ। কল্মাং ? আবরণাদ্যনুপলব্ধেঃ। যথা বিদ্যমানস্ভোদকাদেরর্থস্তা-বরণাদেরসুপলব্ধিনৈবং শব্দস্তাগ্রহণকারণেনাবরণাদিনাহমুপলব্ধিঃ। গৃহ্ছেত

<sup>&</sup>gt;। ত্বাৰ্থন্ত "কাৰণান্তবাৰণি" আপকান্তবাৰণি "ভদ্ধাপণভেঃ" সাধাৰ্থপোপভের প্ৰতিবেশ" ইভি।—ভাৎপৰ্যান্ত্ৰকা।

চৈতদক্সাগ্রহণকারণমূদকাদিবৎ, ন গৃহতে। তত্মাতুদকাদিবিপরীতঃ শব্দো-হন্মপলভ্যমান ইতি।

অনুবাদ। উচ্চারণের পূর্নের বিদ্যান শব্দের অনুপলব্ধি (অপ্রবণ) হইতে পারে না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু আবরণাদির উপলব্ধি হয় না। (তাৎপর্য্য) যেমন বিশ্বমান জলাদি পদার্থের আবরণাদিপ্রযুক্ত অনুপলব্ধি (অপ্রত্যক্ষ) হয়, এইরূপ শব্দের অগ্রহণকারণ অর্থাৎ অপ্রবণের প্রযোজক আবরণাদিপ্রযুক্ত অনুপলব্ধি হয় না। জলাদির হায় এই শব্দের অগ্রহণকারণ অর্থাৎ অপ্রবণের প্রযোজক আবরণাদি গৃহীত হউক ? কিন্তু গৃহীত হয় না, (অর্থাৎ ভ্গর্ভন্থ জলাদির অপ্রত্যক্ষের প্রযোজক আবরণাদির যেমন প্রত্যক্ষ হইতেছে, তক্রপ উচ্চারণের পূর্বের শব্দের অপ্রবণের প্রযোজক আবরণাদির বিপরীত অর্থাৎ জলাদির প্রত্যক্ষ হয় না) অত্রব অনুপলভামান শব্দ জলাদির বিপরীত অর্থাৎ জলাদির তুলা নহে।

## সূত্র। তদর্পলব্ধেরর্পলস্তাদভাবসিদ্ধো তদ্বিপরী-তোপপত্তেরর্পলব্ধিসমঃ॥২৯॥৪৯০॥

সমুবাদ। সেই আবরণাদির অমুপলন্ধির সমুপলন্ধিপ্রযুক্ত অভাবের সিন্ধি হইলে অর্থাৎ আবরণাদির অমুপলন্ধির অভাব যে আবরণাদির উপলব্ধি, তাহা সিদ্ধ হওয়ায় তাহার বিপরীতের উপপত্তিবশতঃ অর্থাৎ সেই আবরণাদির অভাবের বিপরীত যে, আবরণাদির অস্তির, তাহার সিদ্ধিপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (২১) তামুপলব্ধিসমু প্রতিষেধ।

ভাষ্য। তেৰামাৰরণাদীনামমূপলব্ধিনে পিলভাতে। অনুপলস্তা-মান্তীত্যভাবোহস্থাঃ দিধ্যতি। অভাব্যিক্ত্রী হেছভাবাত্তদ্বিপরীত-মন্তিছমাবরণাদীনামবধার্থাতে। তদ্বিপরীতোপপত্তের্বৎপ্রতিজ্ঞাতং "ন প্রাপ্তক্ষারণাদিদ্যমানস্ত শব্দস্তানুপলব্ধিরিত্যে"তন্ন দিধ্যতি। সোহয়ং হেতু"রাবরণাদ্যন্তপলব্ধে"রিত্যাবরণাদিরু চাবরণাদ্যনুপলব্ধে চ সময়াহনুপলব্ধ্যা প্রত্যবস্থিতোহনুপলব্ধিদম্মা ভবতি।

অনুবাদ। সেই আবরণাদির অনুপলব্ধি উপলব্ধ হয় না। অনুপলব্ধিপ্রযুক্ত "নাই" অর্থাৎ আবরণাদির অনুপলব্ধি নাই, এইরূপে উহার অভাব সিদ্ধ হয়। অভাবসিদ্ধি হইলে হেতুর অভাববশতঃ অর্থাৎ প্রতিবাদীর কবিত হেতু যে আবরণাদির অনুপ্রনির্ধি, তাহার সভাব (আবরণাদির উপ্রনির্ধি) দিক হওয়ায় তৎপ্রযুক্ত, তাহার বিপরীত অর্থাৎ আবরণাদির সভাবের বিপরীত আবরণাদির অন্তিত্ব নিশ্চিত হয়। তাহার বিপরীতের অর্থাৎ আবরণাদির সন্তিবের উপপত্তি (নিশ্চয়)বশতঃ "উচ্চারণের পূর্বের বিদ্যমান শব্দের অনুপ্রনির্ধি হইতে পারে না" এই বাক্যের ভারা যাহা প্রতিজ্ঞাত হইয়াচে, ইহা দিল্ল হয় না। সেই এই হেতু (অর্থাৎ) "আবরণাদানুপ্রনেরে" এই হেতুবাক্য আবরণাদি বিষয়ে এবং আবরণাদির অনুপ্রনির্ধি বিষয়ে তুল্য অনুপ্রনির্ধিয়ক্ত প্রত্যবন্ধিত কর্থাৎ প্রত্যবন্ধানের বিষয় হওয়ায় (২০) অনুপ্রনির্ধিন বিজয় হয়, অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্তরূপ প্রত্যবন্ধানকে "অনুপ্রনির্ধিন" প্রতিবেধ বলে।

টিপ্লনী। ক্রমান্ত্রপারে এই হত্তের বারা "অনুগণজিদন" প্রতিবেধের বৃক্ষণ ক্থিত হয়াছে। কিল্লপ স্থলে ইহার প্রয়োগ হয় ? ইহার দারা প্রতিবাদীর প্রতিবেধা কি 🕈 ইহা প্রথমে না বলিলে ইহার লক্ষণ ও উদাহরণ বুরা যায় না। তাই ভাষাকার প্রথমে তাহা প্রকাশ করিয়া, এই প্রের অবতারণা করিয়াছেন। ভাষাকারের সেই প্রথম কথার তাৎপর্য্য এই বে, লক্ষনিতাত্বাদী মীমাংসক, শব্দের নিতাও পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী নৈয়ায়িক বলিলেন বে, শব্দ বদি নিতা হর, তাহা হইলে উচ্চারণের পুর্বেও উহা বিদামান থাকার তথনও উহার প্রবণ হউক 🕈 কিন্ত যথন উচ্চারণের পুর্বের শক্ষের প্রবশ হয় না, তখন ইহা স্বীকার্যা যে, তখন শক্ষ নাই। স্থতরাং শক্ষ নিতা হইতে পারে না। এতত্ত্তরে বালী মানাংসক বলিলেন যে, উচ্চারণের পূর্বেও শক বিদ্যানন থাকে। কিন্তু তথন উহা অভ কোন পদাৰ্থ কৰ্তৃক আবৃত থাকে, অথবা তখন উহার প্রবণের অন্ত কোন প্রতিংশ্বক থাকে। স্থতরাং তথন দেই আবরণাদি প্রযুক্ত শব্দের প্রবণ হয় না। বেষন ভুগতে জলাবি অনেক প্রার্থ বিদামান থাকিলেও আবরণাদিপ্রযুক্ত তাহার প্রভাক্ষ হয় না। এডছন্তরে প্রতিবাদী নৈয়াত্মিক বলিলেন যে, বিদ্যমান জলাদি অনেক পদার্থের যে আবরণাদিপ্রযুক্তই व्याठाक इव ना, देश यो कार्या। कावन, खाशव आववनाषित छेननिक व्हेरेखहा। कि ख खेळांबरनव পূৰ্ক্ষে শব্দের অপ্রবাদের প্রয়োজক বা প্রবণপ্রতিবন্ধক বে, কোন আবরণাদি আছে, তাহার ত উপদান্ধি হয় না। যদি সেই আবরণাদি থাকে, তবে তাহার উপলব্ধি হউক ? কিন্তু উপলব্ধি না হওয়ার উহা নাই, ইহাই দিল হয়। স্মতরাং অনুগণভাষান শব্দ অর্থাৎ তোষার মতে উচ্চারণের পুর্বে বিদামান শব্দ জলাদির সদৃশ নহে। অভ এব তখন তাহার অনুপাগন্ধি বা অপ্রবণ ২ইতে পারে না। ভাষাকার প্রথমে প্রতিবাধী নৈয়ান্তিকের ঐ প্রতিজ্ঞার উল্লেখ করিয়া, পরে প্ররপূর্ম ক "আবরণাদ্য-ত্রপল্কে:" এই ছেতুবাকোর উল্লেখ করিয়াছেন। উক্ত খলে পরে প্রতিবানী দীমাংস্ক নৈরাধিকের ঐ কথার সভ্তর করিতে অসমর্থ হইয়া যদি বংগন যে, উচ্চারণের পুর্বেষ্ শক্তের व्यायतगानिय जिनलिक रण मा बिलवा यनि व्यष्ट्रण कि : महा डिहांत व्यक्तांत निर्मात रहा, छारा बहेतन के

আবরণাদির অন্তর্গনিক্তর অভাব যে আবরণাদির উপন্তি, ভাহারও নির্ণয় হয়। কারণ, দেই
অন্তর্গনিক্তর ত উপলিক হয় না। স্তরাং আবরণাদির যে অন্তর্গনিক, ভাহারও অন্তর্পনিক প্রযুক্ত
আভাব নিক হইলে আবরণাদির উপনিক্তিই নিক হইলে। কারণ, আবরণাদির অন্তর্পনিক্তর যে অভাব,
ভাহা ত আবরণাদির উপনিক্তি। উহা নিক্ত হইলে আবরণাদির সভাও দিক হইলে। স্তরাং ইত্তাহনের
পূর্ব্বে শব্দের কান আবরণাদি নাই, ইহা সংর্থন করা হায় না অর্থাৎ অহপলিক হেতুর ছারা উল্
দিক্ত করা রায় না। কারণ, উহা সমর্থন করিতে "আবরণাদ্যরপলকে:" এই বাক্যের ছারা যে
অন্তর্পনিক্তরণ হেতু কথিত হইয়াতে, উহা অনিক্ত। উক্ত স্থলে আতিবানী মীমাংসক প্রথমে
পূর্বেরাক্তরণ প্রতিকৃশ ভর্কের উভাবন করিবা, পরে প্রতিবানী নৈয়ার্কিকর কথিত ঐ হেতুতে
আনিক্তি দোবের উভাবন করেন। পরে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, আবরণাদির অন্তর্শনিক্তর
অন্তর্ণনিক্তর উহার অভাব অর্থাৎ আবরণাদির উপনিক্তি নাই, স্থতরাং আনার ঐ হেতু
অসিক্ত নহে। তাহা হইলে তথন জাতিবাদী উক্ত হেতুতে বাভিচারদাের প্রদর্শন করেন। অর্থাৎ
অন্তর্ণনিক্তির বাভিলেও যদি উহার অভাব না থাকে, তাহা হইলে অন্তর্পনিক্তি আভাবের ব্যক্তিচারী
হওয়ার সাধক হইতে পারে না। স্থতরাং উহার হারা প্রতিবাদী ভাহার নিজ সাধা যে আবরণাদির
অভাব, তাহাও দিক্ত করিতে পারেন না। উক্ত স্থলে শক্ত্ননিভান্তরণদীর উক্তরণ প্রভাবস্থানকে
"অন্তর্ণকিনিক্তর্ণনিক্তরে বাভিনিক্তর নাল ভিনিক্তরণ প্রভাবস্থানকে
"অন্তর্ণকিনিক্তর্ণনিক্তর্ণনিক্তরণাকির নাল প্রতিবাদী করেন। প্রতিবাদী করেন।
"অন্তর্ণকিরিক্তরণ প্রতিবেধ বা "কম্পনিক্তর্ণনিক্তর্ণনিকর ক্রেপনিকর বালিকর প্রতিবেধ বা "কম্পনিকর স্থানিকর ক্রেপনিকর বালিকর ক্রিকান করিবেধ বা "কম্পনিকর স্থানিকর আবরণাকির বালিকর ক্রেকানিকর বালিকর বালিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর বালিকর বালিকর বালিকর বালিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর বালিকর বালিকর বালিকর বালিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর বালিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর বালিকর বালিকর ক্রেকানিকর বালিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর ক্রেকানিকর বালিকর ক্রেকানিকর বালিকর ক্রেকানিকর বালিকর ক্রেকানিকর ক্রেকা

মহর্বি বিতীয় অধ্যায়ের বিতীয় আহিকে শব্দের অনিতাত্ব পরীকার নিজেই উক্ত জাতির পুর্বের্নাক্ত উদাহরণ প্রবর্ণন এবং পণ্ডনও করিয়াছেন। কিন্তু দেখানে ইছা যে, "জ্ঞান্তি" বা জাত্যুত্র, তাহা বংশন নাই। এখানে জাতির প্রকারভেদ নির্পণ করিবার জন্ত যথাক্রমে এই প্রের ছারা উক্ত "জাতি"র লক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষাকার মহর্ষির বিতীয়াধায়োক্ত স্থলান্থপারেই এই স্থাত্রর ব্যাখা। করিতে হত্তের প্রথমোক্ত "ওৎ"শক্ষের ছারা আবরণাদিকেই গ্রহণ করিল, "তদমুদালক্ষেরমুদালন্তাৎ" এই বাকোর বারা দেই আবরণাধির অন্তুপলন্ধির উপলন্ধি হয় না, অর্থাৎ উহারও অন্তুপলন্ধি, ইহাই বাগি। করিরাছেন। পরে ঐ অতুশংস্ত বা অতুপন্দ্রিপ্রযুক্ত আবহুণানির অতুশক্ষিও নাই, এইকণে উহার অভাব দিছ হয়, এই কথা বলিয়া হাত্রাক্ত "অভাবদিছে।" এই কথার ব্যাগ্যা ক্রিয়াছেন। অভাবনিদ্ধি হইলে অর্থাৎ আবরণাধির অনুশলন্ধির অভাব যে আবরণাদির উপলব্ধি, তাহা দিল হইলে আবরণাদির অভাবের বিপত্তীত যে আবরণাদির অভিত, ভাহা নিশ্চিত হয়—এই কথা বলিয়া, গাব স্বান্তিক "ভদিপরীভোপপতে:" এই বাকোর বাগো করিছাছেন। ভাষাকার উক্ত বাকো "তং" শব্দের হারা পূর্কোক্ত হলে প্রতিবাদী নৈলাছিকের সমত যে আবরণাদির অভাব, তাহাই গ্রহণ করিয়াছেন। পরে উক্ত জাতিবাদী মীমাংসকের চরম বক্তবা প্রকাশ করিয়াছেন বে, আবরণাদির অভাবের বিপরীত যে আবরণাদির অবিদ্য, তাহার উপপত্তি অর্থাৎ নিশ্চয় হওয়ার নৈয়াহিক বে "উচ্চারণের পূর্বে বিদ্যমান শক্তের অতুপদক্ষি ংইতে পারে না" এইরূপ প্রতিজ্ঞা করিয়াছেন, তাহা দিছ হয় না ৷ কারণ, তাঁহার কবিত হেতু বে, আবর্ণানির অন্থণনির, তাহা নাই। অনুপণরিপ্রযুক্ত তাহারও অভাব অর্থনে আবরণাদির উপলন্ধি সিদ্ধ হওবায় আবরণাদির স্থাও দিদ্ধ ইইরাছে। স্থতরাং ঐ আবরণাদিপ্রসূক্ত উভারনের পূর্বের বিনামন শক্ষের প্রতাক্ত হয় না, ইয় বলা যাইতে পারে। ফলকথা, প্রতিবাদী নৈয়ায়িক "আবরণাদায়পলাজঃ" এই হেত্বাক্ষের হারা অনুপলন্ধিকেই আবরণাদির অন্তাবের সাধক বলিলে, উহা ঐ অনুপলন্ধিও অভাবের সাধক বলিলা থীকার করিতে হইবে। কারণ, আবরণাদি বিষয়ে বেংন অনুপলন্ধি, তত্রুণ আবরণাদির অন্তুপলন্ধি বিষয়েও অনুপলন্ধি আছে। উভন্ন বিষয়েই ঐ অনুপলন্ধি তৃত্য়। স্থতরাং আবরণাদির সম্বাপ্ত অবিরাদী হইলে প্রতিবাদী নৈয়ায়িকের পূর্বেগাক্ত প্রতিকার্থ কমনই দিদ্ধ হইতে পারে না। ভাষাকার সর্বাধ্যের ইয়াই বলিয়া স্থোক "অনুপলন্ধিনম" প্রতিবাধ্যের স্থান বিল্লাভ করিয়াছেন। বাত্তা অনুপলন্ধি প্রসূক্ত যে কোন পদার্থের অভাব বিল্লাও প্রতিবাদী সর্ব্বেই উক্তরূপ আত্তান্তার করিতে পারেন। উচ্চারণের পূর্বের অনুপলন্ধিপ্রসূক্ত শব্দ নাই, ইয়া বলিলেও প্রতিবাদী ঐ অনুপলন্ধির অনুপলন্ধি রাযুক্ত উয় নাই অর্থাৎ উপলন্ধি আছে, ইয়া বলিলেও প্রতিবাদী ঐ অনুপলন্ধির অনুপলন্ধি রাযুক্ত উয় নাই অর্থাৎ জিপ্রসূক্ত ক্ষার নাই, ইয়া বলিলে প্রত্বাক্ত ক্ষার মাইল করিতে পারেন। এবং চার্মাক্ত অনুপলন্ধির অনুপলন্ধির অর্থান করিতে পারেন। মতার চার্মাক্ত ক্ষার করিতে পারেন। মতারা করাও প্রতিবাদী উক্তরূপ ক্ষার্থক করিতে পারেন। মতারা করাও প্রতিবাদী উক্তরূপ ক্ষার্থক ইয়াছে। অন্তান্ত কথা পরে বাক্ত হইবাছে। অন্তান্ত কথা পরে বাক্ত হইবে।১৯।

ভাষ্য। অস্থ্যেভরং।

অনুবাদ। এই "অনুপলব্ধিদম" প্রতিয়েধের উত্তর।

## সূত্র। অহুপলম্ভাত্মকত্মাদরুপলব্বেরংভুঃ॥৩০॥৪৯১॥

অমুবাদ। অংহতু অর্থাৎ অমুপলব্ধি, আবরণাদির অমুপলব্ধির অভাব সাধনে হেতু বা সাধক হয় না, যেহেতু অমুপলব্ধি অমুপলস্থাত্মক অর্থাৎ উপলব্ধির অভাব মাত্র।

ভাষ্য। আবরণাদ্যকুপলন্ধিনান্তি, অনুপলন্তাদিত্যহৈতুঃ। কথাং ?

অমুপলস্তাত্মকহাদমুপলন্ধে?। উপলন্তাভাবমাত্ৰহাদমুপলন্ধেঃ।

যদন্তি তহুপলন্ধেবিষয়ং, উপলক্ষ্যা তদন্তীতি প্ৰতিজ্ঞায়তে। যমান্তি

তদনুপলন্ধেবিষয়ং, অনুপলভামানং নাস্তীতি প্ৰতিজ্ঞায়তে। সোহয়
মাবরণাদ্যকুপলন্ধেরন্পলন্ত উপলক্ষ্যভাবেহকুপলক্ষ্যে প্রবর্তমানো

ন স্বং বিষয়ং প্রতিবেধতি। অপ্রতিষিদ্ধা চাবরণাদ্যকুপলন্ধিহেতুহায় কল্পতে।

আবরণাদীনি তুবিদ্যমানস্থাহুণলন্ধের্বিষয়ান্তেবামুপলক্ষ্যা ভবিতব্যং। যন্তানি

নোপণভাতে, ততুপলকেঃ স্ববিষয়-প্রতিপাদিকায়া অভাবাদকুপলন্তাদকুপ-লক্ষেবিবিষয়ো গমাতে ন সন্ত্যাবরণাদীনি শব্দস্থাগ্রহণকারণানীতি। অকুপলন্তাত্তকুপলকিঃ সিধ্যতি বিষয়ঃ স তম্মেতি।

অনুবাদ। আবরণাদির অনুপলব্ধি নাই, যেহেতু (উহার) উপলব্ধি হয় না – ইহা অহেতু, অর্থাৎ আবরণাদির অনুপলন্ধির যে অনুপলন্ধি, ভাষা ঐ অনুপ-লব্ধির অভাব সাধনে হেতু হয় না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) যেহেতু অনুপল্ধি "অনুপল্ভাত্মক" ( স্থাং ) অনুপল্ধি উপল্ধির অভাবমাত্র। যাহা আছে, তাহা উপলব্ধির বিষয়, উপলব্ধির ছারা তাহা আছে, এইরূপে প্রতিজ্ঞাত হয়। যাহা নাই, তাহা অনুপানকির বিষয়, অনুপলভাদান বস্তু "নাই" এইরুপে প্রতিজ্ঞাত হয়। সেই এই আবরণাদির অনুপ্রনির অনুপ্রস্তু উপল্লির অভাবাত্তক অনুপলব্ধিরূপ নিজ বিষয়ে প্রবর্তমান হইয়া নিজ বিষয়কে প্রতিষেধ করে না অর্থাৎ ঐ অনুপলব্ধির অভাকসাধনে হেতু হয় না। কিন্তু অপ্রতিধিদ্ধ অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত জাতিবাদীরও স্বীকৃত আবরণাদির অনুপলব্ধি, ( আবরণাদির অভাবের সন্ধন্দে ) হে হুছে সমর্থ হয়, অর্থাৎ আবরণাদির যে অনুপলন্ধি, তাহ। আবরণাদির অভাব সাধনে হেতু হয়। আবরণ প্রভৃতি কিন্তু বিদ্যমানত্বশতঃ অর্থাৎ সভা বা ভাবত্রশতঃ উপলব্ধির বিষয়, (সূত্রাং) সেই আবরণ প্রভৃতির উপলব্ধি হইবে, অর্ধাৎ তাহা উপলব্ধির যোগ্য। যেহেতু সেই আবরণাদি উপলব্ধ হয় না, অতএব নিজ বিষয়ের প্রতিপাদক উপলব্ধির অভাবরূপ অনুপলস্তপ্রযুক্ত 'শব্দের অশ্রবণপ্রয়োজক আবরণাদি নাই'—এইরূপে অনুপলব্ধিব বিষয় সিদ্ধ হয়। "অমুপলম্ব"প্রযুক্ত অর্থাৎ উপলব্ধির অভাবসাধক প্রমাণপ্রযুক্ত কিন্ত ( আবরণাদির ) অনুপলিকি সিদ্ধ হয়, ( কারণ ) তাহা তাহার ( অনুপলস্তের ) বিষয় অর্পাৎ অনুপলিরই উপলব্ধির অভাবসাধক প্রমাণের বিষয়, স্তরাং তদ্বারা তাহার বিষয়সিদ্ধি হইলে তৎপ্রযুক্ত আবরণাদি অভাব দিদ্ধ হয়।

টিপ্লনী। পূর্মন্থনোক্ত "অন্থলজিদন" প্রতিষ্ণের বস্তুন করিতে নহর্নি প্রথমে এই ফ্রের ধারা বলিলাছেন বে, অনুগলিক আবরণাদির অন্থলনজির অভাবের অর্থাৎ আবরণাদির উপলব্ধির সাধনে হেতৃ হয় না। কারণ, অনুপলব্ধি অর্থাৎ আবরণাদির অনুপল্ধি উপলব্ধির অন্থলিক উপলব্ধির অন্থলিক উপলব্ধির অন্থলিক বাংখ্যা করিয়াছেন বে, বে হেতৃ অনুপল্ধি, উপলব্ধির অভাব নির, অর্থাৎ উল্লেখিক বাংখ্যা করিয়াছেন বে, বে হেতৃ অনুপল্ধি, উপলব্ধির অভাব নির, অর্থাৎ উল্লেখিকার অভাব ভিন্ন কোন ভাব পদার্থ নিছে। তাৎপর্যাটীকাকার

ইনির্বাহ্নে যে, ভাষাকার "মাত্র" শব্দের প্রয়োগ করিয়া অহপলবির বে নিজের মাভাবরূপ নহে, ইনাই প্রকাশ করিয়াছেন। কারণ, পূর্বোক্ত জাতিবাদীর তাহাই অভিমত। কিন্ত জাতিবাদীর বে তাহাই অভিমত। কিন্ত জাতিবাদীর বে তাহাই অভিমত, ইনাত ব্রিতে পারি না। হতে "আঅন্" শব্দের অর্থ হরণ। ভাষাকার "মাত্র" শব্দের বারা হত্রাক্ত "আঅন্" শব্দার্থই ব্যাখ্যা করিয়াছেন, ইনাও মনে হয়। ভাষাকার বিভায় অলাবেও কোন হলে "বরভাত্মক" শব্দ বলিতে "ধ্বনিমাত্র" বলিয়াছেন (বিভায় পঞ্জ, ৪৬০ পূর্তা দ্রাইরা)। হতরাং ভাষাকার এখানেও শ্বরণ অর্থই মাত্র" শব্দের প্রয়োগ করিয়াছেন, ইনাও আমারা ব্রিতে পারি। তাৎপর্যানীকালারের কথা এখানে আমরা ব্রিতে পারি না। মহর্ষি বিভায় অধ্যাবেও শব্দানিতার পরীক্ষার জাতিবাদীর পূর্বোক্ত প্রতিবেধের গণ্ডন করিতে এইরপ হত্ত বলিয়াছেন"। দেখানে ভাষ্যকার সংক্ষেপে মহর্ষির বেরূপ ভাষণর্যা বর্ণন করিয়াছেন, তমহ্মারে এখানেও তাহার তাৎপর্য্য ব্রিতে হইবে। দেখানে ভাষ্যকার ব্যাখ্যাও লিখিও হইয়াছে। এখানেও তাহপর্যানীকারার ভাষ্যক্ষতের উল্লেখপূর্বক ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত ভাষ্যকারের সন্দর্ভের হারা দরণ ভাবে তাহার মূল যুক্তি কি বুরা যায়, ইহাও প্রনিধানপূর্বক চিল্লা করা আবহাক।

ভাষাকার সেই মূল যুক্তি প্রকাশ করিতে পরে এথানে বলিয়াছেন যে, যাহাতে অন্তিত্ব আছে, তাহাই উপলন্ধি বিষয় হয়। অতরাং উপলন্ধি হেতুর ছারা তাহাই "মন্তি" এইকলে প্রভিজ্ঞাত হয়। অর্থাৎ উপলন্ধিহেতুর ছারা দেই পদার্থেরই অন্তিব দিন্ধ করা হয়। এবং যে পদার্থ নাই, ভাষা অন্তুপলন্ধির বিষয়। স্তরাং অনুপ্রভাগনান বস্তু "নান্তি" এইকলে প্রতিজ্ঞাত হয়। অর্থাৎ অনুপ্রদন্ধির হৈতু ছারা তাহারই নান্তিত্ব দিন্ধ করা হয়। ভাষাকারের বিবলা এই যে, আবরণাদির অনুপ্রদন্ধির উপলন্ধি হয় না, ইহা বালতে হইবে যে, যে পদার্থের অন্তিত্ব আছে, তাহাই উপলন্ধির বিষয় হয়। অন্তিত্ব বলিতে ব্রা যায় সন্তা, উহা ভাব পদার্থেরই মর্ম্ম। কারণ, ভাব পদার্থের স্বিয় হয়। অন্তিত্ব বিষয় হইয়া থাকে। এ লল্ম ভাব পদার্থেরই বলে "মং"। অভাব পদার্থে সংশ এইকপ প্রতীতিক্ত বেন না। এ জল্ম উহা দং নহে, তাই উহাকে বলে "আনং"। ভাষাকার নিজেও "সং" ও ইক্রপ প্রতীতি জন্ম না। এ জল্ম উহা দং নহে, তাই উহাকে বলে "আনং"। ভাষাকার নিজেও "সং" ও "অনং" শন্দের ছারা ভাব ও অভাব পদার্থ প্রকাশ করিয়াছেন (প্রথম পণ্ড, ১৪—১৬ পুর্না ক্রইবা)। স্তরাং অভাব পদার্থে সন্তা না থাকার অভাবত্ব বা অন্যত্তবিশ্বত উহার উপগন্ধি হয় না, ইহা স্বীকার্য্য এবং পুর্বোক্ত জাতিবাদীর ইহাই বক্তবা। ভাষাকার দিনীর অধ্যারেও উক্ত স্বত্রের ভাষ্যে "দেরমভাবত্বারোপলভাতে" এই কথা বলিয়া পর্ম্বোক্ত জাতিবাদীর মতে আব্রনাদির অন্ত্রণন্ধি বে, অভাবর্ষ্য ইম্বিং কর্যাতিবাদীর মতে আব্রনাদির অন্ত্রণন্ধির বে, অভাবর্ষ্য কর্যাৎ সন্তা না থাকার উপশেধিক জাতিবাদীর মতে আব্রনাদির অন্ত্রণন্ধির বে, অভাবর্ষ্য কর্যাৎ সন্তা না থাকার উপশেধিক আবিতানীর মন্তুলাভিবাদীর মতে আব্রনাদির অনুপ্রতিবি বে, অভাবর্ষ্য বিতাই মর্থাৎ সন্তা না থাকার উপশেধিক

<sup>&</sup>gt; । अनुगलका चक्द प्रमुगन (कराइनु : १२,२,२) सूत्र।

বন্ধুপদভাতে তৰতি, বন্ধোপনভাতে তহাজীতি। অনুপ্ৰস্থাৰ ধ্যমণিতি বৰেছিতং। উপল্বাভাব-চানুপ্ৰক্ষিত্ৰিতি, দেহমভাবৰানোপলভাতে। সাত বন্ধাবৰণং, ভজোপনস্থা ভবিতৰাং ন চোপলভাতে, তথানাত্তীতি।—ভাষা। কিঠাৰ বঞ্জ, ৪০০ পূঠা ক্ৰষ্টব্য।

বিষয় হয় না, ইহা স্পষ্ট বণিয়াছেন। কিন্তু ভাহা হইলে আবরণাদির যে অন্তপদক্ষি, ভাহা উপলব্ধির विषय हव मां, व्यर्शक खेलनकित बारमांगा, हेहा शुरस्री के झांटितानीत खोलांगा। कांद्रण, व्यावतनानित বে করুপন্তি, তাহা ত উপন্তির অভাবস্তরণ। স্বতরাং উহাতে অভিত অর্থাৎ সভা না থাকার উহা উপলব্ধির বিষয় হইতে পারে না। স্থতগাং উহার যে অন্তপলব্ধি, তাহা উহার অভাব সাধনে হেতৃ হয় না। কারণ, যে পদার্থ উপলব্ধির যোগা, ভাগারই মন্ত্রপান্ধি ভাগার মাভাব সাধনে হেতৃ ৰয় মহৰ্ষি এই তাৎপৰ্যোই কৃত্ৰ বনিয়াছেন,—"অনুপদ্ভাত্মকভাদমুপদ্ধেরত্বহতু:।" ভাষাকার পরে মহর্ষির ঐ তাৎপর্যাই থাক্ত করিতে বনিরাছেন যে, দেই এই অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত ভাতিবাদীর ক্ষিত আবরণাদির অনুপ্রনিত্তর অনুপ্রনিত্তর বে হেতু, উহা ভাতিবাদীর মতানুদারে উহার নিঞ্চ বিষয় বে, উপলব্ধির অভাবরণ অনুপলব্ধি অর্থাৎ আবরণাদির অনুপলব্ধি, তাহাতে প্রবর্ত্তধান হইলে উহা ঐ নিজ বিষয়কে প্রতিষেধ করে না। অর্থাৎ যে অন্তর্গথন্ধি অন্তর্গলন্ধিরও বিষয় নতে, তাহাকে পূর্ব্বোক্ত জাতিবারী অন্তর্গভরির বিষয়েরপে এছণ করিয়া, ভাষার আভার সাধন করিবার জন্ত বে অন্তুপনজ্জিক হেন্তু বলিবাছেন, উহা ঐ অন্তুপনজ্জির অভাব যে আবংলাদির উপলজ্জি, ভাষা দিল্প করিতে পারে না। কারণ, ঐ অন্তুপন্তি উপন্তির অভাবত্তরণ, স্তুতরাং উহা উপল্ডির অযোগ্য। ভাষাকার ইহাই প্রকাশ করিতে বলিয়াছেন,—"উপলক্ষাভাবেছ্ডপলক্ষে"। কিন্তু পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী নৈরান্তিকের কবিত বে আবরনাদির অন্তুপন্তির, বাহা পুর্বোক্ত জাতিবাদীরও স্বীকৃত, ভাহা আবরণাদির অভাব সাধনে হেতু হইতে পারে। কারণ, আবরণাদি সংপ্রার্থ, উহা উপলব্ধির বোগ্য। ভাষা কার পরে ইহাই বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, আবরণ প্রভৃতি কিন্ত বিদ্যানান্তবশতঃ উপল্ভির বিষয় হয় অর্থাৎ উপলব্ধির বোগা। ভাষো "বিদানানত্ব" শব্দের হ'রা সন্তা অর্থাৎ ভারত্বই বিবক্ষিত। ভাষাকার অন্তত্ত্ত ভাব পদার্থ বলিতে "বিদায়ান" শব্দের প্রয়োগ করিবছেন। ফলকথা, মাবরণ প্রভৃতি ভাব পদার্থ বনিলা উপলব্ধির যেপা। ভূগর্ভত জনাদি এবং ঐত্বপ আরও অনেক পদার্থের প্রভাক-প্রতিবন্ধক আবরণাদির উপলব্ধি হইতেছে। স্থতরাং শক্ষের উচ্চারণের পূর্ব্বে উহার শ্রংশপ্রতিবন্ধক আবরণাদি থাকিলে অবস্থা ভাহারও উপলব্ধি হইবে। কিন্তু যথন ভাহার উপলব্ধি হয় না, তখন নিল্ল-বিষয়প্রতিপাদক উপল্জির অভাবরূপ অনুপল্জিপ্রযুক্ত সেই অনুপল্জির বিষয় অর্থাৎ জ ধেতুর সাধা বিবর যে উপগভা বস্তর অভাব, তাহা দিল হয়। কিলপে দিল হয় ? ইহা ব্যক্ত করিতে ভাষাকার পেলে বলিয়াছেন যে, শক্ষের অশ্ববপ্রয়োজক আবর্ষাদি নাই। অর্থাৎ শক্তের উচ্চারণের পূর্বের উহার প্রবণপ্রতিবন্ধক আবরণাদি থাকিলে ভাব পরার্থ বলিয়া তাহা উপদ্ধির দোগা, স্তরাং তাহার উপদ্ধি না হওয়ার অনুপদ্ধি হেতৃর হারা উহার অভাব নিত্ত হয়। কারণ, ঐ আবরণাদির অভাব অনুপদ্ধির সাধ্য বিহয়। ভাষ্যকার এখানে সাধ্যরূপ বিষয় তাৎপর্য্যেই আবরণাধির অভাবকে অহুণকরির বিষয় বলিরাছেন। পূর্ব্বে "নাস্তি" এইক্লপ গুতিকার উদ্বেশ্য বা বিশেষ্যরূপ বিষয়-তাৎপর্যো অনুপ্রভাষান বস্তবে অনুপ্রজার বিষয় বশিরাছেন। স্কতরাং উৎদক্ষতা ও সাধাতা প্রভৃতি নামে বিভিন্ন প্রকার বিষয়তা যে ভাষাকারেরও সমত, ইহা বুঝা বার। নতেৎ এখানে ভাষাকারের পূর্বাপের উক্তির সামগ্রত হয় না।

তাৎপর্যাটীকাকারও এখানে ব্যাখ্যা করিয়াছেন,—"কর্পকস্তাৎ প্রতিবেধকাৎ প্রমাণাদমুপনকের্যো বিষয় উপন্তাভাবঃ দ গ্যাতে ন দস্ত।বৈরণাদীনি শক্ষতাগ্রহণকারণানীতি"।

প্রশ্ন ইইতে পারে বে, তবে কি যে প্রমাণ হারা আবরণাদির উপলব্ধির নিষেধ বা অভাব বুঝা যায়, সেই উপলব্ধিনিষেধক প্রমাণই সাক্ষাৎ সন্থায় আবরণাদির অভাবের সাধক হয় ? এ জয় ভাষাকার সর্ব্ধাশেরে বলিয়াছেন যে, অমুপদস্তপ্রযুক্ত কিন্ত অমুপদব্ধি সিদ্ধ হয় । এখানে "অমুপদস্ত" শব্দের হারা উপলব্ধির অভাবের অর্থাৎ অমুপদব্ধির নাধক প্রমাণই বিবন্ধিত এবং "অমুপদব্ধি" শব্দের হারা আবরণাদির অমুপদব্ধি বিবন্ধিত । অর্থাৎ আবরণাদির অমুপদব্ধির সাধক প্রমাণ হারা ঐ অমুপদব্ধিই সিদ্ধ হয় । ভাষাকার পরে ইহার কারণ বাক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, সেই অমুপদব্ধিই ভাহার অর্থাৎ অমুপদব্ধের (অমুপদব্ধির সাধক প্রমাণের ) বিষয় অর্থাৎ নাধ্য । তাৎপর্য্য এই যে, আবরণাদির অমুপদব্ধির নাধক প্রমাণ বা হেতুর হারা উহার বিষয় বা সাধ্য বে আবরণাদির অমুপদব্ধির সাধক প্রমাণ বা মেতুর হারা উহার বিষয় বা সাধ্য বে আবরণাদির অমুপদব্ধির সাধক প্রমাণ সাক্ষাৎ সন্থাকেই আবরণাদির অমুপদব্ধির সাধক হয় । পরে উহার হারা আবরণাদির অমুপদব্ধির সাধক হয় । তাৎপর্যাটিকাকারও এথানে এইরাণ্ট রাথাা করিয়াছেন"।

মূলকথা, মহর্ষি এই প্রের হারা পুর্বোক্ত জাতিবাদীর মতাহাগারেই বলিয়াছেন যে, অন্তপলনি বখন উপলব্ধির অভাবান্ধক, তখন উহা অসৎ বলিয়া উপলব্ধির বোগাই নহে। প্রতরাধ আভাবন্ধনতঃ উহার উপলব্ধি হয় না। অতএব উহার অন্তপলব্ধির হারা উহার অভাব যে উপলব্ধি, তাহা দিন্ধ হইতে পারে না। কিন্তু আবরণাদি সৎপদার্থ অর্থাৎ ভাব পদার্থ। প্রতরাং তাহা উপলব্ধির যোগা। অতএব অন্তপলব্ধির হারা উহার অভাব দিন্ধ হয়। হিতীয় অধ্যাহে ভাষাকারের ব্যাখ্যার হারাও সরল ভাবে ইহাই তাঁহার তাৎপর্য্য ব্যা যায়। তবে জাতিবাদী যদি পরে আবরণাদির অন্তপলব্ধিরণ অভাব পদার্থও উপলব্ধির বোগা বলিয়াই স্থীকার করেন, তাহা হইলে তিনি আর উহার অন্তপলব্ধিও বলিতে পারিবেন না। মহর্ষি পরবর্তী প্রের হারা শেবে তাহাই বলিয়াছেন।৩০।

# সূত্র। জ্ঞানবিকপোনাঞ্চ ভাবাভাবসংবেদনাদধ্যাত্মম্। ॥৩১॥৪৯২॥

অনুবাদ। এবং প্রতি শরীরে "জ্ঞানবিকল্ল" অর্থাৎ সর্বব্যকার জ্ঞানসমূহের ভাব ও অন্তাবের সংবেদন (উপলব্ধি) হওয়ায় অহেতু [অর্থাৎ আবরণাদির

১। তৎ কিনিংনীং দাকাবেনোগ্ৰহনিবেধকং প্ৰমাণমূপলভ্যাভাবং গ্ৰমন্তি : নেতাহি—"ক্লুণলভাত্ প্ৰাজিনি-বেধকং প্ৰমাণালভূপলভিত্ৰবৈশ্বস্ত বিংগতে। ক্লাদিত্যত আহু "বিবহুঃ দ ত্ৰোগলভিনিবেধকগ্ৰমণ্ডাভূপলভিত্ৰ-তত্ৰক্ষেক্ষালভাব ইতি এইবাং !—তাংগ্ৰাজীকা।

অনুপলন্ধিরও উপলব্ধি হওয়ায় তাহাতে পূর্বেবাক্ত জাতিবাদীর কথিত অনুপলব্ধি অসিক,স্তরাং উহা আবরণাদির উপলব্ধি সাধনে হেতু হয় না ]।

ভাষ্য। অহেত্রিতি বর্ত্তে। শরীরে শরীরে জ্ঞানবিকল্পানাং ভাষা-ভার্যে সংবেদনীরে), অস্তি মে সংশরজ্ঞানং নাস্তি মে সংশরজ্ঞানমিতি। এবং প্রত্যক্ষানুমানাগম-স্মৃতি-জ্ঞানের। সেরমাবরণাদ্যসুপলব্ধিরুপলব্ধাভাবঃ স্বসংবেদ্যো—নাস্তি মে শব্দস্থাবরণাদ্যপলব্ধিরিতি, নোপলভাত্তে শব্দ-স্থাগ্রহণকারণান্যাবরণাদীনীতি। তত্র যত্ত্তং তদনুপলব্ধেরমুপলম্ভা-দভাবসিদ্ধিরিত্যেত্রোপপদ্যতে।

অনুবাদ। "অহেতুঃ" এই পদ আছে অর্থাৎ পূর্ববসূত্র হইতে "অহেতুঃ" এই পদের অনুবৃত্তি এই সূত্রে বৃত্তিতে হইবে। প্রত্যেক শরীরে সর্ববপ্রকার জ্ঞানসমূহের ভাব ও অভাব সংবেদনীয় অর্থাৎ মনের ঘারা বোধ্য। যথা—আমার সংশয়জ্ঞান আছে, আমার সংশয়জ্ঞান নাই। [অর্থাৎ কোন বিষয়ে সংশয়রূপ জ্ঞান জন্মিলে সমস্ত বোজাই 'আমার সংশয়রূপ জ্ঞান ইইয়াছে', এইরূপে মনের ঘারা ঐ জ্ঞানের সন্তা প্রত্যক্ষ করে এবং ঐ জ্ঞান না জন্মিলে 'আমার সংশয়রূপ জ্ঞান হয় নাই' এইরূপে মনের ঘারা উহার অভাবেরও প্রত্যক্ষ করে ] এইরূপ প্রত্যক্ষ, অনুমান, শান্ধবোধও শ্রুতিরূপ জ্ঞানসমূহে বৃত্তিতে হইবে। (অর্থাৎ ঐ সমস্ত জ্ঞানেরও ভাব ও অভাব সমস্ত বোজাই মনের ঘারা প্রত্যক্ষ করে)। সেই এই আবরণাদির অনুপলির্কি (অর্থাৎ) উপলব্ধির অভাব সমংবেদ্য অর্থাৎ নিজের মনোগ্রাহ্য। যথা—'আমার শব্দের আবরণাদিবিষয়ক উপলব্ধি নাই', 'শব্দের অপ্রবণপ্রয়োজক আবরণাদির অনুপলব্ধির অর্থাৎ উপলব্ধির বালাবেরও মনের ঘারা প্রত্যক্ষ করে)। তাহা হইলে 'সেই অনুপলব্ধির অর্থাৎ উপলব্ধির অভাবেরও মনের ঘারা প্রত্যক্ষ করে)। তাহা হইলে 'সেই অনুপলব্ধির অর্থানিরিপ্রত্ত অভাব-দিব্ধি হয়' এই যে উক্ত হইয়াছে, ইহা উপপন্ন হয় না।

টিপ্লনী। মংবি পূর্ববিত্তের বারা পূর্বোক্ত "অনুগলন্ধিদম" প্রতিবেধের বে উত্তর বলিরাছেন, উহা তাহার নিজসিদ্ধান্তাস্থ্যারে প্রকৃত উত্তর নহে। কারণ, তাহার নিজমতে অনুগলন্ধি অভাব গলার্থ হইনেও মনের বারা উহার উপগন্ধি হয়। উহা উপগন্ধির অযোগ্য পদার্থ নহে। তাই মহর্বি পরে এই স্তত্তের বারা তাহার ঐ নিজসিদ্ধান্ত প্রকাশ করিবা, তদমুশারে পূর্ব্বোক্ত "অনুগলন্ধি-

দম" প্রতিবেধের খণ্ডন করিয়াছেন। পূর্বাস্ত্র হইতে "অহেতুঃ" এই পদের অনুবৃত্তি করিয়া পুতার্থ বুঝিতে হইবে বে, শক্ষের আবরণাদির অন্থপদরি ই বে অন্থপদরি, তাহা ঐ অনুপদরির অভাব সাধনে হেতৃ হর না। কেন হেতৃ হর না। তাই মহর্ষি বলিয়াছেন যে, জ্ঞানের যে বিকল্প অর্থাৎ দর্বপ্রকার স্বিক্ষক জ্ঞান, ভাহার ভাব ও অভাবের সংবেদন অর্থাৎ মানস প্রভাকরণ উপলব্ধি হইরা থাকে। নির্কিণ্ডাদ প্রত্যক্ষরণ জ্ঞান অতীন্ত্রির হইলেও অঞ্চান্ত সর্ক্রপ্রকার জ্ঞানেরই মনের দারা প্রভাক জন্ম এবং উহার অভাবেরও মনের দারা প্রভাক জন্ম। মহর্ষি "ক্রামবিকল" বলিয়া সর্ব্ধপ্রকার স্বিকল্প ক্রান্ট গ্রহণ করিয়াছেন। ভাষাকার মহর্বির বক্তব্য প্রকাশ করিতে প্রথমতঃ সংশহরণ জ্ঞান ও উহার অভাব যে প্রকারে মনের দারা প্রভাক হয়, তাহা বণিয়া প্রত্যক্ষাদি জ্ঞান হলেও জন্ধণ বৃথিতে হইবে, ইহা বলিঘাছেন। পরে প্রকৃত স্থলে মহর্ষির বক্তা প্রকাশ করিতে বণিরাছেন বে, উচ্চায়ণের পুর্বের কেন্দ্রই শব্দের আবরণাদির উপগলি করে না, এ জন্ত 'কামার শক্তের আবরণাদিবিবয়ক উপললি নাই', 'শব্দের অশ্রবণ-প্রবেজক কোন বাবরণাদি উপত্তর ইইতেছে না' এইরূপে সকলেই মনের দ্বারা ঐ আবরণাদির অর্পন্তিকেও প্রত্যক্ষ করে। উহা সকলেবই অনংবেদ্য। অতরাং পূর্বেজে আতিবাদী বে শব্দের আবরণাদির অনুপণ বিরও অনুপণ কি বলিয়াছেন, তাহা নাই। কারণ, উহার উপন কিই হইয়া খাকে। স্বতরাং উহা আবরণানির উপলব্ধি দাধনে হেতু হয় না। বাহা নাই, বাহা অলীক, তাহা কখনই হেতু বলা বায় না। প্রেলিজরণ জ্ঞানবিকল্পের ভাব ও অভাব বে সমস্ত শরীরী বোদাই মনের দারা প্রতাদ করে, স্তরাং ঐ মানদ প্রতাক অস্থীকার করা যায় না, ইহা প্রকাশ করিতেই মংবিঁ স্তবেশ্বে বলিলাছেন—"অধ্যাত্মং"। স্বৰ্থাৎ প্ৰভাক শল্পীরাবছেদেই আত্মাতে ঐ প্রভাক কমে। শরীংশৃত্ত মৃক্ত আত্মার ঐ প্রথাক করে না। তাই ভাষাকার ক্রোক্ত "আত্মন্" শকের দারা শরীরই অহণ করিয়া "অধ্যাত্মং" এই পদেরই ব্যাথ্যা করিয়াছেন—"শরীরে শরীরে"। "শরীরে শরীরিনাং" এইজ্রপ গাঠই প্রচলিত পুস্তকে দেখা বায়। কিন্তু তাৎপর্যাধীকায় "শরীরে শরীরে" এইরূপ পাঠই উক্ত দেখা যায়। প্রত্যেক শরীরীর নিজ নিজ শরীরাবছেদেই ঐ প্রত্যক্ষ জন্ম ; কেবল কোন ব্যক্তিবিশেষেরই জন্মে না—ইহাই উক্ত পাঠের ঘারা ব্যক্ত হয় এবং উহাই মহর্ষির এখানে বক্তব্য। নচেৎ "অধ্যাত্মং" এই পৰ প্রয়োগের কোন প্রয়োজন থাকে না। "আবান্" শক্ষের শরীর অর্থেও প্রমাণ আছে। "তদাস্থানং স্থ সামাহং"—ইত্যাদি প্রদিদ্ধ প্রয়োগও আছে। পূর্ব্বোক্ত দর্বপ্রকার জ্ঞানের যে মানদ প্রভাক জন্ম, তাহার নাম অনুব্যবদায়! মহবি গোতমের এই প্ৰের হারা ঐ অনুবাবদার যে তাঁহার দশত, ইহা লগষ্ট বুঝা নার। ভট কুমারিল উক্ত মত ক্ষরীকার করিলা সমস্ত জ্ঞানের অভীত্রিগ্র নতই সম্বনি করিগাছিলেন। তাঁহার মতে কোন বিষয়ে কোন জান জ্মিলে ভজ্জা দেই বিষয়ে "জ্ঞাতত।" নামে একটা ধর্মা জ্ঞান, উহার অপর নাম "প্রাকটা"। তদ্বারা বেই জ্ঞানের অনুমান হয়। বস্তুতঃ কোন জ্ঞানেরই প্রত্যক্ষ জন্মে না। জ্ঞাননাত্রই অতীজিল। "ভালকু স্থ্যাঞ্জি" প্রছে মহানৈগ্রিক উদ্বনাচার্য্য বিশ্ব বিচার ধারা উক্ত মতের খণ্ডন করিয়া, পূর্বোক্ত গৌতমমত সমর্থন করিয়া গিয়াছেন। দেখানে পরে

गांग्रमर्थन

তিনি মহর্ষি গোত্তমের এই প্রেটাও উদ্ধৃত করিয়াছেন'। মূলকথা, উচ্চারণের পূর্বের শব্দের বে কোন আবরণাদির উপলব্ধি হয় না, ইহা সকলেবই মানসপ্রত্যক্ষসিদ্ধ। স্থতরাং ঐ কর্পল্জির দারা আবরণাদির অভাবই দিল কওগার পুর্ব্বোক্ত জাতিবাদী মীমাংসক আবরণাদির সন্তা দিল ক্ষিতে পাৰেন না। আবরণাদির অন্তপল্জিরও অন্তপল্জি এছণ ক্রিয়া ডিনি আবরণাদির উপলব্ধিও দিল করিতে পারেন না। কারণ, ঐ আবরণাদির অনুপলব্ধিরও উপলব্ধি হওছায় উহার অনুপদন্ধি অদিছ। পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদী হবি ইহা অস্বীকার করিয়াই উক্তর্মপ প্রতিবেধ করেন, তাহা হইলে তুলাভাবে তাঁহার ঐ উত্তরে দোধ আছে, ইহাও প্রতিণন্ন করা বায়। কারণ, তিনি বর্থন বলিবেন যে, আমার এই উত্তরে কোন পোষের উপলব্ধি না হওয়ার কোন দোষ নাই, তথন তুলাভাবে প্রতিবাদী বলিতে পারেন যে, দোষের অভুপল্কিরও উপল্কি না হওয়ায় অনুপণি রিপ্রযুক্ত দোষের উপনি রি আছে, স্থতরাং তৎ প্রযুক্ত দোষ আছে। তাহা হইলে পূর্বোক্ত জাতিবাদীর ঐ উদ্ভর অব্যাঘাতক হওরার উহা যে অসহত্তর, ইহা অবশ্র স্বীকার্যা। পূর্ব্বোক্তরপে অব্যাঘাতকত্বই এই "অনুপল্জিগ্না" আতির নাধারণ ছাইত্বমূল।

মহানৈরায়িক উদয়নাচার্যা "প্রবোধনিত্তি" গ্রন্থে এই "অনুপ্রভিনন্য" জাতির অন্ত ভাবে ঝাখা। করিলা, ইহার বছবিধ উদাহরণ প্রদর্শন করিলাছেন। ভাহার মতে মহর্ষির স্থাত "অন্তুপন্তি" শ্ৰুটী উপলক্ষণ বা প্ৰদৰ্শন মাত্ৰ। উহার হারা উপলব্ভি, অতুপদ্ভি, ইচ্ছা, জনিজা, বেষ অধেব, কৃতি, অকৃতি, শক্তি, অশক্তি, উপপত্তি, অভূপপত্তি, ব্যবহার, অব্যবহার, ভের ও অভের, ইত্যাদি বহু ধর্মই গুরীত হুইরাছে। ঐ সমন্ত ধর্ম নিজের অরূপে ওজাপে বর্তবান আছে অথবা তজ্ঞপে বর্তবান নাই, এইরূপ বিকল্প করিয়া উভর পক্ষেই উহার নিজস্বরূপের ব্যাবাতের আগত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবস্থান করিলে তাহাকে বলে "অন্থপলব্ধিনমা" আতি। "তাকিকরকা"কার বরুররাজ নানা উলাহরণের ছারা ইহা ব্রাইডাছেন। মহবি দিতীয় অধ্যায়ে সংশব্ধরীকার "বিপ্রতিপত্তী 5 সম্প্রতিপত্তে:" এবং "অব্যবস্থান্তনি ব্যবস্থিতভাচ্চ ব্যবস্থারা:" (১০০৪) এই হুত্র স্বারা এবং পরে "অন্তদন্তত্তাং" ইত্যাদি হুত্র (২,২০১) এবং "অনিয়মে নিছমালানিরমঃ" ( ২)২৫৫ ) এই হুতের ছারা এই "অতুপ্লবিদ্মা" জাতিরই উদাহরপবিশেষ প্রদর্শন করিরাছেন, ইহাও বরদরান্ধ বলিয়াছেন। স্থতরাং উক্ত মতে এই জাতির পুর্বোক্তরূপেই স্বরূপ ব্যাপ্যা করিতে হইবে। এই মতে পূর্কোক্ত উদাহরূপে প্রতিবাদী নৈয়ায়িক উচ্চারণের পূর্কো कर्मनिक्तियम् । भन्न नारे, धरे कथा विन्ता वानी मोमाःमक यनि वत्नन ता, धे कर्मननिक कि নিজের অব্ধাণ ভজপে অর্থাৎ অন্তুপদ্ধি অব্ধাণ্ডই বর্তমান থাকে 🔻 অথবা ভজপে বর্তমান থাকে ना ? हेश रक्तथा। असूननिवयस्त्रात्न वर्षमान थात्क मा, हेश रिलाल खेरात्क असूननिवेहे बना बाब ना। कावन, बाहा प्रश्वकर्तन वर्खमान नाहे, छाहा कान नानार्थ है हम ना। खुकदार छैहा অমুণল্লিম্বরূপেই বর্তমান থাকে, ইছাই বলিতে হইবে। কিন্তু তাহা হইলে ঐ অমুণল্লিরও

<sup>&</sup>gt;। অব তথাপি জ্ঞানং প্রভাক্ষিতাত কিং প্রমণাং ? প্রভাক্ষের। বরপুরুং "প্রান্তিক্যানাক ভারাভার-নগ্ৰেননাৰখ্যাত্ৰ"মিতি।— ভাৰতুখ্যাত্ৰলি, চতুৰ্থ ভাৰত, চতুৰ্থকাত্ৰিকাবাাবাাৰ শেষ।

কথনও উপলব্ধি হর না, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, অমুপল্ডিরও উপলব্ধি হইলে উহার অনুপলব্ধি-স্বরূপেরই ব্যাবাত হয়। স্বতরাং নাহা স্বত অনুপল্কিস্বরূপেই ব্যবস্থিত, তাহাতে স্বত অনুপণ্ডিই আছে, ইহা স্বীকাৰ্যা। কিন্তু তাহা হইলে সেই অনুপণ্ডিপ্ৰযুক্ত উহা সভত নিৰেৱও অভাবরূপ, অর্থাৎ উপলব্ধিত্বরূপ, ইহাও স্বীকার্যা হওয়ার উহার জরূপের বাবিত হর। স্নতরাং উচ্চারণের পূর্বে শব্দের উপলব্ধিও সিদ্ধ হওরার তৎপ্রযুক্ত তথন শব্দের সভাও সিদ্ধ হয়। স্তত্ত্বাং অমুপলব্ধি প্রযুক্ত উচ্চারণের পূর্বে শব্দ নাই, ইহা বলা বার না । উক্ত স্থলে মীমাংসকের এইরপ প্রভাবস্থান "অনুপ্রনিধ্যা" জাতি। পূর্বোক্ত "তদভূপন্নেরনুপ্রভাৎ" ইত্যাদি (২৯শ) লক্ষণপ্রেরও উক্তরণই তাৎপর্য্য ব্ঝিতে হইবে। উক্ত ক্তরে "তৎ" শব্দের হারা পুর্বোক্ত স্থলে শব্দুই গ্রহণ করিতে হইবে এবং "বিণরীত" শব্দের দ্বারা উক্ত স্থলে শব্দের উপদান্ধি বুঝিতে হটবে। তাৎপর্যানীকাকারও পূর্ব্বোক্ত জাতিবাদীর অভিমত উক্তরণ যুক্তি অফুদারেই লাতিবাদীর মতে অনুসলম্ধি নিজের অভাবরূপ অর্থাৎ উপলব্ধিরূপ, ইহা বলিবাছেন বুঝা বার। কিন্তু ভাষাকার ঐ ভাবে জাতিবাদীর অভিমতের বাাখ্যা না করায় তাৎপর্যাটীকাকার ভাষাঝাখ্যায় ঐরূপ কথা কেন বলিয়াছেন, তাহা বুঝা বায় না। বত্তিকার বিখনাথ অন্ত ভাবে পুর্বোক্ত জাতিবাদীর যুক্তি ব্যাখ্যা করিলা, উহার খণ্ডন করিতে বলিলাছেন যে, অতুপল্জি অম্বরূপ অমুপল্জি, এই क्थांब वर्ष कि । व्यन्तिक खार व्यन्तिक्षिक्ष , देशहे वर्ष हरेता ठाश श्रीकारी। यनि दन, अस्पनिक निविदिदक अर्पनिक, देशरे अर्थ; किंख हैश बनारे यात्र ना। कांद्रण, अस्पनिक উপল্কির অভাবাত্মক। স্থতরাং অভাব পদার্থ হওয়ায় উহার বিষয় থাকিতে পারে না। জ্ঞানের ক্রায় অভাবের কোন বিষয় নাই। অন্তুগল্জি স্বত্তরূপে অন্তুপল্জি না হইলে অর্থাৎ নিছবিষয়ক অন্তপল্জি না হইলে, উহার অন্তপল্জিত থাকে না, উহার অর্থের বাাবাত বা বিরোধ হয়, ইহাও বলা বার না। কারণ, ঘট পদার্থের কোন বিষয় না থাকায় উহা নিজবিবরক নছে, তাই ৰলিয়া কি উহা ঘট নহে ? তাহাতে কি উহার ঘটস্থরণের ব্যাঘাত হয় ? তাহা কথনই হর না 10)!

অন্তুপন্ধি-সম্প্রকরণ সমাপ্ত ॥১৩।

## সূত্ৰ। সাধৰ্ষ্যান্ত ল্যধৰ্ষোপপন্তেঃ সৰ্বানিত্যত্ব-প্ৰসঙ্গাদনিত্যসমঃ॥৩২॥৪৯৩॥

অনুবাদ। সাধর্ম্মপ্রযুক্ত (সাধ্যধর্মী ও দৃষ্টান্ত পদার্থের) তুল্য ধর্মের সিন্ধি-বশতঃ সমস্ত পদার্থের অনিত্যবের আপত্তি প্রকাশ করিয়া প্রত্যবস্থান (২২) অনিত্যসম্প্রতিষেধ।

ভাষ্য। অনিত্যেন ঘটেন সাধর্ম্মাদনিতাঃ শব্দ ইতি ক্রনতোহস্তি

ঘটেনানিত্যেন সর্বভাবানাং সাধর্ম্মানিতি সর্বব্যানিতাত্বমনিক্টং সম্পদ্যতে, সোহয়মনিত্যবেন প্রভাবস্থানাদ্বিত্যসম ইতি।

অনুবাদ। অনিত্য ঘটের সহিত সাধর্ম্মপ্রযুক্ত শব্দ অনিত্য, ইহা যিনি বলেন, তীহার অনিত্য ঘটের সহিত সমস্ত পদার্থের সাধর্ম্ম আছে, এ জন্ম সমস্ত পদার্থের অনিষ্ট বর্ণাং তাঁহার অস্টাকৃত অনিত্যত্ব সম্পন্ন হয় বর্ণাং সমস্ত পদার্থেরই অনিত্যত্বের আপত্তি হয়। অনিত্যবপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থানবশতঃ সেই ইহা (২২) "অনিত্যসম" প্রতিষেধ।

টিপ্রনী। মংবি ক্রমানুসারে এই স্থাতর ছারা "অনিতাদন" প্রতিবেধের লক্ষণ বলিয়াছেন। ভাষাকার পূর্বোক্ত "শক্ষোহনিতাঃ প্রবন্ধকতাত্বাৎ ঘটবং" এইরূপ প্রবেশগুলেই ইহার উদাহরণ প্রদর্শন দারা সূত্রার্থ বাক্ত করিয়াছেন। অর্থাৎ কোন বানী ঐরূপ প্ররোগ করিয়া ঘট ও শক্তের প্রবহুত্তত্ত্বরূপ সাধর্ম্যপ্রযুক্ত অর্থাৎ ঐ সাধর্ম্যারূপ হেতুর বারা গটের ভার শব্দে অনিভাব পক্ষের সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি কলেন যে, ঘটের সহিত প্রবন্ধকত্তত্ত্বল পাংখ্যাপ্রযুক্ত বনি শংল তলাধর্ম অর্থাৎ অনিভাছের উপপত্তি বা দিন্ধি হয়, ভাহা হইলে সমস্ত প্রাথেরই অনিভান্ত দিন্ধ হউক । কারণ, অনিতা ঘটের দহিত সমস্ত পদার্থেরই সভা প্রভৃতি সাধর্ম্ম আছে। স্করাং ঘটের স্থায় সমস্ত পদার্থে∢ট অনিভাত কেন সিদ্ধ হইবে না ? কিন্তু সকল পদার্থের অনিভাত পর্ব্বোক্ত বাদীর অনিষ্ট অর্থাৎ অস্বীকৃত। স্কুতরাং তিনি প্রতিবাদীর ঐ আপজিকে ইষ্টাপত্তি বলিতে পারিবেন না। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী সকল পদার্থের অনিতাত্বপ্রযুক্ত অর্থাৎ উহার আপত্তি প্রকাশ করিরা, উক্তরূপ প্রভাবস্থান করার ইহার নাম অনিতাদম প্রতিষেধ। ভাষাকারের এই ব্যাখ্যার দারা বুঝা বাব বে, তাঁহার মতে সমস্ত পদার্থের অনিভাল্পন্তি ছংকই "অনিভাদম" প্রতিবেধ হর। পত্রে মহর্ষির "সর্বানিভাত্বপ্রসন্তাৎ" এইজপ উক্তির ছারাও তাহাই বুঝা বার। বার্তিককার উদ্দোতকরেরও ইহাই মত বুঝা বায়। কারণ, পুর্বোক্ত "অবিশেষসনা" জাতি হইতে এই "অনিতাসমা" জাতির তেদ কিল্লাপ হর ? এতজ্বরে উন্দ্যোতকর বলিয়াছেন বে, "অবিশেষণমা" জাতির প্রয়োগন্থনে প্রতিবাদী সামান্ততঃ দকল পদার্থের অবিশেষের আগতি প্রকাশ করেন, কিন্ত এই "অনিভাগনা" জাতির প্রয়োগস্থলে প্রতিবাদী বিশেষ করিয়া দকল পদার্থের অনিভাজের আপতি প্রকাশ করেন। স্তরাং ভেদ আছে।

কিন্ত মহানৈরান্ত্রিক উদয়নাচার্য্য স্কুল্ল বিচার করিয়। বিপরাছেন যে, এই স্থান্ত্রে সাধর্ম্ম শব্দটী উপলক্ষণ। উহার দ্বারা বৈধর্ম্মাও বিবক্ষিত। এবং স্থান্ত্রে মহর্ষির "সর্বানিত্যক্র প্রসঙ্গাং" এই বাকাও প্রদর্শন নাত্র। অর্থাং যেখানে কোন পদার্থে অনিত্যক্রই সাধাধর্ম, সেই স্থান করিয়াই মহর্ষি উদাহরণ প্রদর্শনার্থ উদ্ধান বাক্য বিলিয়াছেন। উহার দ্বারা সকল পদার্থের সাধাধর্মবন্ধ প্রসঙ্গ মহর্ষির বিবক্ষিত। "তার্কিকরক্ষা"কার ব্রদ্রাঞ্জ ইহা সমর্থন করিতে বিলিয়াছেন যে, মহর্ষি উহার উল্লেখ অভিপ্রায় স্থানার ক্রান্ত স্থান্ধ বিলিয়াছেন,—

"তুলাধর্মোপপত্তে:"। কেবল অনিতাত্ত্বর্মাই মহর্ষির বিবন্ধিত হইলে তিনি."অনিত্যাত্তাণপত্তে:" এই কথাই বলিতেন। স্থতরাং "ভুলাধর্ম" শব্দের দারা বাদীর দুষ্টাব্যের সহিত তাঁহার দাধাধর্মীর তুলাধর্ম দাধাধর্মবর্ছ মহর্ষির বিবক্ষিত ব্রা বার। তাহা হইলে স্থ্যার্থ ব্রা বার বে, বাদী কোন সাধর্মা অথবা বৈধর্মাত্রপ হেতৃর দারা কোন ধর্মীতে তাঁহার সাধান্দের সংস্থাপন করিলে প্রতি-বাদী যদি বলেন বে, তোমার কবিত এই সাধর্ম। অথবা বৈধ্যাপ্রযুক্ত বদি তোমার সাধ্যধর্মীতে ভোষার দুরীজ্ঞের তুলাধর্ম অর্থাৎ তোমার অভিনত সাধাধর্ম দিছ হয়, ভাহা হইলে তোমার ঐ দৃষ্টাস্কের কোন সাধর্ম। অথবা বৈধর্ম্মপ্রযুক্ত সকল পদার্থই ভোমার ঐ সাধাংশবিশিষ্ট হউক দ এইরূপ আপত্তি প্রকাশ করিয়া যে প্রভাবস্থান, ভাহাকে বলে "অনিভাসম।" লাতি। উক্ত মতে কোন বালী "পর্বতো বহিমান ধুমাৎ মধা মহানদং" এইরুণ প্রবোগ করিলেও প্রতিবালী বলি বলেন বে, মহানদের সহিত সমস্ত পদার্থেরই সত্তা বা প্রমেয়ত্ব প্রভৃতি সাধর্ম্ম থাকায় তং প্রযুক্ত সমস্ত পদার্থই মহানদের স্থার বহ্নিমান হউক । এইরূপ উত্তরও "অনিতাদমা" ছাতি। ভাবাকার প্রভৃতির বাাখাাত্র-শারে উক্তরূপ উত্তর জাত্যান্তর হইতে পারে না অথবা অন্ত ভাতি স্বীকার করিতে হয়। বৃদ্ধিকার বিশ্বনাথ ইহাই বলিয়া প্রাচীন ব্যাখ্যার খণ্ডন করিয়াছেন। উক্ত মতে "মনিতাসমা" জাতির প্রয়োগন্তলে প্রতিবাদী সমস্ত পদার্থেই বাদীর সাধ্যধর্মবন্তার আপত্তি প্রকাশ করিয়া, সমস্ত বিপক্ষেরও দপক্ষবাণতি দমর্থন করেন, উহাই তাঁহার উদ্দেশ্ত। কিন্ত "অবিশেষসমা" জাতির প্রয়োগন্ধনে প্রতিবাদীর ঐক্তপ উদ্দেশ্য বা তাৎপর্য। নহে। স্বতরাং ঐ উভর জাতির ভেদ আছে 1021

ভাষ্য। অস্ফোত্তরং। অমুবাদ। এই "অনিত্যসম" প্রতিষ্ধের উত্তর।

## সূত্র। সাধর্ম্যাদসিদ্ধেঃ প্রতিষেধাসিদ্ধিঃ প্রতিষেধ্যসাধর্ম্যাৎ ॥৩৩॥৪৯৪॥

অনুবাদ। সাধর্ম্মপ্রযুক্ত অসিদ্ধি হইলে তৎপ্রযুক্ত "প্রতিষেধে"র অর্থাৎ প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যেরও সিদ্ধি হয় না, বেহেতু প্রতিষেধ্য বাক্য অর্থাৎ প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য বাদীর স্বপকস্থাপক বাক্যের সহিত (তাহার প্রতিষেধক বাক্যের) সাধর্ম্ম্য আছে।

ভাষা। প্রতিজ্ঞান্যবয়বযুক্তং বাক্যং পক্ষনিবর্ত্তকং প্রতিপক্ষলকণং প্রতিবেধঃ। তম্ম পক্ষেণ প্রতিবেধ্যেন সাধর্ম্মাং প্রতিজ্ঞাদিযোগঃ। তদ্-বদ্যনিত্যসাধর্ম্মাদনিতাত্বস্থাসিদ্ধিঃ, সাধর্ম্মাদসিদ্ধেঃ প্রতিবেধস্থাপ্যসিদ্ধিঃ, প্রতিবেধ্যেন সাধর্ম্মাদিতি। অনুবাদ। পক্ষনিষেধক প্রতিপক্ষলকণ প্রতিজ্ঞাদি অবয়বয়ুক্ত বাক্য "প্রতিষেধ", অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্তরূপ বাক্যই সূত্রোক্ত "প্রতিষেধ" শব্দের অর্থ। প্রতিষেধ্য পক্ষের সহিত অর্থাৎ বাদীর নিজপক্ষস্থাপক বাক্যের সহিত তাহার সাধর্ম্ম্য প্রতিজ্ঞাদি অবয়বয়ুক্তর। তাহা হইলে যদি অনিত্য পদার্থের সাধর্ম্ম্যা-প্রযুক্ত অনিত্যকের সিদ্ধি না হয়—সাধর্ম্ম্যপ্রকুক্ত অসিদ্ধিবশতঃ প্রতিষেধক বাক্যেরও সিদ্ধি হয় না,—যেহেতু প্রতিষেধ্য বাক্যের সহিত (উহার) সাধর্ম্ম্য আছে।

টিপ্লনী। পূর্বাস্ত "অনিভাদম" প্রতিবেধের উত্তর বলিতে প্রথমে মহর্দি এই স্তত্তের বারা বলিরাছেন,—"প্রতিবেধাসিদ্ধি:"। মর্থাৎ প্রতিধাদী পূর্ব্বোক্তরণ উত্তর করিলে তাঁহার প্রতি-বেংক বাকোরও দিন্ধি হয় না। যে বাকোর দ্বারা প্রতিবাদী বাদীর পক্ষস্থাপক বাকোর প্রতি-ষেধ করেন, এই অর্থে প্রতিবাদীর দেই বাকাই সূত্রে "প্রতিবেধ" শন্দের দারা গৃহীত হইয়াছে। ভাষাকার প্রথমেই উহার ব্যাখ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, পক্ষের নিবর্ত্তক অর্থাৎ বাদীর অপক্ষরাপক বাকোর নিষেষক প্রতিজ্ঞাদি অবন্তব্যুক্ত যে বাকা, তাহাই সুভ্রোক্ত "প্রতিষেধ"। উহাকে "প্রতিপক্ষ"ও বনে, তাই বলিয়াছেন—"প্রতিপক্ষকাং"। প্রতিবাদী বাদীর নির্পক্ষস্থাপক বে বাকাকে প্রতিষেধ করেন, উহাই তাঁহার প্রতিষেধ্য বাকা। উহা বাদীর পক্ষস্থাপক বলিয়া "পক" নামেও কৰিত হয়। তাই ভাষাকার বলিগছেন,—"পক্ষেণ প্রতিষেধান"। ভাষাকারের মতে ভৱে "প্রতিষ্ণা" শব্দের স্বারা প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য বাদীর ঐ বাকাই গৃহীত হইরাছে। জনস্ত ভট্টও উহা স্পষ্ট বলিরাছেন। প্রতিবাদী বানীর ঐ বাকোর প্রতিবেধ করিতে স্বর্গাৎ অসাধকত্ব সাধন করিতে পরে বলেন বে, তোমার এই বাকা অসাধক অর্থাৎ বিবক্ষিত অর্থের প্রতিপাদক নহে; বেহেতু উহাতে অসাধকের সাধর্ম্ম আছে ইত্যাদি। অর্পাৎ প্রতিবাদী উক্তরূপে পরে প্রতিক্রাদি অবয়বের প্রয়োগ করিয়াই বাদীর ঐ বাক্যের প্রতিবেধ করেন এবং তাহাই করিতে হইবে। নচেৎ প্রতিবাদীর অন্ত কোন কথার মধাত্তগণ উহা স্বীকার করিবেন না। ফলকথা, উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐরূপ বাকাই তাঁহার প্রতিবেধক বাকা। বাদীর স্থাকস্থাপক বাকা ধেমন প্রতিষ্ঠানি অব্যবহৃত্য, তত্রপ প্রতিবাদীর ঐ প্রতিবেশক বাকাও প্রতিক্ষাদি অব্যবহৃত্য। স্তুতরাং প্রতিষেধ্য বাক্য অর্থাৎ বাদীর বাকোর সহিত প্রতিবাদীর ঐ প্রতিষেধক বাকোর প্রতিজ্ঞানি অবহবযুক্তত্বরূপ সাধর্ম্মা আছে। তাহা হইলেও প্রতিবাদীর ঐ প্রতিষেধক বাক্যের কেন সিভি হয় না । মংবি ইহা সমর্থন করিতে প্রথমে বলিয়াছেন, — "সাংশ্মাদসিকে:"। স্বর্থাৎ বে হেতু উক্ত প্রতিবাদীর মতে সাধর্মাপ্রযুক্ত সাধনিদি হর না। তাৎপর্য্য এই যে, পূর্ব্বোক্ত ছলে প্রতিবাদী অনিতা বটের সহিত সকল প্রার্থেরই সন্তাদি কোন গাধর্ম্মা আছে বলিয়া, সকল প্রার্থই ঘটের তার অনিতা হটক 📍 এইরূপ আগতি প্রকাশ করায় তাঁহার বক্তবা বুঝা যায় বে, ঘটের সহিত সাংশ্যাপ্রযুক্ত শব্দে অনিতাত্ব সাংখ্যর দিছি হয় না। কারণ, তাহা হইলে সকল পদার্থেরই অনিভাম্ব স্বীকার করিতে হয়। মহর্বি প্রথমে "সাংশ্লাদদিক্ষে" এই বাকোর হারা প্রতিবাদীর

ঐ বক্তবা বা অভিমতই প্রকাশ করিয়াছেন। কিন্ত উক্ত প্রতিবাদী ঐরূপ বলিগে তাঁহার প্রতিবেধক বাকোর ও দিদ্ধি হয় না, ইহাও তাঁহার খীকার্য্য। কারণ, তাঁহার নিজ মতামু-সারে তিনি অসাধকের সাধর্মাপ্রযুক্তও অসাধকত্ব সিদ্ধ করিতে পারেন না। কারণ, তাঁহার মতে সাধ্যাপ্রযুক্ত কোন সাধাসিছি হয় না। প্রতিবাদী অবক্রই বলিবেন যে, যে হলে আমার পর্ব্বোজরণ কোন অনিষ্টাপত্তি হয়, দেই স্থলেই আমি সাধর্ম্মপ্রযুক্ত সাধ্যদিদ্ধি স্বীকার করি না। কারণ, এরণ স্থলে তাহা করা বার না। কিন্তু যে স্থলে কোন অনিষ্ঠাপত্তি হয় না, সেই স্থলে কেন উহা স্বীকার করিব না ? এ জন্ত মহর্বি পরে চরম হেতু বলিয়াছেন, "প্রতিহেধানাধর্মাৎ"। অর্থাৎ তুলাভাবে প্রতিবাদীর প্রতিবেধক বাকোও অসাধকত্বের আগন্তি হয়। কারণ, প্রতিবেধা বাকোর সহিত উহার দাধর্ম্য আছে। তাৎপর্য্য এই বে, উক্ত হলে তুলাভাবে বাদীও বলিতে পারেন যে, তোমার এই প্রতিবেধক বাকাও অসাধক হউক গু বদি অসাধকের সাধর্ম্মপ্রস্কুত আমার বাক্য অসাধক হয়, তাহা হইলে আমার বাক্যের ফ্রায় তোমার বাকাও কেন অসাধক হইবে না 🕈 কারণ, তোমার মতে আমার বাক্য অসাধক এবং আমার বাক্যের সহিত ভোমার বাক্যের প্রতিজ্ঞানি অবয়ব-যুক্তভ্রুপ সাধ্যাও আছে। অতথ্য তোমার আর আমিও ঐরপ আপত্তি সমর্থন করিতে পারি। কিন্তু ঐ আপত্তি তোমার ইষ্ট নহে। অত এব তোমার বাক্যেও উক্তরণ আপত্তিবশতঃ অনাধকের সাধর্ম্ম প্রযুক্ত আমার বাক্ষেও অসাধকত্ব দিন্ধ হয় না—ইহা তোমার অবশু স্বীকার্য্য। তাহা হইলে তোমার ঐ প্রতিষেবকবাকোরও দিছি হয় না। অর্থাৎ তুমি ঐ বাকোর হারা আমার বাকোর প্রতিবেধ করিতে পার না, ইহাও ভোমার খীকার্যা। অত এব অথাবাতক ঘ্রন্তঃ ভোমার ঐ উত্তর জাতাত্তর, ইহা স্বীকার্যা। মুক্তিত তাৎপর্যাটীকা ও "স্তাহসুত্রোদ্ধার" প্রভৃতি কোন কোন পুস্তকে উদ্ধৃত স্ত্রশেষে "প্রতিবেধানামর্থ্যাচ্চ" এইরূপ পাঠ দেখা বায়। কিন্তু "ভারবার্ত্তিক", "ভারত্চীনিবক্ক" ও "ভারনজরী" প্রভৃতি প্রছে উভ্*ত ত্*রপাঠে "6" শব্দ নাই Iool

# সূত্র। দৃষ্টান্তে চ সাধ্যসাধনভাবেন প্রজ্ঞাতস্ত ধর্মস্ত হেতুহাত্তস্ত চোভয়থাভাবান্নাবিশেষঃ ॥৩৪॥৪৯৫॥

অমুবান। এবং দৃষ্টান্ত পদার্থে সাধ্যধর্মের সাধনত্বরূপে প্রজ্ঞাত ধর্ম্মের হেতুত্ববশতঃ এবং সেই ধর্মের (হেতুর) উভয় প্রকারে সন্তাবশতঃ অবিশেষ নাই।
[অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত স্থলে বাদীর গৃহীত সাধর্ম্মা হেতু প্রযন্ত্রজন্মত্ব হইতে প্রতিবাদীর
অভিমত সন্তা প্রভৃতি সাধ্যধর্ম্মের বিশেষ আছে। কারণ, উহা সমস্ত পদার্থের
অনিত্যত্ব সাধনে কোন প্রকার হেতুই হয় না, উহা অনিত্যত্বের ব্যাপ্তিবিশিষ্টই
নহে।

ভাষ্য। দৃষ্টান্তে যং খলু ধর্মঃ সাধ্যসাধনভাবেন প্রজ্ঞায়তে, স হেতুক্রোভিধীয়তে। স চোভয়খা ভবতি, কেনচিৎ সমানঃ কুতশ্চিদ্নিশিষ্টঃ।
সামান্তাৎ সাধর্ম্মঃ বিশেষাক্ত বৈধর্ম্মঃ। এবং সাধর্ম্মাবিশেষো হেতুনাবিশেষণ সাধর্ম্মমাত্রং বৈধর্ম্মমাত্রং বা। সাধর্ম্মমাত্রং বৈধর্ম্মমাত্রংখালিত্য
ভবানাহ সাধর্ম্মাত্ত লাধের্ম্মোপপত্তেঃ সর্বানিত্যত্বপ্রসঞ্চাদনিত্যসম ইতি, এতদযুক্তমিতি। অবিশেষসমপ্রতিষেধে চ যদুক্তং তদপি
বেদিতব্যম্।

অমুবাদ। যে ধর্ম দৃষ্টান্ত পদার্থে সাধ্যসাধন ভাবে অর্থাৎ ব্যান্তিনিশ্চয়বশতঃ সাধ্যধর্মের ব্যাপ্যকরপে প্রজ্ঞাত হয়, সেই ধর্ম হেতুররূপে কথিত হয় অর্থাৎ
ঐরূপ ধর্ম্মবিশেষকেই হেতু বলে। সেই ধর্ম অর্থাৎ হেতু, উভয় প্রকারে হয়।
(১) কোন পদার্থের সহিত্ত সমান, (২) কোন পদার্থ হইতে বিশিষ্ট। সমানতাপ্রযুক্ত সাধর্ম্মা, এবং বিশেষপ্রযুক্ত বৈধর্ম্মা। (অর্থাৎ সাধর্ম্মা হেতু ও বৈধর্ম্মা
হেতু নামে হেতু উভয় প্রকার হয়) এইরূপ অর্থাৎ পূর্বেবাক্তরূপ হেতুলক্ষণাক্রান্ত
সাধর্ম্মা বিশেষ হেতু হয়, অবিশেষে সাধর্ম্মামাত্র অথবা বৈধর্ম্মামাত্র হেতু হয় না।
সাধর্ম্মামাত্র এবং বৈধর্ম্মামাত্রকে আশ্রয় করিয়া আপনি "সাধর্ম্মাপ্রযুক্ত তুলাধর্ম্মের
উপপত্তিবশতঃ সকল পদার্থের অনিত্যক্ষের আপত্তিপ্রযুক্ত অনিত্যসম", ইয়া অর্থাৎ
মইনি গোতমের ঐ সূত্রোক্ত উত্তর বলিতেছেন, ইয়া অযুক্ত। এবং "অবিশেষসম"
প্রতিষেধে যাহা উক্ত ইয়্মাছে, তাহাও বুঝিবে অর্থাৎ উক্ত প্রতিষেধের যে উত্তর
কথিত ইয়্মাছে, তাহাও এখানে উত্তর বলিয়া বুঝিতে হয়তা।

টিগ্ননী। মহর্ষি পূর্বপ্রের ধারা "অনিতাসনা" জাতির সাধারণ ছইত্বমূল অব্যাঘাতকত্ব প্রদর্শন করিয়া, পরে এই প্রের নারা উহার অসাধারণ ছইত্বমূল যুক্তাকহানিও প্রদর্শন করিয়াছেন। মহর্ষির বক্তবা এই যে, পূর্ব্বোক্ত "অনিতাসনা" জাতির প্ররোগন্তলে প্রতিবাদী বে সকল পদার্থের সন্তা প্রস্তৃতি সাধর্মা প্রহণ করিয়া, তল্বারা সকল পদার্থের অনিতাত্বের আপত্তি প্রবাশ করেন, ঐ সাধর্মা অনিতাত্বের ব্যাপ্তিবিলিই সাধর্মা নহে, উহা সাধর্মানাত্র। স্কতরার উহা অনিতাত্বের সাধক হেতৃই হয় না। কারণ, উহাতে প্রকৃত হেতৃর যুক্ত অঙ্গ বে ব্যাপ্তি, তাহা নাই। কিন্তু উক্ত স্থলে বাদী বে, শব্দে অনিতাত্ব সাধন করিতে প্রবৃত্তপ্রস্তৃত্বপ্রস্থাপ্তর বাাপ্তি থাকার উহা অনিতাত্বের সাধক হেতৃ হয়। মহর্ষি ইহাই সমর্থন করিতে প্রকৃত হেতৃর স্কর্মণ প্রকাশ করিয়াছেন বে, বে ধর্মা দৃষ্টান্ত পদার্থে সাধ্যের সাধন ভাবে অর্থাৎ ব্যাপাত্তরশে বর্থার্থকিশে জ্ঞাত হয়, তাহাই হেতৃ। বেমন "শব্দোহনিতাঃ" এইরণ অনুমানে প্রধন্তক্তক্ত।

এ স্থলে দৃষ্টান্ত পদাৰ্থ ঘটানিতে ঐ প্ৰবন্ধনতত্ব সাধাধর্ম অনিভাবের সাধন এর্থাৎ ব্যাপা বলিরা যথার্থরাপে জ্ঞাত। কারণ, ঘটাদি পদার্থে প্রবন্ধতাত্ব আছে এবং অনিভাত্বও আছে, ইহা বুঝা বার এবং কোন নিতা পদার্থে প্রবন্ধভাত আছে, ইহা কথনই বুঝা বায় না। স্থতরাং ব্যতিচারজ্ঞান না থাকার ঘটানি দৃষ্টাস্ত পনার্বে সহচার জ্ঞানজন্ত প্রবত্নগুড় বে, অনিত্যবের নাধন বা ব্যাপা, এই রূপ নিশ্চর হয়—উহার নাম অধ্যব্যাপ্তিনিশ্চর। এইরূপ ঐ স্থলে যে সমস্ত পদার্থ অনিতা मार वर्षा मिछा, तम ममछ भनार्थ अवस्था मार-(यमन व्यक्तिम, धरेकार देवस्या দুষ্টান্ত ছারাও ঐ ছেতু যে অনিতাত্বের ব্যাপ্য, এইরূপ নিশ্চয় হয়। উধার নাম ব্যতিরেক ব্যাপ্তিনিশ্চর। তাই মহর্ষি পরে বণিয়াছেন যে, দেই হেতু উত্তর প্রকারে হয়। ভাষাকারের মতে উক্ত স্থলে ঘটাদি দৃষ্টান্ত গ্রহণ করিলে ঐ প্রবত্তরভাষ হেতু দাধর্ম্মা হেতু। কারণ, উহা শব্দ ঘটাদির সমান ধর্ম বলিয়া জ্ঞাত হয়। এবং আকাশাদি কোন নিত্য পদার্থকৈ দৃষ্টান্তরূপে এংশ করিলে সেথানে ঐ হেতৃই বৈধর্ম্মা হেতৃ। ভাষাকারের মতে ৰে ঐ একই হেতু দৃষ্টান্তভেদে পূৰ্ব্বোক্ত উভয় প্ৰকাৰে সাধৰ্মা ছেতু এবং বৈধৰ্মা হেতু হয় এবং এ খলে হেতুবাকাও সাদৰ্ম্মা হেতু ও বৈধৰ্ম। হেতু নামে দ্বিবিধ হয়, ইহা প্ৰথম व्यवादि व्यवप्रत-शकत्व लायाकादवव वार्यात वांचा त्या गांत ( श्रथम थय, २८৮-८८ शृष्टी ন্ত্রিয়া)। উদ্যোতকর প্রভৃতি ভাষাকারের উক্ত মত এহণ করেন নাই। কিন্তু এথানে এই স্ত্রের দারা ভাষাকারের উক্ত মত বে, মহর্ষি গোতমেরও সম্মত, ইহাও সমর্থন করা বার। মহবি বলিলাছেন, দেই হেতু উভয় প্রকারে হয়। ভাষাকার উহা বুঝাইতে বলিয়াছেন বে, কোন পদাৰ্থের সৃহিত স্থান এবং কোন পদার্থ ইইতে বিশিষ্ট অর্থাৎ বাবিত। বেমন শব্দে পুর্বেষ্টিক প্রবহুজন্তভূত্রণ হেতু বটের দহিত সমান, এবং আকাশ হইতে ব্যাক্ত। বে ধর্ম বাহাতে নাই, ट्रिंड क्ष्मीटक ट्रिंड लिशेर्श इडेरिंड वारिया धर्म वरण, ध्वर डिडाटकडे ट्रिंड लिशेर्शव देवधर्मा वरण। প্রশন্তপাদ-ভাষ্যের "হক্তি" টাকার প্রান্ধন্ত সাধর্মা ও বৈধর্ম্যের স্বরূপ ঝাখাায় নথা নৈরায়িক জগদীশ ভর্কাগঞ্জার ইভরবারিত্ত ধর্মকেই বৈধর্ম্মা বলিয়াছেন। ঐ ইভরবারিত্তত্বরূপ বিশেষ-ৰশতঃ ই দেই ধর্ম ইতরের বৈধর্ম্ম হয়। ভাষাকার ঐ তাৎপর্যোই বলিয়াছেন, "বিশেষাচ্চ বৈধর্ম্মাং"। ফলকথা, পূর্ব্বোক্ত যে সাধর্ম্মাবিশের অর্থাৎ সাধাধর্মের ব্যাপ্তিবিশিষ্ট যে সাধর্ম্মাবিশের, ভাহাই হেতু এবং উহা কোন প্রার্থের বৈষ্ণা হইলেও উহা হেতু হয়, কিন্তু সাধাধর্মের বাাপ্তিশুল্ল সাধর্ম্ম মাত্র ব্যথবা বৈধর্ম্ম মাত্র হেতৃ নহে। ভাষাঝার পরে ইহা বলিয়া, পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী বে, সকল পদার্থের দাধর্ম্মা সভা ও প্রথমগ্রাদি ধর্মকে এছণ করিয়া সকল পদার্থের অনিভাত্মণত্তি সমর্থন করেন, ঐ সাধর্ম্মা যে অনিভাত্ত সাধনে কোন প্রকার হেত্ই হয় না, ইহাই প্রকাশ করিয়াছেন। তাই ভাষাকার পরে উহাই ব্যক্ত করিতে উক্ত স্থলে প্রতিবাদীকে বন্ধা করিরা বাদীর বক্তব্য প্রকাশ করিরাছেন খে, আপনি কেবল সাধর্ম্মা ও কেবল বৈধর্ম্মা অর্থাৎ অনিভাবের ব্যাপ্তিশ্ত সাধর্ম্ম বা বৈধর্মানাত্র গ্রহণ করিয়া দংগি সোত্দের "সাধর্ম্মান্ত, নাধর্ম্মানা পতে:" ইভানি (৩২শ) প্রোক্ত জাতাত্তর বলিতেছেন, ইহা কমুক্ত। এখানে ভাষ্যকারের

এই কথার মহর্ষির ঐ স্ত্রোক্ত "সাংখ্যা" শব্দের দারা বে বৈধর্মাও গ্রহণ করিতে হইবে, অর্থাৎ কোন বৈধন্মানাত্র গ্রহণ করিয়াও বে প্রতিবাদী উক্ত জাতির প্রয়োগ করিতে পারেন, ইহা ভাষ্যকারেরও দশত বুঝা ধার। পূর্ব্বোক্ত ভ্লে প্রতিবাদী বলিতে পারেন বে, আমি ত কোন সাধর্ম্ম মাত্র গ্রহণ করিয়া ওদ্বারা সকল পদার্থের অনিতাত্ব সাধন করিতেছি না। কিন্ত ঘটের সাংখ্যা প্রবন্ধজন্তন্ত আছে বলিয়া ঘটের ন্তার শব্দ অনিত্য, ইহা বলিলে ঘটের সহিত সন্তাদি সাধর্ম প্রযুক্ত সকল পদার্থের অনিভাষাপতি হয়। প্রভরাং ঘটের সাধর্মাপ্রযুক্ত শলে অনিভাত দিছ হইতে পারে না, ইহাই আমার বক্তবা। মহর্ষি এই জন্ত প্রশোবে বলিয়াছেন বে। অবিশেষ নাই। কর্যাৎ উক্ত হলে বাদার গৃহীত সাধর্মা প্রবত্তত্ত্ব এবং প্রতিবাদীর গৃহীত সাধর্মা সন্তাদিতে বিশেব আছে। বাদীর গৃহীত এ সাধর্মা অনিতাত্বের বাাগুরিশিষ্ট বনিয়া উহা বিশেষ হেতু। স্বতরাং উহার হারা শব্দে অনিতাত অবশ্রাই দিল হইবে। কিন্তু নতাদি সাধ্যা একণ না হওরার উহা অনিত্যত্বের সাধক হর না। স্কুতরাং প্রতিবাদীর ঐ আগতি সমর্থনে তাঁহার কোন প্রমাণই নাই। প্রমাণ বাতীত তিনি ঐকপ আপত্তি সমর্থন করিতেই পারেন না। তিনি যদি পরে বাধা হইরা আবার সন্তানি সাধর্ম্মকেই হেতুরূপে গ্রহণ করিয়া, উহা দ্বারা সকল প্রার্থের অনিভাষের সাধন করিতে প্রান্ত হন, ভাষা হইলে আবার বলিব, উহা অনিভাষ সাধনে কোন প্রকার হেতুই হয় না। উহা সাধর্ম্ম হেতুও নহে, বৈধর্ম্ম হেতুও নহে। পরস্ত দক্ল পদার্থের শ্বনিভাষ নাধন করিতে গোলে প্রতিবাদী কোন উদাহরণ প্রদর্শন করিতে পারিবেন না। কারণ, সম্ভ প্রাথই তাঁহার প্রতিজার্থ। পরত্ত সকল প্রাথের অনিতাত সাধন করিলে শাস্ত্রে অনিতার খারতই হইবে। স্বতরাং প্রতিবাদী আর উহার প্রতিষেধ করিতেও পারিবেন না। পূর্ব্বোক "অবিশেষসমা" লাতির উত্তরস্থের ভাষ্যে ভাষ্যকার এই যে সমস্ত কথা বলিয়াছেন, তাহাও এখানে এই "অনিতাদনা" জাতির উত্তর বুঝিতে হ'ইবে। ভারাকার নিজেও পরে এখানে ভাৰাও বলিয়াছেন 10৪৪

অনিতাসম-প্রকরণ সমাপ্ত 1১৪।

## সূত্র। নিত্যমনিত্যভাবাদনিত্যে নিত্যত্বোপ-পত্তেনিত্যসমঃ ॥৩৫॥৪৯৬॥

অনুবাদ। নিত্য অর্থাৎ সর্ববদা অনিভ্যন্থবশতঃ অনিভ্য পদার্থে নিত্যশ্বের সত্তাপ্রযুক্ত প্রভ্যবন্থান (২৩) নিত্যসম প্রতিষেধ।

ভাষ্য। অনিত্যঃ শব্দ ইতি প্রতিজ্ঞায়তে। তদনিত্যত্বং কিং শব্দে নিত্যমুখানিত্যং ? যদি তাবং সর্বাদা ভবতি, ধর্মান্ত সদাভাবাদ্ধশ্মিণোহুপি সদাভাব ইতি নিতাঃ শব্দ ইতি। অথ ন সর্বাদা ভবতি, অনিতাত্বস্থাভাবা-নিতাঃ শব্দঃ। এবং নিতাত্বেন প্রতাবস্থানা নিতাসমঃ।

টিগ্লনী। ক্রমান্থসারে এই স্থক্রের বারা "নিভাসন" প্রতিবেধের নক্ষণ কথিত হইরাছে। পূর্বাবৎ এই প্রেও "প্রতাবস্থানং" এই পদের অনুবৃত্তি বা অধাহার মহর্ষির অভিপ্রেত। ভাষা-কার তাঁহার পূর্ব্বোক্ত স্থলেই ইহার উদাহরণ প্রদর্শন ছারা হুত্রার্থ ব্যক্ত করিয়াছেন। তাৎপর্য্য এই বে, কোন বাদী "শক্ষোহনিতা:" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাকা প্রয়োগ করিয়া শব্দে অনিতাত্ব সংস্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন যে, তোমার প্রতিজ্ঞার্থ যে, শক্ষের অনিতান্ত, তাহা কি শব্দে সর্ব্যাদাই বৰ্তমান থাকে ? অথবা সৰ্বাদা বৰ্তমান থাকে না ? যদি বল, সৰ্বাদাই বৰ্তমান থাকে, তাহা হইলে ধর্মা শব্দুও সর্বাদা বর্ত্তমান থাকে, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, ধর্মী না থাকিলে আশ্ররের অভাবে ধর্ম থাকিতে পারে না। স্থতরাং শব্দের সর্জালা সন্তা খীকার্য। হওরার শব্দ নিতা, ইহাই খীকার্যা। আর ধনি বল, অনিতার সর্বাদা শব্দে বর্জধান থাকে না, তাহা হইলেও শব্দ নিতা, ইহা স্বীকার্যা। কারণ, যে সময়ে শব্দে অনিভাত্ব নাই, তথন তাহাতে নিত।ত্ই আছে। কারণ, অনিভাত্বের অভাবই নিতাত। উক্তরূপে নিতাত্বপ্রযুক্ত অর্থাৎ শক্তে নিতাত্ব সমর্থন করিরা প্রতাবস্থান করার উহাকে ৰলে "নিতাদম" প্ৰতিবেধ। পূৰ্বোক্ত উভয় পক্ষেই শব্দের নিতাত ত্বীঞাৰ্য্য হইলে আর তাহাতে শনিতাকের সাধন করা বার না, ইহাই উক্ত হলে প্রতিবাদীর বক্তবা। স্থতরাং বাদীর উক্ত শহমানে বাধ অথবা সংপ্রতি-পক্ষদোবের উদ্ভাবনই উক্ত হলে প্রতিবাদীর উদ্দেশ্র। ভাই বৃত্তিকার প্রভৃতি এই জাতিকে বলিয়াছেন,—"বাধনংপ্রতিপকালতরদেশনাভাষা"। পুরে "নিতাং" ইহার ঝাখ্যা সর্বাদা। "অনিত্যভাব" শব্দের অর্থ অনিত্যত্ত।

মহানৈয়ারিক উদয়নাচার্য্য "প্রবোধনিদ্ধি" এছে এই "নিতাসমা" জাতির অরপ ব্যাখ্যার বহ প্রকারে প্রতিবাদীর প্রতাবস্থান প্রদর্শন করিয়া, ঐ সমস্তই "নিতাসমা" জাতি বলিয়াছেন এবং তদমুলারে মহর্বির এই স্থান্তরও দেইরূপ তাৎপর্ব্য ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কারণ, উহার উভাবিত সেই সমস্ত প্রতাবস্থান অন্ত কোন জাতির লক্ষণাক্রান্ত না হওয়ার জাত্যুত্তর হইতে পারে না, অথচ উহা সম্ভর্বত নহে। কিন্ত অন্তান্ত জাতির নায়ই স্বব্যাখ্যতক উত্তর। "তাকিকর্কা"কার বরদরাজ উক্ত মতানুসারে এই "নিত্যসমা" জাতির স্বরূপ বাাধাা করিতে পরে আরও কঞ্জ প্রকার প্রভাবস্থান প্রদর্শন করিয়াছেন। যেখন পূর্ব্বোক্ত স্থলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, শব্দের অনিতাত্ব যদি নিতা হয়, তাহা হইলে ঐ নিতা ধর্ম অনিতাত্ব শব্দকে কিবলে অনিতা করিবে ? যাহা স্বরং নিতা, তাহা অণরকে অনিতা করিতে পারে না। রক্তবর্ণ জবাপুপোর সহস্করশত: ক্ষতিক মণি বক্ত হইতে পারে, কিন্তু নীল হইতে পারে না। যদি বল, ঐ অনিভারও জনিতা, স্তত্মাং উহার সম্বন্ধবশতঃই শব্দ অনিতা হইতে পারে। কিন্ত তাহা হইলে বেমন রক্তজ্বা-পুলোর সমন্ধবশতঃ ক্ষাটক মণিতে রক্ত রূপের ভ্রম হয়, ওজ্রপ, ঐ অনিভাছের সমন্ধবশতঃ শব্দ অনিতা, এইরূপ ভ্রম হয়, ইহা তীকার্যা। কারণ, অন্ত পদার্থের সমন্ধ্রপ্রক্ত যে জ্ঞান, তাহা ভ্ৰমই হুইরা থাকে। আর যদি ভদাকার বস্তুর সহিত সহদ্ধবশতঃ ভদাকারত্ব স্বীকার কর, ভাষা হইলে ঘটাকার দ্রবার নম্বত্ন হইলে তৎ প্রবৃক্ত প্রেরও ঘটদাপত্তি হর। পরত্র অনিতা বস্তু কি অপর অনিতা বন্তর সহদ্ধ প্রযুক্ত অনিতা অথবা অভাবতঃই অনিতা। প্রথম পক্ষে অনবস্থাদোষ। কারণ, দেই অপর অনিতা বস্তুও অপর অনিতা বস্তুর সময়প্রযুক্ত অনিতা, এইরূপই বলিতে হইবে। স্বভাবতঃই অনিতা, এই দিতীয় পক্ষে ঘটাদি পদার্থের অনিতাত্ত হইতে পারে না। কারণ, অনিভাত বটানির স্বভাব বলা বায় না। কারণ, নিভাত্তের অভাবই অনিভাত্ত। উহা অভাব পদার্থ। উহা ঘটাদি লাব্যের খভাব বলিলে তাহাতে ভাবরূপ ক্রবাছের ব্যাঘাত হয়। এইরূপ কোন বাদী "শকো নিতাঃ" এইরূপ প্রতিবাকা প্ররোগ করিলে প্রতিবাদী বদি বলেন যে, শব্দ বে নিভাজের সম্বন্ধবৰতঃ নিভা, ঐ নিভাজ শব্দ হইতে ভিন্ন, কি অভিন ? ভিন্ন বলিলে ভিন্নত্ব ধর্মের সম্বন্ধশতঃ ভিন্ন, ইহা বক্তবা। সেই ভিন্নত্ব ধর্মাও অপর ভিন্নত্ব ধর্মের সমন্ত্রধশতঃ ভিন্ন, এইরূপ বলিতে হইবে। প্রতরাং অনবস্থাদোষ। নিতার ধর্মকে শব্দ হইতে অভিন্ন, ইহা বলিলে কর্ম ও ংশাঁর মধ্যে একটা মাত্রই পদার্থ, ইহা স্থাকার্য। তন্মধ্যে নিতাত্বর্ণ মাত্রই স্থাকার করিলে শব্দক্ষণ श्यों ना शाकात केंक्र व्यवसारन व्याद्यशांत्रिक लाव। व्यात यति श्यों नव सांबरे योकार्या इत्र, অর্থাৎ নিত্যত্ব ধর্মাই না থাকে, ভাষা হইলে সাধ্য ধর্মোর অভাববশতঃ বাধদোর। এইরূপ "শলোহনিতা:" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্য প্ররোগ করিলে প্রতিবাদী বদি বলেন ধে, অনিতাম कि नत्क छेरशत हव ? व्यथता छेरशत हत्र ना। छेरशत हहेता छहा कि नात्कत সহিত উৎপন্ন হয় অথবা শব্দের পূর্বের অথবা শব্দের পশ্চাৎ উৎপন্ন হয় ? শব্দকপ কারণ পূর্ব্বে না থাকার শব্দের সন্থিত অথবা শব্দের পূর্ব্বেই ভাহাতে অনিভাক উৎপন্ন হইতে পারে না। শব্দের পরে তাহাতে অনিতাত উৎপদ্ম হয়, এই তৃতীয় পক্ষ এহণ করিলে অনিভাত্বের উৎপত্তির পূর্বের শব্দের নিভাতা স্বীকার্যা। তাহা হইলে আর উহাতে অনিভাত্ব সাংস করা বার না। আর বদি ঐ অনিভাত্তের উৎপত্তি না হর, ভাষা হইলে সে পক্ষেত্ত শব্দের নিভাতা থাকার্যা। কারণ, তাহা হইলে শব্দও উৎপর হয় না, উহাও সর্মনা আছে, ইহা হীকার করিতে হইবে। এইজপ বাদী "ঘটঃ" এই বাক্যের প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী যদি বলেন বে, ঘটছেব সহক্ষেত্তই ঘট। কিন্ত ঐ ঘটন কি নিতা অথবা অনিতা ? নিতা হইলে নিতাধর্মের আশ্রম বলিয়া ঘটও নিতা হউক ? অনিতা হইলে উহার জাতিত ব্যাথাত হয়। কারণ, ঘটমাদি জাতি নিতা, ইহাই সিদ্ধান্ত। ব্রদ্রাজ এই সম্প্ত প্রতাবস্থান প্রদর্শন করিয়া বলিরাছেন, "ইত্যাদি স্থ্রতাৎপর্যার্থঃ"।

"দর্বনশ্নসংগ্রহে" পূর্ণপ্রক্ত দর্শনে মাধবাচার্য্যও মাধ্যমতের ব্যাপ্যার এই "নিতাদমা" কাতির উল্লেখ করিয়া, উদরনাচার্য্যের মতান্মপারেই ব্যাখ্যা ও বিচার করিয়াছেন। তিনি দেখানে বরদরান্দের "তার্কিকরকা"র কারিকা উদ্ধৃত করিয়া, পরে উদরনাচার্য্যের "প্রবোধনিদ্ধি"র সক্ষতিও উদ্ধৃত করিয়াছেন এবং তাঁহার ব্যাখ্যান্মপারেই জাতির ত্রিবিধ ভূইত্মৃল প্রকাশ করিয়াছেন। সত্রাং জাতিত্ব বিষয়ে উদরনাচার্য্যের স্কল বিচারমূলক মতই যে পরে জ্ঞা সম্প্রদায়ও গ্রহণ করিয়াছিলেন, ইহাও আমরা ব্রিতে পারি। ৩৫।

ভাষ্য। অস্ত্রোত্তরং।

অনুবাদ। এই "নিত্যসম" প্রতিবেধের উত্তর।

### ্স্ত্র। প্রতিষেধ্যে নিত্যমনিত্যভাবাদনিত্যেই-নিত্যত্বোপপত্তঃ প্রতিষেধাভাবঃ ॥৩৬॥৪৯৭॥

অনুবাদ। প্রতিষেধ্য পদার্থে সর্বদা "অনিত্যভাব" অর্থাৎ অনিত্যত্ববশতঃ অনিত্য পদার্থে অনিত্যত্বের স্বীকারপ্রযুক্ত অর্থাৎ ঐ অনিত্যত্ব স্বীকৃতই হওয়ায় প্রতিষেধ হয় না।

ভাষ্য। প্রতিষেধ্যে শব্দে নিতামনিত্যত্বস্থ ভাবাদিত্যুচ্যমানেংকুজ্ঞাতং শব্দস্যানিত্যবং। অনিতাবোপপত্তেশ্চ নানিত্যঃ শব্দ ইতি প্রতিষেধা নোপপদ্যতে। অথ নাভ্যপগম্যতে নিতামনিত্যব্বস্য ভাবাদিতি হেতুর্ন ভবতীতি হেত্বভাবাৎ প্রতিষেধানুপপত্তিরিতি।

উৎপন্নস্য নিরোধাদভাবঃ শব্দস্যানিত্যত্বং, তত্র পরিপ্রশানুপপত্তিই। সোহয়ং প্রশ্না, তদনিত্যব্বং কিং শব্দে সর্ববদা ভবতি ?
অথ নেত্যকুপপন্নঃ। কন্মাৎ ? উৎপন্নস্থ যো নিরোধাদভাবঃ শব্দস্থ
তদনিত্যবম্ । এবঞ্চ সত্যধিকরণাধেয়-বিভাগো ব্যাঘাতানাস্তীতি । নিত্যানিত্যত্ববিরোধাচ্চ । নিত্যবমনিত্যব্বক্ষ একস্থ ধর্মিণো ধর্মাবিতি
বিরুধ্যেতে ন সম্ভবতঃ । তত্র যত্নক্ষং নিত্যমনিত্যব্বস্থ ভাবানিত্য এব,
তদবর্তমানার্থমুক্তমিতি ।

অনুবাদ। প্রতিষেধ্য শব্দে অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত হলে অনিত্যন্তরূপে প্রতিবাদীর প্রতিষেধ্য শব্দে সর্ববদা অনিত্যন্তের সন্তাপ্রযুক্ত, এই কথা বলিলে অর্থাৎ প্রতিবাদী ঐ হেতু বলিলে শব্দের অনিত্যন্ত স্বীকৃতই হয়। অনিত্যন্তের স্বীকারপ্রযুক্তই 'শব্দ অনিত্য নহে' এই প্রতিষেধ উপপন্ন হয় না। আর যদি স্বীকৃত না হয় অর্থাৎ প্রতিবাদী যদি শব্দে সর্ববদা অনিত্যন্তের সন্তা অন্বীকার করেন, তাহা হইলে সর্ববদা অনিত্যন্তের সন্তা—এই হেতু নাই, স্কৃতরাং হেতুর অভাববশতঃ প্রতিষ্বেধের উপপত্তি হয় না।

উৎপন্ন শব্দের নিরোধপ্রযুক্ত অভাব অনিত্যন্ত। তরিষয়ে প্রশের উপপত্তি হয় না। বিশাদর্থ এই যে, দেই অনিত্যন্ত কি শব্দে সর্বন্দা থাকে অথবা সর্বন্দা থাকে না ? এইরূপ সেই এই প্রশ্ন উপপন্ন হয় না। (প্রশ্ন) কেন ? (উত্তর) উৎপন্ন শব্দের নিরোধপ্রযুক্ত যে অভাব অর্থাৎ শব্দের উৎপত্তির পরে উহার ধ্বংস হওয়ায় উহার যে অভাব সিদ্ধ হয়, তাহা (শব্দের) অনিত্যন্ত। এইরূপ ইইলে ব্যাঘাতবশতঃ আধারাধেয় বিভাগ নাই। [অর্থাৎ শব্দের অভাব বা ধ্বংসই যথন উহার অনিত্যন্ত, তথন শব্দ ঐ অনিত্যনের আধার হইতে পারে না, ফুতরাং ঐ অনিত্যন্তও শব্দে আধেয় হইতে পারে না। কারণ, শব্দের ধ্বংসরূপ অনিত্যন্ত যথন জব্ম, তথন শব্দ ই থাকে না। অতএব পূর্বেবাক্তরূপ প্রশ্নই উপপন্ন হয় না]।

নিতার ও অনিতারের বিরোধপ্রযুক্তও (পূর্বোক্ত প্রতিষেধ উপপন্ন হয় না)।
বিশদার্থ এই যে, নিতার ও অনিতার একই ধর্মীর ধর্মবয়, ইহা বিরুদ্ধ হয়, সম্ভব
হয় না অর্থাৎ একই শব্দে নিতার ও অনিতার বিরুদ্ধ বলিয়া থাকিতে পারে না।
তাহা হইলে যে উক্ত হইয়াছে—'সর্বরদা অনিতারের সতাপ্রযুক্ত (শব্দ) নিতাই,'
তাহা অবর্ত্তমানার্থ উক্ত হইয়াছে অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐ কথার অর্থ
অবর্ত্তমান বা অসং অর্থাৎ উহার কোন অর্থই নাই।

দীপ্রনী। পূর্বাস্থ্রেক "নিতাসম" প্রতিষ্বেধর উত্তর বনিতে মহর্ষি এই স্থানের হারা বনিরাছেন বে, প্রতিষ্বেধ হয় না। অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত স্থানে শব্দ শনিতা নহে, এইরূপ বে প্রতিষ্বেধ প্রতিষাদীর অভিমত, তাহা উপপন্ন হয় না। কেন হয় না। তাই প্রথমে বনিরাছেন, "প্রতিষ্বেধে নিতামনিতাভাবাৎ"। উক্ত স্থলে অনিতাছরূপে শব্দই বাদীর সাধ্যধর্মী। স্থতরাৎ অনিতাছরূপে শব্দই প্রতিবাদীর প্রতিষ্বেধ হয়ী। তাই ঐ তাৎপর্যো স্থানে উক্ত স্থলে শব্দই "প্রতিষ্বেধ" শব্দের হারা গৃহীত হইয়ছে। প্রতিবাদীর প্রতিষ্বেধ্য শব্দে নিতা অর্থাৎ সর্ব্বাহাই অনিতাভাব (অনিতাছ) থাকিলে উক্ত প্রতিষ্বেধ কেন উপপন্ন হয় না। ই ইয়া ব্রাইতে মহর্ষি

পরে বলিয়াছেন,—"অনিত্যেইনিতাছোপপতেঃ"। অর্থাৎ তাহা হইলে অনিত্য শক্ষে অনিতাছের উপপতি কর্থাৎ স্থানারপ্রকৃত্ত উক্ত প্রতিষেধ উপপত্র হয় না। ভাষ্ট্রার প্রভৃতির মতে মহর্ষি ঐ বাক্যের দ্বারা অনিতা পদার্থে অনিতাছের উপপত্রিই বলিয়াছেন। ভাষ্ট্রার মাধ্যির তাৎপর্যা স্থবাক্ত করিয়া বলিয়াছেন রে, প্রতিবাদী উক্ত স্থলে শক্ষের অনিতাছের প্রতিষেধ করিতে শক্ষে সর্বানা অনিতাছে আছে, ইহাই হেতু বলিলে শক্ষের অনিতাছে তাহার স্বীকৃতই হয়। মতের বলি আর উহার প্রতিষেধ করিতে পারেন না। আর যদি প্রতিবাদী শক্ষে সর্বানা অনিতাছ আছে, ইহা স্থাকার না করেন, ভাহা হইলে উল্লেখ্য করিত ঐ হেতু তাহার মতের নাই। স্থতরাং হেতুর অর্থবেশতঃ ও তাহার ঐ প্রতিষেধ উলপত্র হয় না। ভাহপর্য্যা এই বে, প্রতিবাদী যদি তাহার ঐ হেতু স্থাকার করেন, ভাহা হইলে তাহার শক্ষ অনিতা নহে, এই প্রতিজ্ঞা বাহিত হয়; আর যদি ঐ প্রতিজ্ঞা স্থাকার করেন, ভাহা হইলে তাহার ঐ হেতু বাহেত হয়। ফল কথা, প্রতিবাদীর ঐ উত্তর উক্তরণে স্বত্যাগাতক হওয়ায় উহা দহত্তর নহে, উহা জাত্যান্তর। বরদরাজ প্রভৃতি কেহ কেহ এই স্ত্রে "অনিতো নিতাছোপপত্রেঃ" এইরপই পাঠ গ্রহণ করিয়া, অনিতা পদার্থে নিতাছের আপত্রি প্রকাশিক অংশের ব্যাপ্যা করিয়াছেন। স্থিকার বিশ্বনাথর পরে উক্ত ব্যাপ্যান্তরের উল্লেখ করিয়া গিরাছেন।

ভাষ্যকার পরে নিজে স্বতন্ত্রভাবে উক্ত প্রতিষেধের থণ্ডন করিতে বলিয়াছেন যে, শব্দে অনিতাত কি সর্বাই থাকে অথবা সর্বাই থাকে না । এইজগ প্রাই উপগর হর না। কারণ, শক্ষের উৎপত্তির পরে তাহার নিরোধ অর্থাৎ ধ্বংস হওয়ায় তৎ প্রযুক্ত উহার যে অভাব দিল্প হয়, তাহাই শব্দের অনিভার। অর্থাৎ উৎপত্তির পরে শব্দের ধ্বংসনামক অভাবই উহার অনিভার। তাহা হইলে শব্দ ও অনিত্যক্তের আধারাধেরভাবই নাই, ইহা তাকার্যা। তাৎপর্য্য এই যে, শব্দের হ্বংসের সহিত শব্দের প্রতিযোগির সহক্ষরশতাই শব্দের ধ্বংস বা শব্দের অনিভাত, এইরূপ কবিত হয়। কিন্তু একই সময়ে শব্দ ও উহার ফ্লংদের সন্তা বাহিত বা বিকল্প বলিয়া, ঐ উভয়ের আধারাধের-ভাব সম্ভবই হর না। প্রতিবোগিত সম্বন্ধে বিভিন্ন কালীন প্রাথহিরের আধারাধেরভাব হইতে পারে না। স্বতরাং শব্দের ধ্বংদরাণ যে অনিতাত, তাহা শব্দে বর্ত্তমানই না থাকার উহা কি नत्य गर्सना वर्खसान थात्क अथवा गर्सना वर्खमान थात्क ना, बहेक्कण अधि हेहेल्ड भारत ना। যাহা শব্দে বর্ত্তমানই থাকে না, শব্দ যাহার আধারই নহে, ত্রিগরে ঐরণ প্রশ্ন উপপন্ন হর না। জন্মত ভট্ট ইহা সমর্থন করিতে বণিয়াছেন যে, অনিতাত্ত, নিরোধ ও ধ্বংসাভাব একই পদার্থ। অনিতাত্প্রযুক্ত অভাব, ইহা বে বলা হর, উহা ব্যবহার মাত্র। শব্দের পক্ষে সেই অনিতাত্ শব্দে থাকে না, অর্থাৎ শব্দ উহার আধার নহে। শব্দের ধ্বংসরূপ অনিতাত উহার প্রতিযোগি শক্ষকে আশ্রন্ন করিয়া থাকে না। বস্ততঃ শক্ষের আধার আকাশই উহার ধ্বংদের আধার। ভাব্যকার পরে প্রকৃত কথা বলিয়াছেন যে, নিভাস্থ ও জনিভাস্থের বিরোধ্যশভঃও পুর্বের্যাক্ত প্রতিবেধ উপপন্ন হয় না। তাৎপর্য্য এই বে, একই ধর্মাতে নিতার ও অনিতার বিক্লম অর্থাৎ উহা সম্ভব হয়

না। স্থত রাং শক্ষকে নিতা বলিলে অনিতা বলা বাইবে না। অনিতা বলিলেও নিতা বলা বাইবে না। স্থাতরাং উক্ত স্থলে প্রতিবাদী যে বলিয়াছেন, শব্দে দর্জদাই অনিত্যত্ব থাকিলে তৎপ্রযুক্ত শব্দ নিতাই হয়, এই কথার কোন অর্থ নাই। কারণ, শব্দে সর্বাদা অনিত্যত্ত থাকিলে তাহার নিতাত অগন্তব। যাহা অসম্ভব, তাহা কোন বাকার্থ হইতে পারে না। প্রতিবাদী বলিতে পারেন বে, আমি ভ একই শব্দের নিতাত ও মনিতাত ত্বীকার করিতেছি না। কিন্ত তুমি শব্দ মনিতা, এই কথা বলায় ভোমার পক্ষেই শব্দের নিভাভাগত্তি প্রকাশ করিলা উক্ত বিরোধ লোব প্রদর্শনই আমার উদ্দেশ্ত। এত ছতবে উদ্যোতকর বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদীর কবিত ঐ দোষ বাদীর পক্ষ-দোষও নহে, হেতু-দোষও নহে। কারণ, প্রতিবাদী বাদীর প্রতিজ্ঞাদি বাকোর কোন দোষ উভাবন করেন নাই। তবে তিনি বিরোধ-দোষের উভাবন করিলে তাহার উভর পুর্বেই কথিত হইয়াছে। সে উত্তর এই যে, তাঁখার পুর্মোক্তরপ প্রশ্নই উপপন্ন হয় না। উদয়নাচার্যোর মতামুদারে "তাকিকরকা"কার বরদরাজ উক্ত স্থলে আরও বে প্রত্যবস্থান প্রদর্শন করিয়া উহাকেও "নিভাগনা" জাতি বলিলাছেন, এই ক্ষুত্রের ছারা তাহারও উত্তর ফুচিত হইলাছে, ইহাও তিনি বলিয়াছেন এবং সংক্ষেপে তাহা প্রকাশও করিয়াছেন। বেখন প্রতিবাদী যখন বাদীকে বলিবেন যে, ভোমার এই বাকা অথবা হেতু ও দুষ্টাস্ত প্রভৃতি অসাধক, তথন প্রতিবাদীর ল্রায় বাদীও তাঁহাকে প্তপ্ন করিতে পারেন বে, অসাধকত্বিশিষ্ট হইলে তাহাকে অসাধক বলে। কিন্তু ঐ অসাধকত্ব কি ভদাকার অথবা তদাকার নহে 🔈 এবং উহা কি দুর্মা হইতে ভিন্ন অথবা অভিন 🔊 অথবা উহা কি कारी व्यवना व्यकारी; कारी इहेरन देश कान मभार काना है आहि। कन क्या, शांकितांनीत নিজের পূর্ব্বোক্ত যুক্তি অনুসারে তিনিও উহার কোন পক্ষই সমর্থন করিতে না পারিয়া নিরস্ত হইবেন। সর্ব্যে ধর্মধর্মিভাব স্বীকার না করিলে তাঁহারও হেডুও সাধ্য থাকিবে না। উহা স্বীকার করিলেও প্রতিবাদীর ঐ সমন্ত প্রতিষেধ উপপন্ন হইবে না। সর্বত্ত প্রতিবাদীর অভিমত হেতুতে তাঁহার সাধাদর্শের বাাপ্তি না থাকার যুকাকহানি প্রযুক্তও তাঁহার ঐ সমস্ত উত্তর সভ্তর হুইতে পারে না। সাধারণ ছুইছবুল অব্যাথাতকত্ব দর্ভাক্তই আছে 1011।

#### নিতাদম-প্রকরণ দমাপ্র ।১।।

#### সূত্র। প্রযন্ত্রকার্য্যানেকত্বাৎ কার্য্যসমঃ ॥৩৭॥৪৯৮॥

অনুবাদ। প্রবন্ধকার্য্যের অনেকত্বপ্রযুক্ত অর্থাৎ প্রবন্ধসম্পাদ্য পদার্থের নানা-বিধকপ্রযুক্ত প্রত্যবস্থান (২৪) কার্য্যসম্ম প্রতিবেধ।

ভাষ্য। প্রয়নান্তরীয়কত্বাদনিত্যঃ শব্দ ইতি। যক্ত প্রয়ন্ত্রানতরমাত্রলাভন্তং খলভূত্বা ভবতি, যথা ঘটাদিকার্যাং। অনিত্যমিতি চ ভূত্বা ন ভবতীত্যেতদ্বিজ্ঞানতে। এবমবস্থিতে প্রয়ন্ত্রকার্য্যানেকত্বা-

দিতি প্রতিষেধ উচাতে। প্রযন্তানন্তরমাত্মলাভ\*চ দৃফৌ ঘটাদীনাম্। ব্যবধানাপোহাচ্চাভিব্যক্তিব্যবহিতানাম্। তৎ কিং প্রযন্তরমাত্মলাভঃ শব্দফ্রাহোহভিব্যক্তিরিতি বিশেষো নাস্তি। কার্য্যাবিশেষেণ প্রত্যবস্থানং কার্য্যসমঃ।

অমুবাদ। শব্দ অনিত্য, যেহেতু ( শব্দে ) প্রযন্থানস্তরীয়কত্ব আছে। প্রযন্তের অনন্তর যে বস্তর আত্মলাভ হয়, তাহা ( পূর্বের ) বিদ্যমান না থাকিয়া জন্মে, বেমন ঘটাদি কার্য্য। "অনিত্য" এই শব্দের ঘারাও উৎপন্ন হইয়া থাকে না অর্থাৎ বিনক্ষ হয়, ইহা বুঝা যায়। এইরূপে ( বাদী ) অবস্থিত হইলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্তরূপে হেতু ও উদাহরণাদি প্রদর্শনপূর্বেক বাদী শব্দে অনিত্যত্বরূপ নিজ পক্ষ ছাপন করিলে (প্রতিবাদী কর্ত্ত্বক) প্রথল করিলে করিয়ের আত্মলাভ অর্থাৎ উৎপত্তিও দৃষ্ট হয়। ব্যবধানের অপোহ অর্থাৎ ব্যবধায়ক ক্রব্যের অনন্তর শব্দের আত্মলাভ (উৎপত্তি) হয় । অথবা অভিব্যক্তি (উপলব্ধি) হয় । ইহাতে বিশেষ নাই, অর্থাৎ প্রযন্ত্রনারা পূর্বের অবিদ্যমান শব্দের উৎপত্তি হয়, ইহা বেমন বলা হইতেছে, তক্রপে, প্রযন্ত্রনারা বিদ্যমান শব্দেরই অভিব্যক্তি হয়, ইহাও বলিতে পারি। শব্দে এমন কোন বিশেষ অর্থাৎ বিশেষক ধর্ম নাই, যদ্বারা উহা প্রযন্ত্রনারা উৎপন্নই হয়, ইহা নির্বন্ধ করা যায় ) কার্য্যের অবিশেষপ্রয়ক্ত প্রভাবন্ধন ( ২৪ ) কার্য্যসম্ব প্রতিবেধ।

টির্মনী। মহর্ষি এই স্তর বারা "কার্য্যসম" প্রতিবেধের লক্ষণ বলিয়াছেন। ইহাই তাঁহার কথিত চতুর্বিংশতি লাভির মধ্যে সর্বশোষাক্ত চতুর্বিংশ লাভি। পূর্ব্বং এই স্ব্রেপ্ত "প্রত্যবস্থানং" এই পদের অহুবৃত্তি বা অধ্যাহার মহর্যির অভিপ্রেত। প্রথমে বাদী বে নিজ্পক্ষ স্থাপন করেন, তাহাকে বলে বাদীর অবস্থান। পরে প্রক্রিবাদীর বে প্রতিষেধ বা উত্তর, তাহাকে বলে প্রতিবাদীর প্রত্যবস্থান। বাদী প্রথমে কিরপে অবস্থিত হুইলে অর্থাৎ নিজপক্ষ স্থাপনরূপ অবস্থান করিলে প্রতিবাদী এই স্ব্রোক্ত প্রতিষেধ বলেন, অর্থাৎ কিরপ স্থলে এই "কার্য্যসমা" লাভির প্রয়োগ হর, ইহা প্রথমে প্রকাশ করিয়া, ভারাকার উক্ত প্রতিয়েধের স্থরূপ বাক্ত করিয়াছেন। বাদী প্রথমে "অনিতাঃ শব্দঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগ করিয়া পরে "প্রবন্ধসন্তরীয়কত্বাৎ" এই হেতুবাক্যের প্রয়োগ করিলেন। পরে উদাহরণ প্রদর্শন করিতে বলিলেন যে, প্রথম্বের অনম্বর যে বস্তর লাক্ষ্যানি কার্যাণ উৎপত্তি হয়, তাহা পূর্বের বিদ্যমান না থাকিয়া ছম্মে, যেমন হটাদি কার্য্য। অর্থাৎ ঘটাদি কার্য্য পূর্বের কোনরুলেই বিদ্যমান থাকে না।

কর্তার প্রবন্ধক্ত পূর্বের অন্ব বা অবিধানান ঘটাদি কার্য্য উৎপর হয়। স্কুতরাং শব্দও বখন প্রবাল্পের অনতার উৎপত্ন হয়, তথন উহাও উৎপত্তির পূর্বের কোনজপেই বিদামান থাকে না। প্রবন্ধরন্ত অবিদামান শব্দেরই উৎপত্তি হয়। অতথ্য শব্দ অনিতা। বাহা উৎপন্ন হইয়া वित्रकान थाएक मा व्यर्थाय क्लाम कारन दिनहै इन, देशहे व्यनिष्ठा भासन वर्ष। छेदभन्न बखन ধ্বংসই তাহার অনিভাত, ইহা পূর্বস্ত্রভাষো ভাষ্যকার বণিরাছেন। বাদী উক্তরপে "প্রযুদ্ধানস্ত-রীয়কত্ব" হেতু ও ঘটানি দুষ্টান্ত হারা শব্দে অনিভাহরণ নিজ্ঞপক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি বলেন বে, কুস্তকার প্রভৃতি ক্রীর প্রবৃত্তিশ্বের অনস্তর অর্থাৎ ওজ্জা অবিদানান ঘটাদি কার্যোর ইৎপত্তি দেখা বার। কিন্তু প্রবত্তবিশেষপ্রযুক্ত ব্যবধারক ক্রবোর অপসারণ হইলে বিদামান বাবহিত পদার্থের অভিবাক্তিও দেখা বার অর্থাৎ উহাও স্বীকার্য্য। বেমন ভূগার্ভ জলাদি বহু পদার্থ বিদ্যমানই আছে; কিন্তু মৃত্তিকার ছারা বাবহিত বা আছ্ছাদিত থাকার উহার প্রত্যক্ষ হয় না। মৃতিকারপ ব্যবধারক জবোর অপদারণ করিলে তথন ঐ সমস্ত বিদামান পদার্পেরই অভিব্যক্তি বা প্রভাক হয়। স্থভরাং প্রবত্তকার্য্য অর্থাৎ বে সমস্ত পদার্থ কাহারও প্রদল্প বাতীত প্রকাশিত হয় না, তাহা অনেক অর্থাৎ অনেক প্রকার। কারণ, তলাগে কোন পরার্থ পুর্বের বিদাদান থাকে না। কিন্ত কন্তার প্রয়ন্তবিশেষজ্ঞ ভাহার উৎপত্তি হয় এবং কোন পদার্থ পুর্বেষ বিদামানই থাকে,—কিন্ত প্রযন্তবিশেষদন্ত ব্যবধায়ক জব্যের অপসারণ হইলে তথন তাহার অভিব্যক্তি বা প্রতাক্ষ হয়ে। স্থতরাং বক্তার প্রবন্ধবিশেষপ্রযুক্ত বিদামান শলেরই অভিবাক্তি হয়, ইহাও খলিতে পারি। প্রবডের অনস্তর কি ঘটাদি কার্য্যের ভার অবিদাদান শব্দের উৎপত্তিই হয় অথবা ভূগর্ভস্থ জলাদির ভায় বিদাদান শব্দের অভিব্যক্তিই হয়, এ বিষয়ে কোন বিশেষ নাই। অর্থাৎ শব্দে এখন কোন বিশেষ বা বিশেষক ধর্ম নাই, বদুরারা অধিদামান শব্দের উৎপত্তিই হয়, এই পক্ষেত্রই নির্ণয় করা বার। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উক্তরূপ প্রভাবস্থানকে বলে "কার্যাসম" প্রতিবের বা "কার্যাসমা" কাতি। ভাষ্যকার উক্তরূপে ইহার স্থানপ ব্যাখ্যা করিয়া শেষে বলিয়াছেন যে, কার্য্যের অবিশেষপ্রযুক্ত ঐব্ধণ প্রস্থান হওয়ায় উহার নাম "কার্যাদম"। তাৎপর্য্য এই বে, স্তরে "প্রবন্ধকার্য্য" শব্দের দারা প্রবন্ধ ব্যতীত বাহার প্রকাশ হয় না, সেই সমস্ত পদার্থই গৃহীত হইয়াছে, এবং "কনেকত্ব" শবের ঘায়া অনেক-প্রকারত্তই মহর্ষির বিব্নিক্ত। অপ্রতি প্রবত্ন বাতীত যে সমত পদার্থের অরূপ প্রকাশ হর না, ওল্লখো অবিদামান বছ প্রার্থের উৎপত্তি এবং বিদামান বছ প্রার্থের অভিব্যক্তি, এই উভয় প্রকারই আছে। স্তরাং প্রবয়ধার্য পরার্থগুলি অনেক অর্থাৎ অনেক প্রকার, এক প্রকার নহে। তক্ষাে ভুগভন্থ জনাদি পদাৰ্থন্ধপ বে সমন্ত কাৰ্য্য অৰ্থাৎ প্ৰমন্তকাৰ্য্য, ভাহার সহিত শব্দের কোন বিশেব প্রমাণ দিন্ধ না হওয়ার অবিশেবপ্রযুক্তই প্রতিবাদী শন্দে ঐ সমন্ত প্রযুক্তরার্য্যের সাম্য সমর্থন করিল উক্তরণ প্রত্যবস্থান করার উহার নাম "কার্যাদ্রম"।

তাৎপর্যাটীকাকার উক্ত হলে প্রতিবাদীর বক্তব্য ব্যক্ত করিলা বনিরাছেন বে, বাদীর হেতু যে প্রবন্ধানস্তরীয়ক্তর, তাহা কি প্রকালর জনস্তর উৎপত্তি অথবা প্রবাদ্ধের অনন্তর উপলব্ধি। প্রবন্ধের অনন্তর উৎপত্তি বলিলে ঐ হেতু অদিদ্ধ। কারন, প্রবন্ধনন্ত যে অবিদাদান শব্দের উৎপত্তিই इस, ইहा निगील वा निक इस नाहे। स्टलांर अयाजन जन हव जेनन किहे बानीन दिस् পদার্থ, ইহাই বলিতে হইবে। কিন্ত বিদামান পদার্থেরও বখন প্রবছনত অভিবাক্তি হইয়া থাকে, তথ্ন শব্দ যে ঐকপ বিন্যমান পদার্থ নহে, ইহা নিশ্চিত না ইইলে বাদীর ঐ হেতুর বারা শব্দে অনিতাত্ব সিদ্ধ হইতে পারে না। ভারাকারও এখানে প্রবড়ের অনন্তর শব্দের কি উৎপত্তি হব ? অধবা অভিব্যক্তি হয় ? এইরূপ সংশব্ধ ব্যক্ত করিয়া প্রতিবাদীর পূর্বোক্তরূপ তাৎপর্যাই ব্যক্ত কবিয়াছেন। "ভাবমন্ত্ররী"কার জয়ন্ত ভট্টও এখানে প্রতিবাদীর উক্তরণ তাৎপর্যাই ব্যক্ত করিতে শব্দে উক্তরূপ সংশব লবো, ইহা স্পষ্ট বনিরাছেন। প্রান্ন হইতে পারে যে, ডাহা হইলে প্রেরিক "নংশরসমা" জাতি হইতে এই "কার্য্যসমা" জাতির বিশেষ কি ৫ এতহত্তরে জন্মস্ত ভট্ট বণিয়াছেন বে, "সংশয়স্মা" জাতির প্রয়োগন্তলে প্রতিবাদী কোন নিতা পদার্থের সাধর্মাবিশেষের উল্লেখ করিয়া তৎপ্রযুক্ত শব্দে নিতাত্ব ও অনিতাত্ব বিহরে সংশ্র সমর্থন করেন। কিন্তু এই "কার্যাসমা" জাতির প্ররোগন্থলে প্রতিবাদী বাদীর কথিত হেতু পদার্থের বিকল্প করিয়া অর্থাৎ প্রবত্মানম্বরীয়কত্ত কি প্রবডের অনস্তর উৎপত্তি অথবা অভিবাজি, এইরূপ বিকল্প করিনা উহার নিরূপণ বারা প্রবংদ্ধর অনস্তর শক্ষের কি উৎপত্তি হয়। অথবা অভিবাক্তি হয়। এইরূপ সংশয় সমর্থন করেন। স্কুতরাং পুর্ব্বোক্ত "দংশয়সম।" জাতি হইতে এই "কার্যাদমা" জাতির বিশেষ আছে। বস্তুতঃ উক্ত খণে প্রয়ের অনন্তর উৎপত্তিমহুই বাদীর অভিনত হেতু। কিন্ত প্রতিধাদী উহা অনিদ্ধ বলিয়া প্রায়ন্তর অনস্তর উপলব্ধিকেই বাদীর হেতু বলিয়া আরোপ করিয়া উক্ত হেতুতে "কনৈকান্তিকত্ব" দোষের উদ্ভাবন করেন। উক্তরণ স্থানই প্রতিবাদীর এরপ প্রভাবস্থানকে "কার্যাদম" প্রভিষেধ বলা হইয়াছে। উদ্যোতকর ইণা বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন। তিনি উক্ত খলে প্রতিবাদীর "অনৈকান্তিকদেশনা"র উল্লেখ করিয়া উহা স্পষ্টরূপে ব্যক্ত করিরাছেন যে, প্রবত্তের অনন্তর উপলব্ধিরণ যে কেতু, তাহা অনৈকান্তিক, অর্থাৎ বাদীর সাধ্যধর্ম অনিতাত্বের ব্যভিচারী। কারণ, প্রধ্যের অনস্তর বাহার উপলব্ধি হয়, তাহা অনিত্য ও নিতা, এই বিবিধ দৃষ্ট হয়। বিদামান অনেক নিতা পদার্থেরও প্রকালর অনন্তর উপদ্ধি হইয়া থাকে। স্তরাং ঐ হেতুর বারা শব্দে অনিভাত্ব দিল্ধ হইতে পারে না। আর যদি প্রযন্তের অনন্তর উৎপত্তিমন্তই বাদীর হেতু পদার্থ হয়, তাহা হইলে উহা শব্দে অসিজ। ফুতরাং উহার হারা শব্দে অনিভাত্ব দিল্ধ হইতে পারে না। এই পক্ষে বানীর হেতুতে প্রতিবাদীর অগিন্ধি দোবের উত্তাবনকে উদ্দোতকর বণিয়াছেন—"অগিনদেশনা"। উন্দোতকর পরে পূর্ব্বোক্ত "সাংশ্রম্মা" ও "সংশরসমা" ছাতি হইতে এই "কার্যাদমা" ছাতির ভেদ প্রদর্শন-ক্রিতে বলিয়াছেন যে, উভর পদার্থের সাধর্ম্মগ্রযুক্ত "সংশহসম।" জাতির প্রয়োগ হয়। এই "কার্যাদমা" লাভি জ্বরপ নতে। এবং বাদীর বাহা অভিমত হেতু নতে, তাহাই বাদীর অভিমত হৈতু বলিরা আরোপ করিরা এই "কার্য্যদনা" জাতির প্রয়োগ হয়। কিন্ত পূর্ব্বোক্ত "দাংশ্যদমা" জাতির ঐনপে প্রবাগ হয় না। বস্ততঃ "সংশহসমা" জাতিরও ঐনপে প্রবোগ হয় না।

মহানৈয়ায়িক উদয়নাচাৰ্য্যের ব্যাখ্যাসুদারে "ভার্কিকরক্ষা"কার বরদররাজ বলিয়াছেন বে, প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতু অথবা পক্ষ অথবা দৃষ্টান্ত, ইহার যে কোন পদার্থের অসিম্বস্ত প্রকাশ ক্রিয়া পরে নিজে উহার দাধকরণে কোন হেত্র উলেখপুর্বক তাহাতেও ব্যভিচার দোবের উদ্ধাবন করিয়া, তাহার পুর্ব্বোক্ত হেতু প্রভৃতির অসিজত সমর্থন করেন, তাহা হইলে সেই স্কলে প্রতিবাদীর সেই উত্তরের নাম "কার্য্যসম" প্রতিবেধ। বেমন বাদী "শক্ষোহনিতাঃ কার্যাত্বাৎ" এইরুণ প্ররোগ করিলে প্রতিবাদী বদি বংগন বে, শব্দে কার্য্যত্ব অদিক। উহার সাধক হেতু যে প্রবন্ধানস্তরীয়ক্ত, তাহাও উহার বাভিচারী। কারণ, তুগর্ভস্থ জলাদিতে প্রবন্ধের অনন্তর অভি-ব্যক্তি আছে। তাহাতে কাৰ্যাত্ব অৰ্থাৎ প্ৰহত্তের অনন্তর উৎপত্তিমন্ত নাই। স্কুতরাং শব্দে ঐ কার্য্যন্ত হেতুর কোন অব্যভিচারী দাধক না থাকার উহা অসিছ। এইরূপ বাদীর গৃহীত পক্ষ শব্দ এবং দৃষ্টান্ত ঘটকে অনিত্যন্তরপে অসিন্ধ বলিয়া প্রতিবাদী যদি ঐ অনিভ্যন্তের সাধকরণে কোন হেতুর উলেপপূর্বাক তাহাতে অনিভাছের ব্যক্তিচার সংর্থন করিয়া, ঐ পক্ষ এবং দৃষ্টাস্তেরও অসিতি দমর্থন করেন, ভাষা হইলে তাঁহার ঐ উত্তরও দেখানে "কার্যাদম" প্রতিষেধ হইবে। মহবির এই প্র ছারা উক্তরপ অর্থ কিরূপে বুঝা যার ? ইহা বুঝাইতে বরদরাজ বলিয়াছেন বে, সূত্রে "প্রবন্ধ কার্য)" শক্ষের হারা বাহা প্রবন্ধের কার্য্য অর্থাৎ বিষয় হয় অর্থাৎ যে সমস্ত পদার্থ হেয অথবা প্রাফ্ বলিয়া প্রবাজের বিষয় হয়, তাহাই বুঝিতে হইবে। তাহা হইলে উহার ছারা বাদীর হেসুর ভাষ পক্ষ ও দৃষ্টান্তও বুঝা ধাইবে। সর্বতি বাতব সতা ও অসন্তাই ঐ সমস্ত প্রার্থেয অনেবত্ব। কথবা পুর্কোক্ত স্থলে জন্তত্ব ও বাজাত্বরূপ নানাত্বই উহার অনেকত্ব। সেই অনেকত্ব-প্রযুক্ত ব্যক্তিচার লোবের উদ্ভাবন বারা প্রতিবাদীর যে প্রতাবস্থান, তাহাকে বলে "কার্যাদম" প্রতিষেদ, ইহাই শুদ্রার্থ।

বৃত্তিকার বিখনাথ এখানে পূর্বোক্ত বাাথা। এবণ করেন নাই। তিনি প্রথমে স্ব্রোক্ত "প্রযন্ত্রবার্য)" শব্দের কর্য বলিরাছেন—প্রবহনন্ত্রালা, এবং "কনেক্ত্র" শব্দের কর্য বলিরাছেন ক্রেন্সবার্য। কিন্তু পরে তিনি অভিনব ব্যাথা। করিরাছেন বে, প্রযন্তর্জাপ যে কার্য। করিছিন কর্ত্রবা যে সমন্ত প্রথম, তাহার আনক্তর কর্যাৎ আনকপ্রকার্য্যবশতঃ যে সমন্ত প্রভাৱকান, তাহাকে বলে "কার্যাসম"। কর্যাৎ পূর্বোক্ত সমন্ত জাতি ভিন্ন কার্যও যে নানাপ্রকার ক্র্যাথাতক উত্তর হয়, তাহাকেই মহর্ষি সর্বাধারে "কার্যাসম" নামক প্রতিবেধ বলিরাছেন। ক্রিনীর প্রতিবাদী বাদীকে নিরত্ত করিতে আরও আনক প্রকারে প্রযন্ত্র করেন। স্পত্রাং তাহার ঐ বিদ্যে প্রথমের আনকপ্রকার্য্যবশতঃ আরও আনক প্রকার জাতান্তর হইতে পারে ও হইরা থাকে। মহর্ষি সেই সমন্ত না বলিলে তাহার যাক্তরের নানতা হয়। স্বতরাং তাহার এই স্বত্রের উক্তরপাই কর্য ব্রিতে হইবে। ইহাই বৃত্তিকারের শেষে উক্তরণ স্থ্রার্থ ব্যাখ্যার মূল্যুক্তি। বৃত্তিকার পরে ইহা বাক্ত করিয়া বলিরাছেন বে, এই স্ত্রোক্ত ক্রিতি "আরুতিগণ"। ক্রর্থাৎ ইহার ছারা ইহার সমানাকার বা তুল্য অনেক জাতি, যাহা মহর্ষির ক্র্যান্ত স্থ্রে উক্ত হয় নাই, সেই সমন্ত জাতিও সংগৃহীত হইরাছে। বৃত্তিকার ইহার উদাহরণস্বরূপে বলিরাছেন যে, প্রতিবাদী যেখানে বাদীর

পক্ষের কোন দোষ প্রদর্শন করিতে না পারিয়া বলেন যে, তোমার পক্ষেও কোন দোষ থাকিতে পারে। ভোমার পকে যে কোন দোষই নাই, ইহা নিশ্চয় করিবার কোন উপায় না থাকার সর্বাদা উহার শঙ্কা বা সন্দেহ থাকিবেই। প্রতিবাদীর উক্তরণ উত্তরকে বৃত্তিকার বলিয়াছেন,—"পিশাচী-সম।" জাতি। ধেমন পিশাচীর প্রধর্মন করিতে না পারিলেও অনেকে উহার শকা করে, তদ্ধপ প্রতিবাদী বাদীর পক্ষের দোব প্রদর্শন করিতে না পারিবেও উহার শহা করার উক্তরণ জাতির নাম বলা হইরাছে—"পিশাচীসমা"। বৃত্তিকার এইরূপ "ৰুতুপকারসমা" ইত্যাদি নামেও অৱ্য জাতির উল্লেখ করিয়াছেন। তাঁহার মতে ঐ সমন্ত জাতিই মহর্ষির এই স্থান্তের ছারা কথিত "ভারস্ত্রবিবরণ"কার রাধামোহন গোসামী ভট্টাচার্য্যও এখানে বৃত্তিকারের ব্যাপ্যারই অমুবাদ করিয়া গিয়াছেন। ফলক্থা, বৃত্তিকারের চরম ব্যাপ্যার ছারা তাঁহার নিজমত বুঝা বার যে, মহর্ষির অফুক্ত আরও বহুপ্রকারে যে সমস্ত জাত্যুত্তর হইতে পাতে, তাহাও মহর্ষি এই স্ত্রের হারা স্চনা করিয়া গিয়াছেন। সেই সমস্ত অফুক্ত জাতির সামাত নাম "কার্যাসনা" এবং বিশেষ নাম "পিশাচীসমা", "অনুপ্কার্সমা" ইত্যাদি। অবশ্ব বৃত্তিকারের উক্তরূপ ব্যাখায় কহক দর্বপ্রকার জাতিরই এই ভ্রের দারা সংগ্রহ হয়। এবং প্রতিবাদী বাদীর হেতু প্রভৃতিতে অনবস্থাতাদের উদ্ভাবন করিলে উদয়নাচার্য্য উহাকেও "প্রসঙ্গদমা" ছাতি ববিয়াছেন। কিন্ত ভাষাকার প্রভৃতি তাহা না বলায় তাঁহাদিগের মতে উহা এই স্বোক আকৃতিগণের অভভূতি, ইহাও ( পূর্ব্ববর্ত্তা নবম স্থরের থাবার ) বৃত্তিকার বলিরাছেন। কিন্তু ভাষাকার প্রভৃতি এই স্ত্রের উক্তরণ অর্থ ব্যাখ্যা করেন নাই। তাঁহারা এই জাতিকে আরুতিগণও বলেন নাই। মহর্বির এই স্তেরে ছারা সরলভাবে ভাঁহার উক্তরূপ তাৎপর্য। বুঝাও যায় না। অভাভ বহু প্রকারে অনেক জাত্যভর সভব হইলেও সেই সমভেরই "কার্য্যম" এই নামকরণও সংগত হয় না। তাহা হইলে মহর্ষির পূর্ব্বোক্ত অভাক্ত জাতাভরকেও "কার্যাসম" বলা বাইতে পারে। স্থানিগ প্রাণিধান করিয়া এই সমস্ত কথা চিন্তা করিবেন।

বৌদ্ধ নৈয়ায়িকগণ এই "কার্যাসমা" জাতির অন্তর্মপ ব্যাখ্যা করিবছেন। বরদরান্ধ শেই ব্যাখ্যা গণ্ডন করিতে পরে "বৌদ্ধান্ত" বলিয়া যে কারিকাটী উদ্ভ করিয়াছেন, তাহা তৎপর্য্যটীকাকার "কীর্ত্তিরপ্যাহ" বলিয়া উদ্ভ করিয়াছেন'। তাৎপর্য্যাটীকাকার অন্তর্জ্ঞ কেবল
"কীর্ত্তি" বলিয়া প্রথাত বৌদ্ধান্ত্যা ধর্মকীর্তির উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি যেন উইার বহু কীর্তি
শ্রীকার করিলেও উইাকে ধর্মকীর্তি বলিয়া শ্রীকার করিতে প্রস্তুত নহেন। যে বাহাই হউক,
ধর্মকীর্তি বে প্রছে উক্ত কারিকাটী বলিয়াছেন, তাহা এখন আমরা দেখিতে পাই না। তাঁহার
"ল্যায়বিন্দু" প্রছের সর্মাশেষে তিনি সংক্ষেপে জাতির স্ক্রেপ বলিয়া গিয়াছেন। কিন্তু তাঁহার সম্মত
জাতির বিভাগ ও বিশেষলক্ষণাদি বলেন নাই। উক্ত কারিকার ঘারা তাঁহার সম্মত "কার্যাসম"

 <sup>&</sup>quot;কীভিন্নপাক্--সাবোনানুখনাৎ কার্যসামালেনাপি সাধনে।
সংক্রিভেনানুভেনোভিন্নোব কার্যসমা মতঃ।"

প্রতিষ্ঠের লক্ষণ বুঝা বার বে, সাধাধর্ম অনি চাত্তের সহিত অনুগম অর্থাৎ বাাপ্তিবশত: কার্যা সামান্ত অথীৎ শামান্ততঃ কাৰ্য্যত হেতুর দারা অনিতাত্বের সাধন করিলে প্রতিবাদী যদি ঐ কার্যাত্র হেতুর সমন্ধিতেল প্রযুক্ত তেল বলিয়া ঐ হেতু পক্ষে নাই অর্থাৎ উহা পক্ষে অসিদ্ধ, এইকপ দোষ বলেন, তাহা হইলে তাহার ঐ উত্তরের নাম "কার্যাদম" প্রতিষের। যেমন বানী "नारक्षाञ्चित्राः कार्यादां वहेन ६" धारेक्ष अधान किंद्रिन अधिनांनी यनि नरनन रा, नरहेक स কার্যাত, তাহা অন্তরণ অর্থাৎ মৃত্তিকা ও কণ্ড দিপ্রবৃক্ত। কিন্ত শব্দের যে কার্যাত্ব, তাহা অন্যরূপ অর্থাৎ কণ্ঠ তালু প্রভৃতির ব্যাপারপ্রযুক্ত। স্বতরাং উক্ত স্থান কার্যান্তের স্থলি যে ঘট ও শব্দ। তাহার ভেনপ্রযুক্ত কার্যাত ভিন্ন। অর্থাৎ ঘটে যে কার্যাত আছে, তাহা দকে নাই। স্থতরাং ঘটকে দৃষ্টাজরূপে গ্রহণ করিলা যে কার্যাজকে হেতৃ বলা হইয়াছে, তাহা শব্দে না থাকায় উহা স্ক্রণাশিক। পক্ষে হেতু না থাকিলে অরণাসিদ্ধি দোষ হয়। স্কুতরাং উক্ত কার্যাক্তেকু শব্দে অনিভাগ্নের সাধক হব না। প্রতিবাদীর এইরূপ প্রতাবস্থানই উক্ত স্থলে "কার্য্যদম" প্রতিষেধ। তাৎ পর্যা-টীকাকার প্রথমে এইরণে উক্ত মতের প্রকাশপূর্ম্যক উক্ত মতপ্রতিপাদক একটা কারিকার পূর্মার্দ্ধ উদ্ধৃত করিয়া লিপিরাছেন,—"তৎকার্যাসম্মিতি ভদত্তেনোক্রং"। পরে ধর্মকীর্তির কারিকাও উক্ত করিয়া উক্ত মতের পশুন করিতে প্রথমে বলিয়াছেন বে, যদি "কার্যাসমা" জাতি উক্তরূপই হয়, তাহা হইলে ধর্মকীর্ত্তি যে আমানিগের ঈশব্দাধক অনুমানের (কিভি: সকর্ভুকা কার্যাহাৎ) থণ্ডন করিতে পূর্ব্বোক্তরণে কার্যাত্ব হেতৃর ভের সমর্থন করিয়া দোব বলিয়াছেন, উহাও তাঁহার এই কার্যাদ্যা জাতি, অর্থাৎ উহাও তাঁহার জাতান্তর, সত্তর নতে, ইহা তাঁহার নিজেরই স্থাকার্যা হয়। তাৎপর্যাটীকাকার পরে কার্যান্ত হেতুর হরপ যে অভিন্ন, সর্বান্তই উহা একরপ, ইহাও প্রতিপাদন করিয়া উক্ত মতের খণ্ডন করিয়াছেন। সর্বশেষে চরম্কথা বলিয়াছেন বে, বদি "কার্যাদমা" জাতি উভারণই হয়, তাহা হইলে পুর্বোক্ত "ইংকর্ষনমা" ও "অপকর্ষনমা" জাতি হইতে উহার ভেদ থাকে না। স্থতরাং মহর্বি গোতমোক্ত "কার্যাদমা" লাভিই অবংকীর্ণ অর্থাৎ জন্যানা জাতি হইতে ভিল্ল বলিলা উহাই আফ। "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজও এইরূপ বলিলা এবং উহা বুঝাইয়া উক্ত মতের বওন করিয়াছেন। বাহুলাভরে এখানে তাঁহানিগের কথা সংক্ষেপেট निथिত रहेन 1091

ভাষ্য। অস্ত্রোতরং। অমুবাদ। এই "কার্য্যসম" প্রতিষেধের উত্তর।

# সূত্র। কার্য্যান্ডাত্বে প্রয়ত্ত্বাহ্রপলব্ধি-কারণোপপত্তেঃ ॥৩৮॥৪৯৯॥

অমুবাদ। কার্য্যের ভেদ থাকিলে অর্থাৎ শব্দ কার্য্য বা জন্ম পদার্থ না হইয়া অভিব্যব্য পদার্থ হইলে (শব্দের অভিব্যক্তিতে) অমুপল্ধি-কারণের অর্থাৎ অনুপলনির প্রয়োজক আবরণের সন্তাপ্রযুক্ত প্রয়ন্তের হেতৃত্ব নাই। [ অর্থাৎ যে পদার্থের অনুপলনির প্রয়োজক কোন আবরণ থাকে, তাহারই অভিব্যক্তির নিমিত্ত প্রয়ন্ত্র কারখ্যক হয়। স্কৃতরাং সেখানে উহার অভিব্যক্তিতে প্রয়ন্ত্রের যে হেতৃত্ব, তাহা উহার অনুপলনির প্রয়োজক, আবরণের সন্তাপ্রযুক্ত। কিন্তু উচ্চারণের পূর্বের শব্দের কোন আবরণ না থাকায় উহার অভিব্যক্তিতে প্রয়ন্ত্র হেতৃ হইতে পারে না। স্কৃতরাং শব্দের উৎপত্তিই হয়, তাহাতেই প্রয়ন্ত্র হেতৃ।

ভাষ্য। সতি কাৰ্য্যান্যত্বে অনুপলব্ধিকারণোপপত্তেঃ প্রযক্সভাহেতৃত্বং
শব্দক্ষাভিব্যক্তো । যত্র প্রযক্ষানন্তরমভিব্যক্তিস্তত্রানুপলব্ধিকারণং ব্যবধানমুপপদ্যতে। ব্যবধানাপোহাচ্চ প্রযক্ষানন্তরভাবিনোহর্থক্যোপলব্ধিলক্ষণাহভিব্যক্তির্ভবতীতি। নতু শব্দক্ষানুপলব্ধিকারণং কিঞ্চিত্রপপদ্যতে।
যক্ষ প্রযক্ষানন্তরমপোহাচ্ছক্ষ্যোপলব্ধিলক্ষণাহভিব্যক্তির্ভবতীতি। তক্ষাত্বপদ্যতে শব্দো নাভিব্যক্সত ইতি।

অমুবাদ। কার্য্যের ভেদ থাকিলে অর্থাৎ শব্দ কার্য্য বা জন্ম পদার্থ না হইলে অমুপলব্লির কারণের উপপত্তিপ্রযুক্ত অর্থাৎ অমুপলব্লিপ্রয়োজক আবরণের সন্তা-প্রযুক্ত শব্দের অভিব্যক্তিতে প্রয়ন্তের হেতুহ নাই। (তাৎপর্য্য) যে পদার্থ বিষয়ে প্রয়ন্তের অনন্তর অভিব্যক্তি হয়, তাহাতে অমুপলব্লিপ্রযোজক ব্যবধান অর্থাৎ কোন আবরণ থাকে। কারণ, ব্যবধানের অপসারণপ্রযুক্ত প্রয়ন্তের অনন্তরভাবী অর্থাৎ প্রয়ন্ত্রবাদ্য পদার্থের উপলব্লিরপ অভিব্যক্তি হয়। কিয় শব্দের অমুপলব্লিপ্রযোজক কিছু অর্থাৎ কোন আবরণ নাই, যাহার প্রয়ন্তের অনন্তর অর্থাৎ প্রয়ন্ত্রভন্ত অপসারণপ্রযুক্ত শব্দের উপলব্লিরপ অভিব্যক্তি হয়। অভএব শব্দ উৎপন্ন হয়, অভিব্যক্ত হয় না।

টিগ্ননা। মহর্ষি এই প্রকারা পূর্বস্থাকে "কার্যাদম" প্রতিবেশ্বে উত্তর বনিরা জাতি
নির্দেশ সমাপ্ত করিয়াহেন। "কার্যাক্তক" শক্ষের হারা বুঝা বার কার্যাক্তিরত্ব। কার্য্য শক্ষের অর্ব এখানে কল্প পদার্থ। স্তরাং বাধা জল্প নহে, কিত্র বালা, তাহাকে কার্য্যাল্য বলা হার। পূর্ব্যোক্ত হলে বাদীর মতে শব্দ প্রবহ্নজন্ত, কিন্ত প্রতিবাদীর মতে উহা প্রবহ্নবালা। অর্থাৎ বক্তার প্রবহ্নবিশেষ হারা বিদামান শব্দের অভিবাক্তিই হর, উৎপত্তি হর না। স্ততরাং প্রতিবাদীর মতে শব্দ কার্য্যাল। তাই মহর্ষি এই প্রের হারা বনিয়াছেন হে, কার্যালাম থাকিলে অর্থাৎ শব্দের উৎপত্তি অস্থাকার করিয়া অভিবাক্তিই স্থাকার করিলে শব্দের অভিবাক্তিতে প্রবন্ধের হেতৃত্ব নাই অর্থাৎ উহাতে প্রবন্ধ হেতৃ হইতে পারে না। কারণ, অভিবাক্তিতে বে প্রবন্ধের হেতৃত্ব, ভাহা

অনুপলব্ধির কারণের অর্থাৎ যে আধরণপ্রযুক্ত বিদামান প্রার্থেরও উপলব্ধি হয় না, সেই আবরণের সভাপ্রযুক্ত। কিন্তু উচ্চারণের পর্কে শব্দের কোন আবরণই না থাকার আবরণের সভাপ্রযুক্ত যে প্রবছের হেডুক, তাহা শব্দের অভিবাক্তিতে নাই। স্থতরাং শব্দ প্রবছরাকা, ইহা বলা বায় না। ভাষাকারের ব্যাখাানুদারে মহর্ষির এই পুত্রের দারা উট্টার উক্তর্জনই তাৎপর্য্য বুঝা বার। ভাষাকার পরে এই তাৎপর্যা বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, যে বিষয়ে প্রযন্ত্রক্ত অভিবাক্তি হয়, তাহাতে অনুপ্লিক্সিবোজক বাবধান অর্থাৎ কোন আবরণ থাকে। কারণ, থেই আবরণের অপ্লারণপ্রযুক্ত প্রবন্ধরাকা দেই পদার্থের উপনন্ধিরূপ অভিব্যক্তি হয়। তাৎ পর্যা এই যে, এরূপ স্থলে দেই আবরপের অপসারণের জন্মই প্রবন্ধ আবশ্রক হয়। তাহার পরে দেই বিদামান পদার্থের প্রত্যক্ষরণ অতি-ব্যক্তি হয়। স্বতরাং তাহাতে পরম্পরায় প্রবন্ধ হতু হয়। যেমন ভূগতে জগাদি অনেক পদার্থ বিদামান থাকিলেও মৃত্তিকারণ বাবধান বা আবরণবশতঃ উহার প্রত্যক্ষরণ অভিবাক্তি হয় না। কিন্তু প্রায়ত্ত্বিশেষের বারা ঐ আবরণের অশ্যারণ করিলেই সেই বিদ্যানান জলাদি পদার্থের প্রতাক্ষ রূপ অভিযাক্তি হয়। স্নতরাং ভাহাতে পরম্পরায় প্রায়ত্র হেতু হয়। কিন্তু উচ্চারণের পূর্বের শব্দের এঁক্লপ কোন আবরণ নাই, প্রবত্তবিশেষের ছারা যাহার অপমারণপ্রযুক্ত শব্দের প্রবণ্ডপ অভিব্যক্তি হইবে। অত এব বিদানান শব্দেরই অভিয়ক্তি হয়, ইহা বলা বার না। স্মৃতরাং বক্রার প্রযন্ত্র-বিশেষজন্ত অবিদানান শব্দের উৎপত্তিই হয়, ইহাই স্থীকার্য্য। কলকথা, বেখানে পদার্থের কোন ব্যবধান বা আবরণ বিষয়ে কিছুমাত্র প্রমাণ নাই, দেখানে প্রবছন্ত উহার অভিবাক্তি সমর্থন করা যার না। উচ্চারণের পূর্বের শব্দের আবরণ বিষয়ে কোন প্রমাণই নাই।

তাংশ্র্যাটীকাকার এই স্থ্রের তাৎপ্র্যাবাখ্যা করিরাছেন যে, "কার্যান্তও" হইলে অর্থাৎ অভিবাক্তিরপ কার্যা হইতে উৎপ্রিরপ কার্যার ভেদ থাকার অভিবাক্তির প্রতি প্রবছর হৈতৃত্ব নাই। কেন হেতৃত্ব নাই। কেন হেতৃত্ব নাই। কেন হেতৃত্ব নাই। তাই মহর্ষি বনিরাছেন,—"অনুপ্রান্ধি কারণোপপ্রেঃ"। মহর্ষির তাৎপ্র্যা এই যে, অনুপ্রান্ধির কারণের উপপ্রিপ্রয়ুক্ত অর্থাৎ অনুপ্রান্ধি প্রবাজক আবরপানির সভা থাকিলেই তৎপ্রযুক্ত অভিবাক্তির প্রতি প্রয়ুদ্ধে হেতৃত্ব হইতে পারে। কিন্তু শব্দের অনুপ্রান্ধির বা অপ্রবণের প্রয়োজক কোন আবরপানি নাই। তাৎপ্র্যাটীকাকার মহর্ষির স্থ্যোক্ত হেতৃবাক্ষ্যের পরে "প্রয়ুক্ত ভিনাক্তিরছেতৃত্বং তাৎ" এই বাক্যের অ্যাহার করিরা, প্ররূপ স্থার্থ ব্যাখ্যা করিরাছেন ব্যা বায়। তিনি "মতি কার্যান্তবে" ইত্যাদি ভাষ্যদন্ধর্ভেরছ উক্তরূপ তাৎপ্র্যা ব্যাথ্যা করিরাছেন হ্রা বায়। তিনি "মতি কার্যান্তবে" ইত্যাদি ভাষ্যদন্ধর্ভেরছ উক্তরূপ তাৎপ্র্যা ব্যাথ্যা করিরা, ইহাও বনিরাছেন এবং পরে ভাবে। "ব্রু" ও "তত্র" শক্ষের বিপ্রান্ত ভাবে বোজনা করিরা "তত্র"

 <sup>।</sup> কাৰ্যান্ত উৎপত্তিমন্ত্ৰ সক্ষরেং তিথা জনকৰ্বাং কাৰ্যাং প্ৰবন্ধতাতিবাজিং প্ৰতাহত্বং। ক্মান্তিবাজিং প্ৰতি হৈছে বা কাৰ্যান্তিবাজিং প্ৰতি কাৰ্যান্ত্ৰ কাৰ্যান্

অর্থাৎ সেই বিবারে প্রবাদ্ধের অনন্তর অভিবাজি হয়, যে বিবার অনুপদ্ধিপ্রবোজক আবরণ থাকে, এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন। কিন্ত ভাষাকারের ঐরপই ভাৎপর্য্য হইলে তিনি প্রথমে "তত্র" না ৰলিয়া "ৰত্ৰ" বলিবেন কেন ? এবং তাঁহাৰ উক্ত সন্তেত্ত্ব এক্সপ ব্যাখ্যাৰ এখানে প্ৰয়োজনই বা কি ? ইহা স্থাগণ বিচার করিবেন। পরস্ত ভাষাকার তাৎপর্যাতীকাকারের স্তায় স্থানেকৈ হেত্রাকোর পরে উক্ত বাক্যের অধ্যাহার না করায় সূতার্থ ব্যাখ্যায় তাহারও বে উক্তরণই তাৎপর্য্য, ইহা কিন্ধপে বৃথিব, ইহাও চিন্তা করা আবশ্রক। ভাষাকার সূত্রার্থ ব্যাথ্যার "শক্তাভিব্যক্তে।" এই বাক্যের অধাহার করিয়াছেন। মংবির বক্তবাত্দারে উহা তাঁহার অভিপ্রেত ব্রা বার। কারণ, শব্দের আবরণ না থাকার শব্দের অভিব্যক্তিতে বক্তার প্রবংল্পর হেতৃত্ব নাই, ইহাই ওাঁহার বক্তব্য। ভাষ্যকারের ব্যাখ্যার হারা আমরা ব্বিতে পারি যে, এই স্থত্রে মহনির নিধেধা যে প্রবন্ধ হেতুক, ভাহা অন্তুপলি প্রয়োজক আবরণের সভাপ্রযুক্ত, ইহাই মহর্ষি পরে ঐ হেত্থাকোর দারা প্রকাশ করিয়া, প্রয়োজকের অভাববশতঃই প্রয়োজা প্রযক্ত-হেতৃত্বের অভাব সমর্থন করিয়াছেন। স্থ্যে জনেক স্থলে এরপ একদেশাখনও স্তকারের অভিপ্রেত থাকে। স্তরাং ভাষাকার স্থোক হেতৃবাকোর পরে উহার সংগতির জন্ম অন্ম কোন বাক্যের অধ্যাহার করেন নাই। স্থারমঞ্জরীকার জরস্ত ভট্ট কিন্ত পূর্ব্লোক্ত প্রপাঠ অসংগত বুধিয়া 'অমুপন্দ্রিকারণামুপণত্তেঃ' এইরূপই প্র-পাঠ প্রহণ করিয়াছেন। অবখ্য উক্ত পাঠে উচ্চারণের পূর্ব্বে শব্দের অমুপল্ডি প্রয়োজক আবরণাদির অমুপণত্তি অর্থাৎ অনুভাবশতঃ শক্ষের অভিব্যক্তিতে বক্তার প্রবাহের হেতৃত্ব নাই, এইরূপে সরল ভাবেই মহর্বির বক্তব্য ব্যক্ত হওয়ার সরণ ভাবেই স্থবার্থ সংগত হয়। কিন্তু আর কেহই ঐরূপ স্থব্যাঠ এহণ করেন নাই। "অমূপণন্ধিকারণোগপত্তেঃ" এইরূপ স্ত্রপাঠই ভাষাকার প্রভৃতির পরিগৃহীত।

জনকথা, মহর্বি এই প্রেরের হারা শব্দের অভিযাক্তি পক্ষের খন্ডন হারা উৎপত্তি পক্ষের সমর্থন করিয়া, পূর্ব্বোক্ত স্থলে বাদীর গৃহীত হেতু "প্রয়নান্তরীরক্ত্ব" বে প্রবন্ধের অনস্তর উৎপত্তি,— অভিযাক্তি নহে, এবং ঐ হেতু বাদীর গৃহীত সাহাধর্মী শব্দে সিন্ধ, ইহা সমর্থন করিয়াছেন। ওল্বারা উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর উদ্ভাবিত স্থরপাসিন্ধি ও বাভিচার দোব থণ্ডিত হইয়ছে। করেণ, শব্দে প্রয়ন্তের অনস্তর উৎপত্তিমক্রলণ হেতু সিদ্ধ হওরার উহাতে স্থরপাসিদ্ধি-দোব নাই। প্রবন্ধের আভিয়ন্ত বাদীর অভিমত হেতুই নহে, স্থতরাং বাভিচারদোবের আপত্তিরও কোন সন্তাবনা নাই। কারণ, বাদী যাহা হেতু বলেন নাই, তাহাকেই বাদীর হেতু বলিরা আরোপ করিয়া ভাহাতে বাদীর সাধ্যধর্মের বাভিচার প্রদর্শন করিলে ভাহাতে বাদীর অভিমত হেতু হাই হয় না। পরন্ধ প্রতিবাদী যদি প্রক্রণ আরোপ করিয়াই ব্যক্তিচার-দোব প্রদর্শন করেন, ভাহাতেও প্রক্রণ আরোপ করিয়া বাভিচার-দোব প্রদর্শন করে। স্থতরাং ভাহার নিজের সেই হেতুরও ছাইন্দ্র সিদ্ধ হলৈ তিনি ক্ষার তল্বারা বাদীর হেতুর অসাধকত্ব সাধন করিতে হেতু বলিবেন, ভাহাতেও প্রক্রণ আরোপ করিয়া বাভিচার-দোব প্রদর্শন করা যাইবে। স্থতরাং ভাহার নিজের সেই হেতুরও ছাইন্দ্র সিদ্ধ হলৈ তিনি আর তল্বারা বাদীর হেতুর অসাধকত্ব সাধন করিতে পারিবেন না। স্থতরাং ভাহার প্রক্রিক স্থাবাতক হওয়ার উহা সত্তরর হইতেই পারে না। উহা আড়ান্ডর, ইহা ভাহারও স্থীবার্ঘ্য। প্রির্বিব স্থাবাতক হওয়ার উহা সত্তরর হুট্রেই সারে না। উহা আড়ান্ডর, ইহা ভাহারও স্থীবার্ঘ্য।

মহর্বির শেষোক্ত এই "কার্য্যসমা" জাতি আকৃতিগণ, এই মতেও বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এই স্থতের ব্যাথা করিয়াছেন। কিন্ত তাহাও প্রস্কৃতার্থ-ব্যাথা। বহিলা বুঝা বাল না। তবে কৌতমোক্ত চতুর্বিবংশতি প্রকার জাতির স্বান্তর্গণিক তের যে বহু প্রকারে সম্ভব হর স্বর্থাৎ উহা অনম্ভ প্রকার, ইহা উদ্যোতকর প্রভৃতি প্রাচীনগণও বলিয়াছেন। স্তপ্রাচীন আলভারিক ভামহও "দাংশ্যুসমা" প্রভৃতি জাতির প্রকার-তেদ বে, অতি বহু, ইহা বলিয়া গিয়াছেন । মহানৈয়ায়িক উদয়নাচার্য্য গৌতদের স্থান্তর ব্যাখ্যা করিরাই ঐ সমস্ত জাভির মত প্রকার ভেদ ও তাহার উদাহরণ প্রদর্শন করিরাছেন। অংশতবাদী সম্প্রদায় যে জগতের মিগাজ সমর্থন করিরাছেন, ভাষার খণ্ডন করিতে মাধ্ব সম্প্রদার বলিয়াছেন যে, ঐ মিখ্যাত কি মিখ্যা অধ্বা সভা ? জগতের মিখ্যাত্ব মিখ্যা হইলে জগতের সভাত্বই তাকার করিতে হয়। আর ঐ মিখ্যাত্ব সভা হইলে এল ও মিথাত, এই সভাবয়-ত্বীকারে অবৈতসিদ্ধান্তের হানি হয়। এতত্ত্তের উদ্যুদাচার্য্যের ব্যাখ্যানুদারেই অবৈতবাদী সম্প্রদার মধ্বে সম্প্রদায়ের ঐ উত্তয়কে "নিতাসদা" জাতি বণিমাছিলেন। ওছত্তরে মাধ্ব সম্প্রদায় বলিয়াছিলেন বে, আমাদিগের ঐ উত্তর জাতাত্তর নহে। কারণ, জাতাত্তরের যে সমত ছ্ইজমূল, তাহা কিছুই উহাতে নাই। "স্ক্রিশ্নসংগ্রহে" মাধ্বমতের ব্যাধ্যার মাধ্বাচার্য্য মাধ্ব স্ভারারের ঐ কথাও বলিয়াছেন। মাধ্বদপ্রদানের প্রধান আচার্য্য মহানৈয়াত্মিক ব্যাপতীর্গ "ভারামূত" প্রছে নিজ মত সমর্থন করিয়াছেন। পরে অকৈতবানী মহানৈয়ায়িক মধুস্বন সর্থতী "অকৈতসিভি" এছে ভাষার প্রতিবাদ করিরাছেন। কিন্ত ঐ দহত গ্রন্থ ক্রিনত হইলে গৌতমোক্ত "জাতি"-ভন্ত দহাকু বুঝা আবশুক। প্রাচীন কাল হইতেই সমস্ত সম্প্রদায়ের দার্শনিকগণই এবং প্রাচীন আলম্বারিকগণও সভাবিশ্বকংশতঃ পূর্ব্বোক্ত "জাতি"তথের বিশেষ চর্চ্চা করিলা গিরাছেন। ওজ্জন্ত উক্ত বিধরে নানা মত ভেদও হইরাছে। বাছলা ভয়ে সম্ভ মত ও উরাহরণ প্রদর্শন করিতে পারিলাম না। শতংপর "কথাভাদে"র কথা বলিতে হইবে। ৩৮ ।

#### কার্য্যসম-প্রকরণ দমাপ্র ।১৬।

ভাষ্য। হেতোশ্চেদনৈকান্তিকত্বমূপপাদ্যতে, অনৈকান্তিকত্বাদ্যাধকঃ স্থাদিতি। যদি চানৈকান্তিকত্বাদ্যাধকং —

অমুবাদ। যদি হেতুর অর্থাৎ প্রতিবাদী যদি বাদীর হেতুর অনৈকান্তিকত্ব

লাতবো প্ৰশালনাতাঃ নাৰ্পাননাপরঃ।
 তানাং প্ৰপঞ্জে বহবা ভূহপানিহ নোনিতঃ।

वानश्यनीत कानानकात, ४म नः, २५न ।

২। তবেত্তৰ প্ৰোৰতারপারং ভাষাং—"হেতোকেন্দ্ৰীজনত্মুপালানতে" প্ৰতিবাহিনা—"অনৈকান্তিকত্মা সমাধকঃ ভাগিতি। বহি চানৈকান্তৰ বাংমাধকং" থানিনো বনেং "প্ৰতিবেংখনি সমানোনোধং" ইআদি তাৎপৰ্যালীকা।

(ব্যভিচারিক) উপপাদন করেন, অনৈকান্তিকত্বপ্রযুক্ত অসাধক হয়। কিন্তু যদি অনৈকান্তিকত্বপ্রযুক্ত (বাদীর বাক্য) অসাধক হয়, (ভাহা হইলে)—

### সূত্র। প্রতিষেধ্বপি সমানো দোষঃ ॥৩৯॥৫০০॥

অনুবাদ। প্রতিষেধেও (প্রতিষেধক ব্যাক্যেও) দোষ সমান, অর্থাৎ প্রতিবাদীর জাত্যুত্তররূপ প্রতিষেধবাক্যও অনৈকান্তিকর প্রযুক্ত অসাধক হয়।

ভাষ্য। প্রতিষেধাইপ্যনৈকান্তিকঃ, কিঞ্চিৎ প্রতিষেধতি কিঞ্চিমেতি।
আনৈকান্তিকস্থাদসাধক ইতি। অথবা শব্দস্থানিতাস্থপক্ষে প্রয়েমনন্তরমূৎপাদো নাভিব্যক্তিরিতি বিশেষহেস্কভাবঃ। নিত্যস্থপক্ষেহপি প্রয়েমনন্তরমভিব্যক্তির্নোৎপাদ ইতি বিশেষহেস্কভাবঃ। সোহয়মূভয়পক্ষসমো বিশেষহেস্কভাব ইত্যুভয়মপ্যনৈকান্তিকমিতি।

অমুবাদ। "প্রতিষেধ"ও অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত প্রতিষেধক বাক্যও অনৈকান্তিক। (কারণ) কিছু প্রতিষেধ করে, কিছু প্রতিষেধ করে না। অনৈ-কান্তিকরপ্রমুক্ত অসাধক। [ অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত প্রতিষেধক বাক্যও বাদীর কথিত হেতু বা বাক্যের অসাধকর সাধন করিতে পারে না। কারণ, ঐ বাক্য নিজের স্বরূপের প্রতিষেধ না করায় সমস্ত পদার্থেরই প্রতিষেধক নহে। অত এব প্রতিষেধের পক্ষে উহা ঐকান্তিক হেতু নহে, উহা অনৈকান্তিক অর্থাৎ ব্যভিচারী।

অথবা শব্দের অনিত্যন্ত পক্ষে প্রযন্তের অনন্তর উৎপত্তি, অভিব্যক্তি নহে, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু নাই। নিতার পক্ষেও প্রযন্তের অনন্তর অভিব্যক্তি, উৎপত্তি নহে, এ বিষয়েও বিশেষ হেতু নাই। সেই এই বিশেষ হেতুর অভাব উভয় পক্ষে তুল্য, এ জন্ম উভয়ই অর্থাৎ বাদীর বাক্যের ন্যায় প্রতিবাদীর বাক্যও অনৈকান্তিক।

টিগ্ননী। মহর্ষি তাঁহার উদ্দিষ্ট চত্বিংশতি প্রকার জাতির নির্দাণ করিয়া, পরে এই পুত্র হইতে ৫ স্ত্রের হারা "কথাতাস" প্রদর্শন করিয়াছেন। তাই শেষাক্ত এই প্রকরণের নাম "কথাতাস"-প্রকরণ। বাদী ও প্রতিবাদীর ন্তারাহণত বে সমন্ত বিচারবাকা তক-নির্দির অথবা একতরের জয়লাতের যোগ্য, তাহার নাম "কথা"। উহা "বাদ", "জল্ল" ও "বিত্তা" নামে ত্রিবিধ (প্রথম খণ্ড, ০০৬ পূর্চা ক্রষ্টবা)। কিন্তু যেখানে বাদী ও প্রতিবাদীর বিচারবাক্যের হারা কোন তক্ব নির্দান্ত হল না, একতরের জহলাতও হল না, হইতেই পারে না, সেই স্থলে তাহাদিগের ঐ বিচারবাকা "কথা" নহে, তাহাকে বলে "কথাতাদ"। এই কথাতানে বাদীর প্রথমোক্ত বাক্য হইতে ছবটী পক্ষ হইতে পারে। এ জন্ত, ইহার অপর নাম "ইট্পক্ষী"।

বিরাং পক্ষাণাং সমাহার: এই বিরহ্বাক্যান্থসারে "বই পক্ষী" শব্দের অর্থ বই পক্ষের সমাহার। কিরুপ হলে বাদী ও প্রতিবাদীর "বই পক্ষী"রূপ "কথাভাস" হয়, ইহা প্রদর্শন করিতে মহর্ষি প্রথমে এই হুত্রের বারা বাদীর বক্তব্য তৃতীর পক্ষটী প্রকাশ করিরাছেন। তাৎপর্য্য এই বে, বাদী প্রথমে নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে প্রতিবাদী যদি পূর্ব্বোক্ত কোন প্রকার জাত্যুক্তর করেন, ভাহা হইলে বাদী তথন সভ্ভরের বারাই ভাহার থগুন করিবেন। তাহা হইলে উহার জয়লাভ হইবে, ভয়নির্দর হইতে পারে। বিস্তু বাদীও বিদ সভ্তর করিতে অসমর্থ হইয়া প্রতিবাদীর স্থায় জাত্যুক্তরই করেন, তাহা হইলে পূর্ব্বোক্ত কলব্যের মধ্যে কোন কলই হইবে না। পরুস্ত ঐরপ স্থলে মধ্যস্থগণের বিচারে প্রতিবাদীর স্থায় বাদীও নিগৃহীত হইবেন। স্পত্রাং ঐরপ বার্থ ও নিয়হজনক বিচার একেবারেই অকর্ত্ব্যু, ইহা উপদেশ করিবার জন্তই মহর্ষি গোতম শিবাগণের হিতার্থ পরে এখানে পূর্বোক্ত "কথাভাদ" বা "বইপক্ষী" প্রদর্শন করিরাছেন"।

অভিবাদী জাত্যন্তর করিলে বাদী কিরূপে ভাত্যন্তর করিতে পারেন ? ব্দর্শাৎ বাদী কিরপ উত্তর করিলে ভাঁহার জাতাত্তর হইবে ? মহর্ষি ইহাই ব্যক্ত করিতে স্থ্য বলিয়াছেন, "প্রতিষেধ্পি সমানো লোষ:।" অর্থাৎ বাদী প্রতিবাদীকে বদি বলেন বে, তোমার প্রতিবেধক বাকোও অনৈকান্তিকজনোষ তুলা, ভাষা হইলে বাদীর ঐ উত্তর জাত্যতার ইইবে। মহর্ষি এই স্তুত্তের দারা তাঁহার পুর্বোক্ত "কার্যাসমা" জাতির প্ররোগস্থনেই বাদীর জাত্যুত্তর প্রদর্শন করিরাছেন। অর্থাৎ বাদী "শব্দোহনিতাঃ প্রবদ্ধানম্ভরীয়কড়াৎ" ইত্যাদি বাক্য প্রয়োগ করিরা শব্দে অনিতাত্ত্ব পক স্থাপন করিলে, প্রতিবাদী যদি প্রবংল্পর অনস্তর অভিব্যক্তিই বাদীর হেতৃ ব্লিয়া সমর্থন করিয়া, ভাষাতে অনৈকান্তিকত্ব অর্থাৎ ব্যক্তিচারিত্ব দোষের উদ্ধাবন করেন, ভাষা হইলে দেখানে বাদী মহর্ষির পূর্কাস্ত্রোক্ত সত্তর করিতে অসমর্থ হইয়া বদি বলেন বে, "প্রতিষেধ্ছপি সমানো দোহ:"—তাহ। হইলে উহা বাদীর জাতাভর হইবে। ভাষ্যকার ইহা বাক্ত করিবার জন্ত এই স্থানের অবতারণা করিতে প্রথমে বনিয়াছেন যে, প্রতিবাদী যদি বাদীর হেডুর অনৈকাস্তিকত্ব উপপাদন করেন, তাহা হইলে অনৈকান্তিক দ্বপ্রযুক্ত উহা অসাধক হয়। অর্থাৎ পুর্বোক্ত স্থলে বাদীর হেতু অনিতাত্তরূপ সাধ্যধর্শের বাভিচারী হওরার উহা অনিতাত্তের সাধক হর না, স্বতরাং বানীর নিজ পক্ষস্থাপক বাকাও সেই বাক্যার্থের ব্যতিচারী হওরার উহাও তাঁহার নিজ পক্ষের সাধক হয় না, ইহাই উক্ত স্থলে জাত্যন্তরবাদী প্রতিবাদীর কথা, উহাই তাহার প্রতিবেধক বাকা এবং উহাই উক্ত বিচারে দিতীর পক্ষ। বাদী ও প্রতিবাদীর বিচারবাকাই এখানে "পক্ষ" শব্দের দারা গৃহীত হুইরাছে। ভাষাকার পূর্ব্বোক্ত বিতীর পক্ষ প্রকাশ করিরা, পরে উক্ত হলে বাদীর অভিনত্তররূপ ভূতীয় পক্ষের প্রকাশ করিতে "যদি অনৈকান্তিকত্বপ্রযুক্ত বাদীর নিজ্পক্ষত্বাপক বাক্য অসাধক

সম্ভবেশ লাতীনাম্থারে তব-নির্ণয়:। লবেতরবাবেকেতি নিথোনেতং কলবরং।
পরন্ত্রেগত্লাঃ আরক্ষা নিয়ালাঃ কথাঃ। ইতি বর্ণয়িতুং ক্তরঃ ঘট্পফীমার পোত্রঃ।
অসম্ভবরুশা সা এইবা পরিবিষ্টবঃ !—ভাবিকরকা।

হয়"—এই কথা বনিয়া এই স্তের অবতারণা করিরাছেন। তাৎপর্যা এই বে, উক্ত স্থলে বানী প্রতিবাদীকে বলিতে পারেন বে, অনৈকান্তিকত্বপুক্ত আমার বাকা অসাধক হইলে তোনার পুর্ন্দোক্ত বে প্রতিষেধ মর্থাৎ প্রতিষেধক বাকা, তাহাও মনাধক। কারণ, উহাও ত শনৈকান্তিক। প্রতিবাদী যে বাক্যের স্থারা বাদীর বাক্যের সাধকত্বের প্রতিষেধ অর্থাৎ অভাবের দমর্থন করেন, এই অর্থে প্রে "প্রতিদেও" শাস্ত্র অর্থ প্রতিরাদীর সেই প্রতিবেধক বাকা। প্ৰতিবালী উহাকে অনৈকান্তিক বলিবেন কিল্লপে ? ইহা ব্ৰাইতে ভাষাকার বলিয়াছেন বে, কিছু প্রতিষেধ করে, কিছু প্রতিষেধ করে না। তাৎপর্যা এই বে, প্রভিনাদীর ঐ প্রতিষেধক বাক্য বাদীর হেতুর বা বাক্যের সাধকত্বের প্রতিষেধ করিলেও নিজের স্বরূপের প্রতিষেধ করে না, ইহা প্রতিবাদীরও অবশ্র দ্বীকার্যা। স্থতরাং বাদী তাঁছাকে বলিতে পারেন বে, তোমার ঐ বাকা বধন নিজের স্থরূপের প্রতিবেধক নছে, তখন উহা প্রতিবেধমাত্তের সাধক না হওরার সামান্ততঃ প্রতিবেধের পক্ষে উহা অনৈকান্তিক। উহা বনি সমস্ত পদার্থেরই প্রতিবেধক হইত, ভাহা হইলে অবক্স উহা প্রতিবেধ-সাধনে একাঞ্চিক হেতু হইত। কিন্তু তাহা না হওয়ার উহাও অনৈকান্তিক, স্নতরাং উহা বন্ধতঃ প্রতিবেধক বাকাই নহে। অভএব উহা আমার হেতু বা বাকোরও সাধকত্বের প্রতিবেধ করিতে পারে না। ভারাকার পরে প্রকারাস্তরে প্রতিবাদীর প্রতিবেধক বাকোর অনৈকান্তিকত্ব প্রদর্শন করিতে অন্তর্জণ তাৎপর্যা ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, অথবা শব্দের অনিভাত্ব পক্ষে প্রবড়ের অনস্তর উৎপত্তিই হয়, অভিবাক্তি হয় না, এ বিবরে বেমন বিশেষ হেতু নাই, তক্রণ নিতার পক্ষেও প্রবড়ের অনন্তর শব্দের অভিব্যক্তিই হর, উৎপত্তি হয় না, এ বিষয়েও বিশেষ হেতৃ নাই। তাৎপর্য্য এই যে, বাদী পুর্ব্বোক্ত "প্রয়তানম্ভরীয়কত্ব" হেতুর ছারা শব্দের অনিভাত্ব পক স্থাপন করিলে, প্রভিবাদী বলেন হে, প্রয়তের অনস্তর শক্ষের যে উৎপত্তি হয়, অভিবাজি হর না, ইহা অসিদ্ধ। কারণ, কোন বিশেষ হেতুর বারা উহা দিল্ধ করা হয় নাই। উহার সাধক কোন বিশেষ হেতুও নাই। স্থতরাং তুল্যভাবে বাদীও পরে বলিতে পারেন যে, তোমার অভিমত যে শব্দের নিতাহণক্ষ, তাহাতে ত প্রবন্ধের অনস্তর শব্দের অভিব্যক্তিই হয়, উৎপত্তি হয় না, এ বিষয়ে কোন বিশেষ হেতু নাই। কোন বিশেষ হেতুর বারা উহা দিল্প করা হর নাই। অতএব বিশেষ হেতুর অভাব উভয় পকেট তলা। স্থতরাং আমার বাক্য অনৈকান্তিক হইলে তোমার বাকাও অনৈকান্তিক হইবে। কারণ, ভোষার প্রতিষেধক বাকাও প্রবছের অনন্তর শব্দের অভিব্যক্তি পক্ষেরই সাধন করিতে পারে না। কারণ, শক্ষের উৎপত্তি পক্ষেও প্রবাজের সাফলা উপপর হয়। শক্ষের উৎপত্তি সাধনে আমি বেমন কোন বিশেষ হেতু বলি নাই, তজ্ঞপ তুমিও শব্দের অভিব্যক্তি-দাখনে কোন বিশেষ হেতু বল নাই। স্তরাং তোমার ক্ষিত যুক্তি অনুসারে আমার বাকা ও ভোমার বাকা, এই উভয়ই অনৈকান্তিক, ইহা ভোমার অবশ্র বীকার্যা। ভাষাকারের চরম ব্যাখ্যার মহর্ষির এই ক্তরের উক্তরপ্ট ভাৎপর্যা। ফলকথা, পূর্ব্বোক্ত হলে প্রতিবাদীর উত্তরের ন্তার বাদীর উক্তরূপ উত্তরও লাক্যান্তর ৷০৯৷

### সূত্ৰ। সৰ্ব তৈবং ॥৪০॥৫০১॥

অমুবাদ। সর্বত্র অর্থাৎ "দাধর্ম্মাদমা" প্রভৃতি সর্ববপ্রকার জাতি স্থলেই এইরূপ অর্থাৎ বাদীর পূর্বেবাক্ত উত্তরের তুল্য অসত্তর সম্ভব হয়।

ভাষা। দর্কেরু ''দাধর্ম্মাদম''প্রভৃতির প্রতিষেধহেতুরু যত্রাবিশেষো দৃশ্যতে তত্ত্রোভরোঃ পক্ষয়োঃ দমঃ প্রদক্ষত ইতি।

অনুবাদ। "সাধর্ম্মাসম" প্রভৃতি সমস্ত প্রতিষেধহেতুতে অর্থাৎ সর্ববিপ্রকার জাত্যুত্তর স্থলেই যে বিষয়ে অবিশেষ দৃষ্ট হয়, সেই বিষয়ে উভয় পক্ষে তুল্য অবিশেষ প্রসক্ত হয় অর্থাৎ বাদা যে অবিশেষ দেখেন, সেই অবিশেষেরই তুল্যভাবে আপত্তি প্রকাশ করেন।

টিল্পনী। প্রশ্ন হইতে পারে যে, কেবল কি পুর্বেরাক্ত "কার্য্যন্মা" জাতির প্রয়োগস্থলেই বাদী উক্তরূপে জাতাত্তর করিলে "কথাতাস" হয় ? অত কোন জাতির প্রয়োগস্থলে উহা হয় না ? তাই মহর্ষি পরে এথানেই এই স্থাত্তর দারা বলিবাছেন বে, সর্ব্বপ্রকার জাতির প্রয়োগস্থলেই বাদী পর্ব্ববহ কোন প্রকার জাতান্তর করিতে পারেন। স্থতরাং সর্প্রেই উক্তরণে "কথাতান" হয়। প্রতিবাদ্ধী পাতাতর করিলে বাদী যে সর্মত্রই পূর্মোক্ত হলের ভার প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যের অনৈকান্তিকত দোৰের উত্তাবন করিতে পারেন, ইহা মহর্ষির তাৎপর্য্য নহে। কারণ, দর্কত্র উহা সম্ভব হয় না। তাই ভাষাকার হত্রোক্ত "এবং" শব্দের অভিমতার্থ ব্যাখ্যা করিতে বলিরাছেন যে, বে বিষয়ে অবিশেষ দৃষ্ট হয়, অর্থাৎ প্রতিবাদী আত্যন্তর করিলে বাদী দেখানে বে বিষয়ে বে অবিশেষ বুবেন, দেখানে দেই অবিশেষেরই তুগাভাবে আগত্তি প্রকাশ করিলা জাতাত্তর করেন। বেমন পূর্ব্বোক্ত খনে প্রতিবাদীর বাকে। নিজবাকোর সহিত অনৈকান্তিকত্বরূপ অবিশেষ বুরিয়াই তুলা-ভাবে উহারই আপত্তি প্রকাশ করেন। এইরূপ অন্ত জাতির প্রয়োগস্থলে অন্তরূপ অবিশেষের আপত্তি প্রকাশ করেন। ফলকথা, প্রতিবাদীর জাত্যন্তরের পরে বাদীও জাত্যন্তর করিলে সর্পর্তই क्शानान इत्र, देशहे नश्वित दक्करा। यमन क्लान दानी "नाक्लाव्निकाः कार्याचान्वहेब९" ইভ্যাদি বাকা প্ররোগ করিরা, শব্দে অনিভাব পক্ষ স্থাপন করিলে প্রভিবাদী বলিলেন বে, বদি ঘটের নাধ্মা কাৰ্যাত্ৰপুত্ৰ পৰ অনিতা হয়, তাহা হইলে আকাশের দাহৰ্মা অমুৰ্ভত্পপুত্ৰ পৰ নিতা হটক। উক্ত হলে প্রতিবাদীর ঐ উত্তর জাত্যুত্তর, উহার নাম "সাংখ্যাসমা" জাতি। মহর্ষি গোত্ম পূর্ব্বোক্ত তৃতীয় প্রের বারা উক্ত লাতির বে সত্তর বনিয়াছেন, তদ্বারাই উহার খণ্ডন করা বালীর কর্তবা। কিন্ত বালীর ঐ সহস্তরের ক্রিটি না হইলে তিনি যদি পরাজয়-ভবে নীরব না থাকিয়া বলেন যে, শব্দ বলি আকাশের সাংখ্যা অমুর্ভিরপ্রযুক্ত নিতা হয়, তাহা হইলে শব্দ আকাশের ভার বিভূও হউক ? উক্ত হলে বাদীর ঐ উত্তরও জাত্যুত্তর। উক্ত হলে বাদী শক্ষে

শ্বিদামান ধর্ম বিভূত্বের আপত্তি প্রকাশ করায় তাঁহার ঐ উত্তরের নাম "উৎকর্ষদমা" লাতি।
স্থতরাং উক্ত স্থলেও "কথা দ্রান" হইবে। এইরূপ উক্ত স্থলে এবং অভাল্ল স্থলে বাদী আরও অনেক
প্রকার জাত্যুত্তর করিতে পারেন এবং পূর্ববিং বট প্রকাও হইতে পারে। স্থতরাং সেই সমস্ত স্থলেও
"কথাতাদ" হইবে। "তার্কি কর্লা"কার ব্যব্যাল ইহার অভ উনাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন।

এখানে প্রশ্ন হর বে, মহর্ষি এই স্থানের বারা বারা বনিরাছেন, তারা ত "বই পক্ষী" রূপ কথাভাস প্রদর্শন করিল, তারার পরেই তাঁহার বলা উচিত। তিনি "বট্পক্ষী" প্রদর্শন করিতে তৃতীর পক্ষ প্রকাশ করিলাই মধ্যে এই স্থানি বনিরাছেন কেন । এতহন্তরে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ প্রস্তৃতি বনিরাছেন দে, "ত্রিপক্ষী" প্রস্তৃতি স্থানা করিবার জন্তই মহর্ষি এখানেই এই স্থানী বনিরাছেন। অর্থাৎ কোন স্থানে তৃতীর পক্ষের অর্থাৎ বাদীর পূর্বোক্তরণ জাত্যন্তরের পরে প্রতিবাদী আর কোন উত্তর করিতে অসমর্থ হইলে দেখানেই বিচারের সমাপ্তি হইবে। তাহা হইলে দেখানে বাদী ও প্রতিবাদীর ঐ পর্যান্ত বিচারবাকাও "কথাভাদ" হইবে, উর্হার নাম "ত্রিপক্ষী"। আর বনি প্রতিবাদী ঐ স্থানে মাবার পূর্ববিৎ কোন জাত্যন্তর করেন এবং বাদী তাহার কোন প্রবাদ উত্তর করিতে অসমর্থ হন, তাহা হইলে দেখানেই ঐ বিচারের সমাপ্তি হওয়ার ঐ পর্যান্ত বিচার বাকাও "কথাভাদ" হইবে, উহার নাম "চতুষ্পক্ষী"। এইরূপে বাদীর বাকা হইতে ক্রমশ: বট্পক্ষ পর্যান্ত হইবে পারে। তাই মহর্ষি পরে ক্রমশ: চতুর্গ, পঞ্চম ও মন্ত্র পক্ষের প্রকাশ করিয়া "বট্পক্ষী" প্রদর্শন করিয়াছেন। বন্ধ পক্ষের ক্রমশ: চতুর্গ, পঞ্চম ও মন্ত্র পক্ষের প্রবাদ করেন না। তাঁহারা তখন নিজের উন্তোব্য নিরাহস্থানের উত্তাবন করিয়া বাদী ও প্রতিবাদী, উভরেরই পরাজন খোষণা করেন। দেখানেই ঐ কথাভাবের সমাপ্তি হয়। পরে ইহা বাক্ত হইবে। ৪০।

#### সূত্র। প্রতিষেধ-বিপ্রতিষেধে প্রতিষেধ-দোষবদ্দোষঃ ॥৪১॥৫০২॥

অমুবাদ। প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত দ্বিতীয় পক্ষরূপ "প্রতিষেধে"র সম্বন্ধে বাদীর কথিত তৃতীয় পক্ষরূপ যে প্রতিষেধ, তাহাতেও প্রতিষেধের দোষের হ্যায় দোষ। ( অর্থাৎ বাদীর ঐ তৃতীয় পক্ষরূপ প্রতিষেধক বাক্যপ্ত অনৈকান্তিক। প্রতিবাদী পুনর্বার এইরূপ উত্তর করিলে উহা উক্ত স্থলে চতুর্থ পক্ষ)।

ভাষ্য। যোহয়ং প্রতিষেধহিপ সমানো দোষোহনৈকান্তিকত্ব-মাপাদ্যতে সোহয়ং প্রতিষেধস্য প্রতিষেধহিপ সমানঃ।

তত্রানিত্যঃ শব্দঃ প্রয়ত্নানন্তরীয়কত্বাদিতি সাধনবাদিনঃ স্থাপনা

প্রথমঃ পক্ষঃ। প্রয়ন্ত্রকার্য্যানেকত্বাৎ কার্য্যসম ইতি দূৰণবাদিনঃ প্রতিষেধহেতুনা দ্বিতীয়ঃ পক্ষঃ। স চ প্রতিষেধ ইত্যুচ্যতে। তন্ত্রান্ত প্রতিষেধহেপি সমানো দোষ ইতি তৃতীয়ঃ পক্ষো বিপ্রতিষেধ উচ্যতে। তন্মিন্ প্রতিষেধবিপ্রতিষেধেহিপি সমানো দোষোহ-নৈকান্তিকত্বং চতুর্বঃ পক্ষঃ।

অমুবাদ। এই ষে, "প্রতিষেধে"ও অর্থাৎ প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যেও সমান দোষ অনৈকান্তিকত্ব (বাদী কর্তুক) আপাদিত হইতেছে, সেই এই দোষ প্রতিষেধের প্রতিষেধেও অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্ত প্রতিষেধক বাক্যের প্রতিষেধক বাদীর বাক্যেও সমান। অর্থাৎ বাদীর অভিমত যুক্তি অমুসারে তাঁহার নিজবাক্যও অনৈকাস্তিক। সেই স্থলে অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর পূর্বেবাক্তরূপ "কথাভাদ" স্থলে (১) "অনিত্যঃ শব্দঃ প্রযন্তানন্তরীয়কত্বাৎ" ইত্যাদি বাক্যের দ্বারা সাধনবাদীর স্থাপনা অর্থাৎ বাদার নিজপকস্থাপক "অনিত্যঃ শব্দঃ" ইত্যাদি আয়বাক্য প্রথম পক্ষ। (২) "প্রযত্নকার্যানেকরাৎ কার্য্যসমঃ" এই (৩৭শ) সূত্রোক্ত প্রতিষেধহেতুর দারা ( "কার্য্যসম" নামক জাত্যুক্তরের দারা ) দূযণবাদীর ( প্রতিবাদীর ) বিতীর পক্ষ অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্ত জাত্যুত্তররূপ বাক্যই ঐ স্থলে বিতীয় পক্ষ। তাহাই "প্রতিষেধ" ইহা কথিত হইয়াছে অর্থাৎ প্রতিবাদীর উক্ত জাত্যুত্তরই এই সূত্রে "প্রতিবেধ" শব্দের ছারা গৃহীত হইয়াছে। (৩) "প্রতিবেধেহিপ সমানো দোষঃ" এই তৃতীয় পক্ষ অর্থাৎ ঐ সূত্রোক্ত বাদীর প্রতিষেধক বাক্য, সেই ইহার অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রতিবাদার বাক্যরূপ দিতীয় পক্ষের "বিপ্রতিষেধ" উক্ত হইয়াছে অর্থাৎ এই সূত্রে "বিপ্রতিষেধ" শব্দের দারা পূর্বেধাক্ত বাদীর বাক্যরূপ তৃতীয় পক্ষ গৃহীত হইয়াছে। (৪) সেই প্রতিষেধ-বিপ্রতিষেধেও অর্থাৎ বাদার ঐ বাক্যরূপ তৃতীয় পক্ষেও সমান দোষ অনৈকান্তিকত্ব, অর্থাৎ প্রতিবাদীর এইরূপ বাক্য চতুর্থ পক্ষ।

টিপ্রনী। পূর্ব্বহ্বের বারা বাদীর যে উত্তর কবিত হইয়াছে, তহ্বরে প্রতিবাদী বলিতে পারেন যে, আমার প্রতিবেধর বে বিপ্রতিবেধ আপনি বলিতেছেন, তাহান্তেও ঐ প্রতিবেধর দোবের আর দোব অর্থাং অনৈকান্তিকজনার। তাংপর্যা এই যে, আমার প্রতিবেধক বাক্য বেমন নিজের অরূপের প্রতিবেধক না হওয়ার প্রতিবেধক নাখনে উহা ঐকান্তিক নহে—অনৈকান্তিক, ইহা আপনি বিনিয়াছেন, তাহা হইলে তজ্ঞপ আপনার ঐ প্রতিবেধক বাক্যও নিজের অরূপের প্রতিবেধক না হওয়ার প্রতিবেধ-সাধনে ঐকান্তিক নহে; স্কতরাং অনৈকান্তিক, ইহাও প্রাকার্য্য। স্কতরাং উক্ত বাক্যের বারাও আপনি আমার বাক্যের পারকজ্বের প্রতিবেধ করিতে পারেন না। মহর্ষি এই স্থরের

ৰাৱা উক্ত হলে প্ৰতিবাদীর উক্তরণ উত্তর ব্যক্ত করিয়াছেন। উক্ত "কথাভাদ" হলে প্রতিবাদীর এই উত্তরই চতুর্য পক্ষ। হতে "প্রতিষেধ" শব্দের হারা প্রতিবাদীর পূর্ব্বোক্ত জাত্যুত্তররূপ দিতীয় পক্ষ গৃহীত হইরাছে। পরে "বিপ্রতিষেধ" দক্ষের হারা বাদীর পূর্ব্বোক্ত জাত্যুত্তররূপ তৃতীর পক্ষ গৃহীত হইরাছে। প্রতিবাদী ভাহাতেও প্রতিষ্কেষের দোবের ভার দোব কর্যাছ ক্ষেনকান্তিকছদোব, ইহা বলিলে ভাহার ঐ উত্তর হইবে চতুর্য পক্ষ। সর্ব্বান্তে বাদীর নিজ্ঞ পক্ষস্থাপক "অনিতাঃ শক্ষঃ" ইত্যাদি ভাহ্ববাক্য প্রথম পক্ষ। ভার্যকার পরে এখানে বথাক্রমে ঐ পক্ষচতুইর বাক্ত করিরা বলিয়াছেন ৪১॥

## সূত্র। প্রতিষেধং সদোষমভ্যুপেত্য প্রতিষেধবিপ্রতি-ষেধে সমানো দোষপ্রসঙ্গো মতারুজা ॥৪২॥৫০৩॥

অমুবাদ। প্রতিষেধকে সদোষ স্বীকার করিয়া অর্থাৎ প্রতিবাদী তাঁহার পূর্ববক্ষিত বিতীয় পক্ষরপ "প্রতিষেধ"কে বাদীর কথামুসারে অনৈকান্তিক বলিয়া স্বীকার করিয়াই প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে অর্থাৎ বাদীর কথিত তৃতীয় পক্ষরপ প্রতিষেধক বাক্যেও তুল্য দোষপ্রসঙ্গ "মতানুজ্ঞা।" (অর্থাৎ প্রতিবাদী উক্ত স্থলে নিজ পক্ষে অনৈকান্তিকত্ব দোষ স্বীকার করিয়া বাদীর পক্ষেও ঐ দোষের প্রসঞ্জন বা আপত্তি প্রকাশ করায় তাঁহার "মতানুজ্জা" নামক নিগ্রহস্থান হয়। উক্ত স্থলে পরে বাদীর এইরূপ উত্তর প্রথম পক্ষ)।

ভাষ্য। "প্রতিষেধং" দ্বিতীয়ং পক্ষং "সদোষসভ্যুপেত্য" তছুদ্ধার-মকুত্বাহসুজ্ঞায় "প্রতিষেধবিপ্রতিষেধে" তৃতীয়পক্ষে সমানমনৈকান্তিকত্ব-মিতি সমানং দূষণং প্রসঞ্জয়তো দূষণবাদিনো মতানুজ্ঞা প্রসঞ্জয়ত ইতি পঞ্চমঃ পক্ষঃ।

অমুবাদ। প্রতিষেধকে (অর্থাং) বিতীয় পক্ষকে সদোষ স্বীকার করিয়া (অর্ধাং) তাহার উদ্ধার না করিয়া, মানিয়া লইয়া প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে (অর্থাং) তৃতীয় পক্ষে অনৈকান্তিকর সমান, এইরূপে তুল্য দৃষণপ্রসঞ্জনকারী অর্থাং বাদীর ক্থিত তৃতীয় পক্ষও অনৈকান্তিক, এইরূপ আপত্রিপ্রকাশকারী দৃষণবাদীর (প্রতিবাদীর) "মৃতামুজ্ঞা" প্রসক্ত হয়, ইহা পঞ্চম পক্ষ।

টিপ্লনী। পূর্বাস্থ্যের বারা প্রতিবাদীর বে উত্তর (চতুর্ব পক্ষ) কবিত হইরাছে, তত্ত্তরে বালীর বাহা বক্তব্য (পক্ষম পক্ষ), তাহা এই স্থয়ের বারা কবিত হইরাছে। স্থয়ে "প্রতিবেদ"
শক্ষের অর্থ পুর্বোক্ত বিতীয় পক্ষ অর্থাৎ প্রতিবোদীর জাত্যুত্তরন্ত্রপ প্রতিবেদক বাকা। "প্রতিবেদক

বিপ্রতিষেধ" শব্দের অর্থ পূর্ব্বোক্ত ভৃতীয় পক্ষ অর্থাৎ "প্রতিষেধ্বপি সমানো দোবঃ" এই (৩৯৭) স্ত্রোক্ত বাদীর উত্তরবাকা। বাদী ঐ ভূঙীর পক্ষের দ্বারা প্রতিবাদীর দ্বিভীয় পক্ষমণ প্রতিবেধক বাকো প্রতিবাদীর ভার বে অনৈকাত্তিকর্বদোষ বলিয়াছেন, প্রতিবাদী উহার খণ্ডন না করিয়া অর্থাৎ স্বীকার করিহাই বাদীর কথিত তৃতীর গঞ্চরণ উত্তরবাকোও তৃণ্যভাবে ঐ দোষেরই আপত্তি প্রকাশ করিয়াছেন। স্বতরাং উক্ত ছলে প্রতিবাদীর "মতাস্ক্রা" নামক নিঞ্ছন্তান প্রদক্ত হওয়ার তিনি নিগৃহীত হইয়াছেন, ইহাই ঐ তুলে বাদীর বক্তব্য পঞ্চন পক্ষ। পরবর্ত্তী বিতীর আহ্নিকে "অপকে দোষাভূপেগমাৎ পরপকে দোষপ্রনকো মতামুক্তা" এই (২০শ) সূত্রের দারা মহবি "মতাহজা" নামক নিঞাহয়ানের উক্তরণ ক্ষণ বলিয়াছন। ওদস্পারেই এখানে মহর্ষি বাদীর পুর্কোক্তরূপ উত্তর (পঞ্চম পক্ষ) প্রকাশ করিয়াছেন। তাৎপর্য্য এই বে, উক্ত স্থলে বাদী মহাস্থগণের নিকটে বলিবেন যে, আমি প্রতিবানীর গক্ষেও যে অনৈকান্তিকত্ব বোষ বলিয়াছি, তাহা তিনি থণ্ডন করেন নাই। তিনি ঐ দোব খণ্ডনে সমর্থ হইলে অবশ্রই তাহা করিতেন। স্মতরাং তিনি যে তাঁহার পক্ষেও ঐ দোষ ঘীকার করিয়াই তুলাভাবে আমার গক্ষেও ঐ দোৰ বলিরাছেন, ইহা তাঁহার স্বীকার্যা। স্তরাং তাঁহার পকে "নতাস্থ্রা" নামক নিএহ-স্থান প্রসন্ত হওরায় তাঁহার নিগ্রহ স্বীকার্যা। ক্রম্ভ ভট্ট দৃষ্টান্ত হারা ইহা ব্যক্ত করিবাছেন যে, কোন ব্যক্তি অপরকে চোর বলিলে, সেই অগর ব্যক্তি যে চোর নহেন, ইহাই তাহার প্রক্তি পন্ন করা কর্তব্য। কিন্তু তিনি তাহা করিতে অসমর্থ হইরা যদি সেই ব্যক্তিকে বলেন জে, তুমিও চোর, তাহা হইলে তাঁহার নিজের চৌরত্ব তাঁকতই হয়। স্থতরাং দে স্থলে তিনি অবশ্রই নিগৃহীত হইবেন। এইরূপ উক্ত স্থলে প্রতিবাদী তাহার নিজ পক্ষে বানীর ক্থিত দোৰ খণ্ডনে অনুমূৰ্য হইলা, উহা মানিলা লইলাই বাদীর পক্ষেও তুলাভাবে ঐ দোষের আপত্তি প্রকাশ করার তিনি নিগৃহীত হইবেন। তাঁহার পক্ষে ঐ নিগ্রহন্তানের নাম "মতাক্স্তা" ইহা মনে বাথিতে হইবে ।৪২।

# সূত্র। স্বপক্ষ-লক্ষণাপেকোপপত্ত্যুপসংহারে হেতু- > নির্দেশে পরপক্ষদোষাভ্যুপগমাৎ সমানো দোষঃ॥

11801100811

অনুবাদ। "সপক্ষলকণে"র অর্থাৎ বাদীর প্রথম কথিত নিজপক্ষ হইতে উপিত দোষের (প্রতিবাদীর বিতীয় পক্ষোক্ত দোষের) "অপেক্ষা"প্রযুক্ত অর্থাৎ সেই দোষের উদ্ধার না করিয়া, উহা মানিয়া লইয়া, "উপপত্তি"প্রযুক্ত "উপসংহার" করিলে অর্থাৎ "প্রতিষেধ্যেপি সমানো দোষঃ" এই কথা বলিয়া বাদী প্রতিবাদীর পক্ষেও উপপদ্যমান দোষ প্রদর্শন করিলে এবং হেতুর নির্দেশ করিলে অর্থাৎ উক্ত উপসংহারে অনৈকান্তিকর হেতু বলিলে পরপক্ষের দোষের স্বীকারবশতঃ

অর্থাৎ বাদী প্রতিবাদীর পক্ষে যে দোষ বলিয়াছেন, নিজ পক্ষেও তাহা স্থীকার করায় সমান দোষ। (অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত বাদীর পক্ষেও "মতামুজ্জা" নামক নিগ্রহস্থান প্রসক্ত হয়। প্রতিবাদীর এই উত্তর উক্ত স্থলে যন্ত পক্ষ)।

ভাষ্য। স্থাপনাপকে প্রয়ন্ত্র্কার্য্যানেকত্বাদিতি দোষঃ স্থাপনাহত্বাদিনঃ স্থপকলক্ষণো ভবতি। কল্মাং ? ব্যাপক্ষম্পত্তাং।
সোহয়ং স্থপকলক্ষণে দোষমপেক্ষমাণোহস্ক্ত্যাসূজ্যার প্রতিযেবেহপি সমানো দোষ ইত্যাপপদ্যমানং দোষং পরপক্ষে
উপসংহরতি। ইথঞ্চানৈকান্তিকঃ প্রতিষেধ ইতি হেতুং
নিদ্দিশতি। তত্র স্থপকলক্ষণাপেক্ষ্যোপপদ্যমানদোষোপসংহারে
হতুনির্দেশে চ সভানেন পরপক্ষদোষোহভ্যাপগতো ভবতি।
কথং কৃত্বাং যাং পরেণ প্রয়ন্ত্রকার্য্যানেকত্বাদিত্যাদিনাহনৈকান্তিকদোষ উক্তন্ত্রন্ত্র প্রতিষ্বেশ্বংপি সমানো দোষ ইত্যাহ।
এবং স্থাপনাং সদোষামভ্যপেত্য প্রতিষ্বেশ্বংপি সমানো দোষ ইত্যাহ।
এবং স্থাপনাং সদোষামভ্যপেত্য প্রতিষ্বেশ্বংপি সমানো দোষ প্রসঞ্জয়তঃ
পরপক্ষাভ্যপগমাৎ সমানো দোযো ভবতি। যথাপরস্থ প্রতিষ্বেশ্বং
সদোষমভ্যপেত্য প্রতিষ্বেশ্বিপ্রতির্বেশ্বংপি সমানো দোষপ্রসঞ্চে
মতার্ক্তা প্রসজ্যত ইতি তথাহস্থাপি স্বাপনাং সদোষামভ্যপেত্য
প্রতিষ্বেশ্বংপি সমানং দোষং প্রসঞ্জয়তো মতাক্ত্রা প্রসজ্যত ইতি।
স খল্বয়ং ষ্ঠিঃ পক্ষঃ।

তত্র খলু স্থাপনাহেত্রাদিনঃ প্রথম-তৃতীয়-পঞ্চম-পক্ষাঃ। প্রতিষেধহেত্রাদিনো দ্বিতীয়-চতুর্থ-ঘঠ-পক্ষাঃ। তেবাং সাধবসাধ্তায়াং শীমাংস্থামানায়াং চতুর্থমঠয়োরগাবিশেয়াং পুনরুক্তদোষপ্রসঙ্গঃ। চতুর্থপক্ষে সমানদোষত্বং পরস্ভোচ্যতে প্রতিষেধবিপ্রতিষ্কের প্রতিষেধদোষবদ্দোষ ইতি। য়র্ভেইপি পরপক্ষদোষাত্যুপগমাৎ সমানো
দোষ ইতি সমানদোষভ্রমেরোচ্যতে, নার্থবিশেষঃ কল্চিদন্তি। সমানস্থায়পঞ্চময়োঃ পুনরুক্তদোষপ্রসঙ্গঃ। তৃতীয়পক্ষেইপি প্রতিষেধিশ
সমানো দোষ ইতি সমানত্বমভূপগম্যতে। পঞ্চমপক্ষেইপি

প্রতিষেধবিপ্রতিষেধে সমানো দোষপ্রসঙ্গে হলুপগন্যতে।
নার্থবিশেবঃ কশ্চিছ্চ্যত ইতি। তত্র পঞ্চমষ্ঠপক্ষয়োর্থাবিশেবাৎ
পুনক্ষজ্ঞদোষপ্রসঙ্গঃ। তৃতীয়-চতুর্থয়োর্মতামুক্তা। প্রথমদ্বিতীয়য়োর্বিশেষহেস্থভাব ইতি ষট্পক্যামুভয়োরসিদ্ধিঃ।

কদা বট্পক্ষী ? যদা প্রতিষেপ্রহিপি সমানো দোষ ইত্যেবং প্রবর্ততে। তদোভয়োঃ পক্ষােরসিদ্ধিঃ। যদা তু কার্য্যান্সত্বে প্রযক্তা হেতুত্বমরপলাকিকারণােপপত্তিরিত্যনেন তৃতীয়পক্ষো যুজ্যতে, তদা বিশেষহেত্বচনাৎ প্রযক্তানন্তরমাজ্বলাভঃ শব্দম্ম নাভিব্যক্তিরিতি সিদ্ধঃ প্রথমপক্ষো ন বট্পক্ষী প্রবর্তি ইতি।

ইতি শ্রীবাৎস্থায়নীয়ে ভায়ভাষ্যে পঞ্চমাধ্যায়স্থাদ্যমাহ্নিকম্॥

অমুবাদ। "স্থাপনাপক্ষে" ( বাদীর কথিত প্রথম পক্ষে ) "প্রযত্নকার্য্যানেকস্বাৎ" ইত্যাদি সূত্রোক্ত দোষ অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত অনৈকান্তিকত্ব দোষ, স্থাপনার হেতুবাদার (প্রথমে নিজপক্ষরাপনকারী বাদার) "স্থপকলকণ" হয়। (প্রম্ম) কেন ? (উত্তর) যে হেতু স্বপক্ষ হইতে সমূখিত হয়। (অর্থাৎ বাদী পক্ষ স্থাপন করিলেই প্রতিবাদী বাদার ঐ স্বপক্ষকে লক্ষ্য করিয়া উক্ত দোষের আপত্তি প্রকাশ করার ঐ স্বপক্ষ হইতেই উক্ত দোষের উথিতি হয়। 'স্বভরাং ঐ তাৎপর্য্যে সূত্রে "স্বপক্ষনক্ষণ" শব্দের দারা প্রতিবাদীর কথিত ঐ দোবই গৃহীত হইয়াছে )। সেই এই বাদী "স্বপক্ষলক্ষণ" দোষকে অপেক্ষা করতঃ ( অর্থাৎ ) উদ্ধার না করিয়া স্বীকার করিয়া "প্রতিষেধ্যেপি সমানো দোবঃ" এই বাক্যের দ্বারা উপপদ্যমান দোষকে পরপক্ষে অর্থাৎ প্রতিবাদার পক্ষে উপসংহার করিতেছেন। এইরূপই প্রতিষেধ অর্থাৎ প্রতিষেধক বাক্য অনৈকান্তিক, এই হেতৃ নির্দ্ধেশ করিতেছেন। "স্বপক্ষকণে"র অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত পূর্বেবাক্ত দোধের অপেকা (স্বীকার)প্রযুক্ত সেই উপ-পদ্যমান দোবের উপসংহার এবং হেতুর নির্দেশ হইলে এই বাদী কর্তৃ ক পরপক্ষের দোষ অর্থাৎ প্রতিবাদীর পক্ষে তাঁহার নিজের কথিত দোব স্বীকৃত হয়। (প্রশ্ন) কেমন করিয়া ? (উত্তর) পরকর্তৃক অর্থাৎ প্রতিবাদী কর্তৃক "প্রেমত্রকার্য্যা-নেক্সাৎ" ইত্যাদি বাক্যের দারা যে অনৈকান্তিকস্বদোষ উক্ত হইয়াছে, সেই দোষকে উন্ধার না করিয়া ( বাদা ) "প্রতিষেধেহ পি সমানো দোবঃ" ইহা বলিয়াছেন। এইরূপ

হইলে স্থাপনাকে অর্থাৎ নিজ পক্ষস্থাপক বাক্যকে সদোষ স্থীকার করিয়া প্রতিবেধেও
অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথিত প্রতিষেধক বাক্যেও তুল্য দোষ-প্রসঞ্জনকারীর (বাদীর) পরপক্ষ স্থীকারবশতঃ তুল্য দোষ হয়। (তাৎপর্য) যেমন প্রতিষেধকে সদোষ
স্থীকার করিয়া প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধেও তুল্যদোষপ্রসঙ্গরূপ "মতামুজ্ঞা" পরের
অর্থাৎ প্রতিবাদীর সম্বন্ধে প্রসক্ত হয়, তজ্ঞপ স্থাপনাকে অর্থাৎ নিজের পক্ষমাপক
বাক্যকে সদোষ স্থীকার করিয়া প্রতিবেধেও (প্রতিবাদীর প্রতিষেধক বাক্যেও)
তুল্য দোষপ্রসঞ্জনকারী এই বাদীর সম্বন্ধেও "মতামুজ্ঞা" প্রসক্ত হয়। সেই ইহা
ষষ্ঠ পক্ষ অর্থাৎ উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর এই শেষ উত্তর ষষ্ঠ পক্ষ।

তন্মধ্যে (পূর্বেরাক্ত ষট্পক্ষের মধ্যে ) স্থাপনার হে তুরানীর অর্থাৎ প্রথমে নিজ পক্ষপ্রাপক বাদীর-প্রথম, তৃতীয় ও পঞ্চম পক্ষ। প্রতিষেধ-হেতৃবাদীর অর্থাৎ জাত্যুত্তরবাদী প্রতিবাদীর বিতীয়, চতুর্থ ও বর্ষ্ঠ পক্ষ। সেই বট্পক্ষের সাধুতা ও অসাধুতা মামাংস্যমান হইলে চতুর্থ ও ষষ্ঠ পক্ষের অর্থের অবিশেষপ্রযুক্ত পুনরুক্ত-দোষের প্রসঙ্গ হয়। (কারণ) চতুর্থ পক্ষে "প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে প্রতিষেধের দোষের ভার দোষ" এই বাক্যের দারা (প্রতিবাদী কর্তৃক) পরের অর্থাৎ বাদীর সম্বন্ধে সমানদোষত্ব কথিত হইতেছে। ষষ্ঠ পক্ষেও "পরপক্ষ-দোষের স্বীকারবশতঃ সমান দোষ," এই বাক্যের ঘারা সমানদোষত্বই কথিত হইতেছে, কোন অর্থবিশেষ নাই। তৃতীয় ও পঞ্চম পক্ষেও পুনক্ত্র-দোষপ্রসঙ্গ সমান। (কারণ) তৃতীয় পক্ষেও "প্রতিষ্কেও দোষ তুল্য" এই বাক্যের বারা সমানহ স্বীকৃত হইতেছে। পঞ্চম পক্ষেও প্রতিষেধের বিপ্রতিষেধে সমান-দোষ-প্রসঙ্গ স্বীকৃত হইতেছে। কোন অর্থ বিশেষ কথিত হইতেছে না। তন্মধ্যে পঞ্চম ও ষষ্ঠ পক্ষেরও অর্থের অবিশেষপ্রযুক্ত পুনরুক্ত-দোষ-প্রদন্ধ। তৃতীয় ও চতুর্থ পক্ষে মতামুজ্ঞা। প্রথম ও বিতীয় পক্ষে বিশেষ হেতুর অভাব, এ জন্ম ষট্পকী স্থলে উভয়ের অসিন্ধি, অর্থাৎ উক্ত হলে বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েরই পক্ষসিদ্ধি इय ना।

প্রের) কোন্ সময়ে ষট্পকী হয় ? (উত্তর) যে সময়ে "প্রতিষেধেও সমান দোষ" এইরূপ উত্তর প্রস্তুত হয় অর্থাৎ বাদীও ঐরূপ জাত্যুত্তর করেন। সেই সময়ে উভয় পক্ষের সিদ্ধি হয় না। কিন্তু যে সময়ে "কার্যায়্রস্থে প্রযন্তাহতুত্ব-মনুপলবিকারণোপপতেঃ" এই (৬৮শ) স্ত্রের ছারা অর্থাৎ মহর্ষির ঐ স্ত্রোক্ত য়ুক্তির ছারা তৃতীয় পক্ষ যুক্ত হয় অর্থাৎ বাদী প্রতিবাদীর জাত্যুত্তর খণ্ডন করিতে তৃতীয় পকে ঐ সূত্রোক্ত সত্তরই বলেন, সেই সময়ে প্রয়ন্তর অনন্তর শব্দের আত্মলাভ অর্থাৎ উৎপত্তিই হয়, অভিব্যক্তি হয় না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতৃ কথিত হওয়ায় প্রথম পক্ষ সিদ্ধ হইয়া যায়। (স্তুতরাং) "বট্পক্ষী" প্রবৃত্ত হয় না।

শ্রীবাংস্থায়নপ্রণীত ন্যায়-ভাষ্যে পঞ্চম অধ্যায়ের প্রথম আফ্রিক সমাপ্ত।

টিপ্লনী। মহর্ষি শেষে এই ফুত্রের ছারা উক্ত "কথাভাদ" স্থলে প্রতিবাদীর বক্তবা বর্চ পক্ষ প্রকাশ করিতে বলিরাছেন,—"পরপদ্দেশ্যাভাপগমাৎ সমানো দোনঃ"। অর্থাৎ প্রতিবাদীর কথা এই বে, আমি বানীর পক্ষে বে দোব বলিয়াছি, বানীও আমাত ভার ঐ দোবের উদ্ধার না করিয়া, উহা মানিয়া লইয়া, আমার পক্ষেও আবার ঐ দোষের আগত্তি প্রকাশ করায় সমান দোষ। অর্থাৎ আমার নায় বানীর পক্ষেও "মতাত্ততা" নামক নিগ্রহস্থান প্রসক্ত হওরার তিনিও নিগৃহীত इहेरदन। फेक खल तानी श्राञ्जितानीय कथिक स्ताय चोकाय कतिबाह्मन, देहा किकार प्रवित १ ইহা প্রদর্শন করিতে মংখি কৃত্তের প্রথমে বলিবাছেন,—"অপক্ষলক্ষণাপেকোপণভাগেনহারে হেতনির্দেশে।" অপক বলিতে এখানে বানীর পক্ষ, অর্থাৎ বাদীর প্রথম কথিত "শব্দোহনিতাঃ প্রবর্তানস্বরীয়কতাও" ইত্যাদি স্থাপনাবাকা। বাদী ঐ অপক্ষ বলিলে প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত শ্প্ৰবন্ধকাৰ্য্যানেকড়াৎ" ইত্যাদি (০৭শ) সুৱোক্ত জাত্যস্তৱের বারা বাদীর হেতু এবং স্বপক্ষরণ বাক্যে বে অনৈকান্তিকতদোৰ বনিবাছেন, ভাষাই ভাষাকারের মতে হত্তে "অপক্ষলক্ষণ" শক্ষের ৰারা গুঠীত হইয়াছে। পুর্ব্ধাচার্য্যগণ বিষয় অর্থেও "লক্ষণ" শব্দের প্রয়োগ করিয়া গিয়াছেন। তাহা হইলে অপক বাহার লক্ষণ অর্থাৎ বিষয়, ইহা "অপক্ষণক্ষণ" শব্দের ছারা বুঝা যায়। স্থাতরাং অপক্ষকে বিষয় করিয়াই যে দোষের উথান হয় অর্থাৎ বাদী প্রথমে অপক্ষ না বলিলে প্রতিবাদী যে দোষ বলিতেই পারেন না, এই তাৎপর্যো উক্ত দোষকে "স্থপকলকণ" বলা বার। তাই ভাষাকার বলিয়াছেন,- "অপক্ষসমুখাছাও।" অম্বন্ত ভট্টও লিখিরাছেন,- "ভলক্ষণতংসমুখান-ন্তবিষয়:।" কিন্তু বাচম্পতি হিশ্ৰ, ভ্ৰন্ত ভট্ট, বহদরাজ এবং বর্জনান উপাধ্যায় প্রভৃতি উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর জাতান্তররূপ দিতীয় পক্ষকেই সূজোক্ত "অপক্ষরক্ষণ" শব্দের দারা বাংশ করিয়াছন। পর্লোক "বণকলকণে"র অর্গাৎ প্রতিবাদীর কথিত অনৈকান্তিকত্ব দোষের

১। খণংকৰ লকাতে তহ্বানহাজাতিঃ বণকলক্ষণা অনৈকান্তিকহোৰ্ভাবনলক্ষণা, তানভূপেতা, অহন্ত্ৰ, আতিবেধিংশি অতিকক্ষণে সনানোহনৈকান্তিকহবোৰ ইত্পেপদামানং অপকেংশি দোৰং প্ৰপক্ষে আতিবাহিপক্ষে নাধনবাহ্যাকঃ এই চানিকান্তিকহবোৰ ইত্পেপদামানং অপকেংশি দোৰং প্ৰপক্ষে আহিছালিক নাধনবাহ্যাকঃ এইছানত্তনীহকবাৰনিতাঃ পক্ষ ইতি। তল্পক্ষেম্পান্তিবিষয় "এইজকান্তানেকলা"দিতি প্ৰতিবেহা। তম্পেক্ষাণঅম্ভত্তাহ্যাহ্যাহ অনুতঃ "প্ৰতিবেধ্যণি সনানো দোন" ইত্পেপ্যামানঃ প্রপ্তেক্তনৈকান্তিকহবোৰোপ্যহোহত্তা চ
ক্ষেত্ৰিক্ষিত্ত ইতিহমনৈকান্তিকঃ প্ৰতিবেধ্য ইতি—ভাহ্যজনী।

<sup>&</sup>quot;ৰ"শংকন বাদী নিৰ্দিশ্ৰতে। তত্ত পক্ষা হাগনা, তং জ্ঞাকুতা অবৃত্তো ছিতীয়া পক্ষা বলকলকণা, ততাপেক্ষা-হল্পন্য। ততা প্ৰপক্ষেপ্যপ্ৰভাগনহোৰে "অতিবেহেপি সমানো দোৰ" ইতি প্ৰাপাধিতহোৰোপ্যহাৱে এক্ষাধিতি হেত্নিকিশে চ কিছমানে সমানো মতাস্কানের ইতি ।—তাতিক্যকা।

অথবা তাঁহার কথিত ঐ জাতা্ভরক্ষণ বিতীয় পক্ষের যে আপেকা অর্থাৎ স্থানার, তাহাই "প্রপক্ষণক্ষণাপেক্ষা"। তাবাকার "অন্তর্ভুতা অন্থ্রায়" এইরপ বাাখা করিরা স্থ্রেজি "আপেক্ষা" শক্ষের তাকার অর্থ ই ব্যক্ত করিরাছেন। বরদরাজ উহা স্পষ্টই বলিরাছেন। যুদ্ভিকার বিশ্বনাথও এখানে অপেক্ষা শক্ষের অর্থ বলিরাছেন—সমাদর। তাহাতেও স্থাকার অর্থ বৃথা বার। কিন্তু "অবাকানয়তত্ববোধ" গ্রেছে বর্দ্ধনান উপাধ্যার এখানে "অপেক্ষা" শক্ষের উপেক্ষা অর্থ প্রহণ করিরা স্থ্রার্থরাখ্যা করিরাছেন বে, বাদা প্রতিবাদীর বিতীর পক্ষরপ জাত্যান্তরকে উপেক্ষা করিরা অর্থাৎ উহার খণ্ডন না করিয়া, উহার পরে "প্রতিবেংখিলি সমানো নোহা" এই উপপত্তির উপদংহার করিলে অর্থাৎ উক্ত দোর প্রদর্শন করিলে, তাহাতেও প্রতিবাদীর কথিত দ্বাধান্ত (হত্ত্ব নির্দেশ করিলে অর্থাৎ তাহাতেও কোন দোব না বলিরা পঞ্চম পক্ষে বে "মতান্ত্রজ্ঞা" নামক দোব বলিরাছেন, তাহা বাদীর পক্ষেও সমান। সমান কেন ? তাই মহর্ষি বলিয়াছেন, "পরপক্ষদোবাভূাপগমাৎ" অর্থাৎ বেহেতু চতুর্থপক্ষম্ব প্রতিবাদী বাদীর ভূতীয় পক্ষে যে দোব বলিরাছেন, তাহা পঞ্চমপক্ষম্ব বাদা স্থাকারই করিরাছেন।

ভাষাকার হুত্রোক্ত "উপপদি" ও "উপদংহার" শব্দের হারা পরপক্ষে পূর্ব্বোক্ত "প্রতিবেধহণি সমানো লোবঃ" এই হুত্রোক্ত উপপদামান লোবের উপসংহার, এইরূপ অর্পের ব্যাখ্যা করিরাছেন। প্রতিবাদীর প্রতিবেধক বাক্ষোও তুলা লোব কেন ? এ বিষয়ে বাদী হেতু বলিয়াছেন যে, প্রতিবেধও অনৈকান্তিক। বাদীর এরূপ উক্তিই হুত্রে "হেতুনির্দেশ" শব্দের হারা গৃহীত হইরাছে। ভাষাকার পরে নহর্ষির বক্তব্য বাক্ত করিতে বলিয়াছেন বে, "অপক্ষণক্ষণে"র অর্থাৎ প্রতিবাদীর ক্ষিত পূর্ব্বোক্ত লোবের উদ্ধার না করিয়া বাদী প্রতিবাদীর পক্ষেও উপপদ্যমান লোবের উপসংহার করিলে এবং তাহাতে হেতু বলিলে বাদী কর্ত্তক প্রতিবাদীর পক্ষে কবিত দোব স্থাক্তই হয়। কারণ, প্রতিবাদী দিতীরপক্ষর হইরা প্রথমে "প্রয়ন্ত্রকার্যানেকত্বাৎ" ইত্যাদি স্থ্রোক্ত বে অনৈকান্তিকত্ব দোব বলিয়াছেন, বাদী তাহার উদ্ধার না করিয়া "প্রতিবেধহণ্ডি সমানো দোয়ঃ" এই কথা বলিয়াছেন। এইরূপ হইলে বাদী তাহার নিজের স্থাপনাকে দদোব বলিয়া মানিয়া লইয়াই প্রতিবাদীর প্রতিবেধক বাক্ষোও ঐ দোবের আগত্তি প্রকাশ করার প্রতিবাদীর পক্ষের স্থাকারবশতঃ তুল্য দোব হয়। অর্থাৎ বাদা বে কারণে প্রতিবাদীর সহছে "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহল্পন বলিয়াছেন, ঐ কারণে উক্ত স্থলে বাদীর সম্বন্ধেও "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহল্পন বলিয়াছেন, ঐ কারণে উক্ত স্থলে বাদীর সম্বন্ধেও "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহল্পন বলিয়াছেন, ঐ কারণে উক্ত স্থলে বাদীর সম্বন্ধেও "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহল্পন বলিয়াছেন, ঐ কারণে উক্ত স্থলে বাদীর সম্বন্ধেও "মতান্ত্রজা" নামক নিপ্রহল্পন

<sup>া</sup> ৰপকঃ হাগনাবাহিন আনঃ পকঃ, তলকবো বিতীয়ং পকো আতুত্বাং, ৰপকনকণীহ্বাং, তভাপেকা উপেকা অনুকারঃ জননজনুশপতেঃ "প্রতিবেবংশি সমনো নোব" ইতাভা উপসংহারে প্রতিপাদনবিদরে বো দুবগরণো তেতুর্নায় নিঞ্ছি উক্তশত্ত্বকলাংখন, তর হোবনগুজা বয়া প্রথমকলাংখন বো নতালুজারপো দোব উক্ত দ তবাপি সমান্তবাপি মতালুজা। তৃতঃ চু "গ্রপক্ষোবাভূপেগ্নাং"। তৃতীয়ককাবাং চতুর্বকলাংখন নয়া বো বোব উক্তর্থা তর্পগ্নামিতি ক্রার্থা: — অবীকানহত্র-বোব।

হর। ভাষাকার পরে ইহা ব্যক্ত করিয়া বুঝাইয়াছেন। উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর ঐ শেষ উক্তর বর্গ পক।

পুর্বোক্ত বই পক্ষের মধ্যে প্রথম, তৃতীয় ও পঞ্চম পক্ষ বাদীর পক্ষ এবং দিতীয়, চতুর্ব ও বর্চ পক্ষ প্রতিবাদীর পক্ষ। "পক্ষ" শদ্ধের হারা বাদী ও প্রতিবাদীর বাক্যবিশেষই উক্ত স্থলে গৃহীত হইরাছে, ইহা পূর্বের বলিয়াছি। এখানে নথাক্রমে উক্ত ষ্টুপক্ষ প্রদর্শন করিতেছি।

- >। সর্বাথে বাদী বলিলেন,—"শব্দোহনিতাঃ প্রযন্তানস্তরীয়কস্বাৎ" ইত্যাদি। বাদীর ঐ স্থাপনাবাক্তি প্রথম পক্ষ।
- ২। পরে প্রতিবাদী সহতর করিতে অসমর্থ হইনা, পূর্ব্বোক্ত "প্রযন্ত্রকার্য্যানেকরাৎ" ইত্যাদি
  (৩৭শ) ক্রোক্ত জাত্যুত্রর করিলেন। অর্থাৎ প্রতিবাদী বলিলেন বে, প্রবংদ্রর অনন্তর শব্দের
  কি উৎপত্তিই হয়, অথবা অভিয়ক্তি হয় ? প্রয়ন্তর অনন্তর শব্দের উৎপত্তি কিন্তু অসিত্র।
  কারশ, কোন বিশেষ হেত্র হারা উহা সিদ্ধ করা হয় নাই। প্রতরাং শব্দের অনিতান্ধনাধনে প্রশাস্তর অনন্তর উৎপত্তি হেত্ হইতে পারে না। যাহা অসিত্র, তাহা হেত্ হর না।
  কতএব বাদী প্রয়ন্তর অনন্তর অভিয়ক্তিই হেত্ বলিয়াছেন। কারণ, শব্দে উহা সিদ্ধ,
  উহা আমারও স্থাকত। কিন্ত উহা অনৈকান্তির অর্থাৎ ব্যতিচারী। কারণ, অনেক বিদ্যমান
  পদার্থেরও প্রয়ন্তর অনন্তর অভিয়ক্তি হয়। অনেক নিত্য পদার্থেরও প্রয়ন্তর অনন্তর অভিয়ক্তি
  বা প্রত্যক্ষ হয়। স্থতরাং প্রস্কার অনন্তর অভিয়ক্তিও শব্দের অনিতান্ধ সাধনে হেত্ হয় না।
  কতএব বাদীর ঐ সমন্ত বাক্য হারাও শব্দের অনিতান্ধ সিদ্ধ হয় না। কারণ, উক্ত অর্থে তাহার
  ঐ সমন্ত বাক্যও অনৈকান্তির। যে বাক্যোক্ত হেত্ অনৈকান্তিক, সেই বাক্যও অনৈকান্তিক
  হিবে। প্রতিবাদীর এই জাত্যুত্তর উক্ত স্থনে বিত্তীর পক্ষ।
- গরে বানী সহত্তরের হারা উক্ত উত্তরের পশুন করিতে অসমর্থ হইয়া অর্থাৎ প্রতিবাদীর ক্ষিত অনৈকান্তিকত্বদাবের উদ্ধার না করিয়া, উহা মানিয়া নইয়া বলিলেন,—"প্রতিবেধহাপি সমানো দোবং"। অর্থাৎ বালী বলিলেন বে, বলি অনৈকান্তিক বলিয়া আমার ঐ বাক্য সাধক না হয়, তাহা হইলে আপনার বে, প্রতিবেধক বাক্য, তাহাও আমার বাক্যের অসাধকত্বের সাধক হয় না। কারণ, আপনার ঐ প্রতিবেধক বাক্যও ত অনৈকান্তিক। বালীর এইয়প জাত্যভার উক্ত ত্বনে তৃতীয় পক্ষ।
- ৪। পরে প্রতিবাদী উক্ত উত্তরের থণ্ডন করিতে অসমর্থ হইরা অর্থাৎ নিজবাকো বাদীর কথিত অনৈকান্তিকর দোবের উদ্ধার না করিয়া, উহা মানিয়া লইয়া বলিলেন,—"প্রতিবেধ-বিপ্রতিবেধে প্রতিবেধনার বেদার:।" অর্থাৎ আমার প্রতিবেধক বাকোর যে বিপ্রতিবেধ, অর্থাৎ আপনার "প্রতিবেধেশি সমানো দোব:" এই বাক্য, তাহাতেও আপনার কথিত দোবের তুলা দোব। অর্থাৎ তাহাও আমার প্রতিবেশক বাকোর ভার অনৈকান্তিক। প্রতিবাদীর এইরপ জাত্যন্তর, উক্ত হলে চতুর্থ পক্ষ।

- ে। পরে বালী তাঁহার নিজবাকে। প্রতিবাদীর কথিত অনৈকান্তিকত্ব দোবের উদ্ধার না করিয়া অর্থাৎ উহা মানিরা লইরা বলিলেন যে, আপনার নিজের প্রতিষ্থেক বাক্ষ্যে আমি বে অনৈকান্তিকত্ব দোব বলিরাছি, তাহা আপনি মানিরা লইরা, আমার পক্ষেও ঐ দোবের আপত্তি প্রকাশ করার আপনার সহদ্ধে "মতামুক্তা" নামক নিগ্রহন্থান প্রসক্তা হইরাছে। অভ এব আপনি মধ্যস্থগণের বিচারে নিগুহাত হইবেন।
- ৬। পরে প্রতিবাদীও তুলাভাবে বলিলেন যে, আপনিও আপনার প্রথম পক্ষরপ নিজবাকো আমার কথিত অনৈকান্তিকত্ব দোবের উদ্ধার না করিয়া অর্থাৎ উপ্লা মানিয়া লইয়া, আমার কথিত বিতীয় পক্ষরণ প্রতিবেধক বাক্যেও "প্রতিবেধকণি দর্মানো দোধঃ" এই কথা বলিয়া অর্থাৎ আপনার ভৃতীয় পক্ষের দারা ঐ অনৈকান্তিকত্ব দোবের আপত্তি প্রকাশ করার আপনার সহজ্ঞেও "মতাক্স্প্রতা" নামক নিগ্রহন্তান প্রদক্ত হুইয়াছে। অত এব মহাত্বগণের বিচারে আপনিও কেন নিগ্রহীত হুইবেন না । প্রতিবাদীর এই শেব উত্তর উক্ত স্থলে যার্চ পক্ষ।

পূর্ব্বোক্ত ষ্ট্পক্ষী হলে বাদী ও প্রতিবাদী কাহারই মতসিদ্ধি হর না। স্বতরাং উহার দারা তব-নির্বন্ধও হর না, একতরের জন্মলাভও হর না। অতএব উহা নিফল। ভাষাকার পরে ইহা যুক্তির ছারা বুৰাইতে বলিবাছেন বে, পূৰ্বেলিক বট পক্ষের মধ্যে কোন্ পক্ষ সাধু এবং কোন্ পক্ষ অসাধু, ইহা মীমাংজ্ঞান ২ইলে অর্থাৎ মধ্যস্থগণ কর্তৃক বিচার্যামাণ হইলে, তথন তাঁহারা ব্রিতে পারেন বে, প্রতিবাদীর কথিত চতুর্থ পক্ষ ও ষ্ঠ পলে অর্থের বিশেষ না থাকার পুনকক্ত-দোষ। কারণ, প্রতিবাদী চতুর্ব পক্ষে "প্রতিবেধ-বিপ্রতিবেধে প্রতিবেধদোষবদ্দোষঃ" এই বাক্যের দারা বাদীর কৰিত তৃতীয় পকে সমানদোৰত বলিয়াছেন এবং ষষ্ঠ পকেও তিনি "পরপক্ষদোৰাভাগগমাৎ সমানো দোষঃ" এই কথা বলিয়া বাদীর পঞ্চম পক্ষে সমানদোবস্থই বলিয়াছেন! কোন কর্ব বিশেষ বলেন নাই। এইরূপ বাদীর কথিত তৃতীয় ও পঞ্চন পক্ষেও পুন্জক্ত-দোষ। কারণ, বাদী ভৃতীয় পক্ষেও "প্রতিবেধেহপি সমানো দোষঃ" এই বাকোর বারা দোবের সমানত স্থীকার করিয়াছেন এবং পঞ্চম পক্ষেও "প্রতিষেধ-বিপ্রতিষেধে সমানো লোষপ্রসঙ্গাইহা বলিয়া ভূল্যদোষপ্রসঙ্গ স্বীকার করিরাছেন। কোন কর্ম বিশেষ বলেন নাই। এইরূপ বাদীর পঞ্চম পক্ষ ও প্রতিবাদীর ষষ্ঠ পক্ষে কোন অৰ্থ বিশেষ না থাকায় পুনুক্তজ্ব-দোষ। বাদীর তৃতীয় পক্ষ ও প্ৰতিবাদীর চতুৰ্থ পক্ষে মতাহুজ্ঞানোর। কারণ, নিজপকে নোব স্বীকার করিবা, পরপক্ষে তুলাভাবে ঐ নোবের প্রদক্ষে "মতাকুজা" নামক নিগ্রহতান বলে। বানীর প্রথম পক্ষ ও প্রতিবাদীর দিতীয় পক্ষে বিশেষ হেতু নাই। অর্থাৎ বাদী প্রথমে নিজপক স্থাপন করিরা, তাঁহার অভিমত হেতু যে শব্দে অসিদ্ধ নতে, ইয়া প্রতিপাদন করিতে প্রবড়ের অনস্তর শক্তের বে উৎপত্তিই হয়, অভিবাক্তি হয় না, এ বিষয়ে কোন বিশেব হেতু বলেন নাই। এইরূপ বিভীয় সক্ষে প্রতিবাদীও প্রথক্তের অনস্তর শব্দের অভিব্যক্তিই হয়, উৎপত্তি হয় না, এ বিষয়ে কোন বিশেষ হেড় বলেন নাই। শত এব উক্ত বট্পকী স্থলে পুনকক-দোৰ, মতাত্মজা-দোৰ এবং বিশেষ হেতুর অভাববশতঃ বাদী ও প্রতিবাদী কাহারই পক্ষসিদ্ধি হর না। উদ্যোতকর পরে ইহার হেতু বলিয়াছেন,—"অযুক্তবাদিয়াৎ"। অর্থাৎ

উক্ত স্থলে বানী ও প্রতিবাদী উভয়েই স্বযুক্তবাদী। স্থতরাং উক্ত স্থলে মধ্যস্থগদের বিচারে উভরেই নিগৃহীত হইবেন।

কোন সমরে উক্ত "বট পক্ষী" প্রবৃত্ত হর । অর্থাৎ উক্তরণ বট্ণক্ষীর মূল কি । ইহা ব্যক্ত করিতে ভাষ্যকার শেষে বণিয়াছেন যে, যে সময়ে বাণী ও প্রতিবাদীর ভাষ "প্রতিষেধেংশি সমানো লোব:" এই কথা বলিয়া জাতান্তর করেন, সেই সময়েই বট্পকী প্রবৃত্ত হয়। অর্থাৎ বাদীর উক্ত জাতান্তরই উক্ত হলে হট্পক্ষীর মূল। কারণ, বাদী ভূতীয় পক্ষে ঐ জাত্যুত্তর করাতেই প্রতিবাদীও চতুর্থ পক্ষে ঐরূপ জাত্যুত্তর করিচাছেন। নচেৎ তাঁহার ঐরপ চতুর্থ পক্ষের অবদরই হইত না; ভাষাকার পরে ইহা ব্যক্ত করিছা বলিছাছেন। ভাষা-কারের সেই কথার তাৎপর্যা এই বে, বাদীর পুর্বোক্ত "শক্ষোহনিতাঃ প্রবদ্ধানস্তরীয়কস্বাৎ" ইত্যাদি প্রথম পক্ষের পরে প্রতিবাদী পূর্ব্বোক্ত "প্রথম কার্যানেকরাৎ" ইত্যাদি স্থরোক্ত কাত্যন্তর করিলে বাদী যে উত্তরের বারা উহার খণ্ডন করিবেন, তাহা মহর্ষি পরে "কার্যাভ্যত্বে প্রথক্তাহেতৃত্বমন্ত্রপদরি-কারণোশপত্তেঃ" এই (০৮শ) স্থাভের দারা বলিয়াছেন। বাদী নহর্ষি-কথিত ঐ স্তুত্তর বলিলে প্রবাদ্ধের অনস্তর শব্দের বে উৎপত্তিই হয়, অভিবাক্তি হয় না, এ বিষয়ে বিশেষ হেতু কবিত হওয়ায় তদ্বারা তাঁহার প্রথম পক্ষই দিব হইয়া যাইবে । স্কুতরাং তথন আর প্রতিবাদীর পূর্বোক্তরণ চতুর্থ পক্ষের প্রবৃত্তি সম্ভবই হইবে না। অত এব ঐ স্থলে পুর্বোক্তরূপে বট্পক্ষীর প্রবৃত্তি হইতে পারে না। ফলকথা, প্রতিবাদী জাত্যভর করিলে বাদী মহর্ষি-কথিত সভ্তভের ছারাই উহার খণ্ডন করিবেন। তাহা হইলে আর পুর্ব্বোক্তরণে "ষট্পক্ষী"র সন্তাবনাই থাকিবে না। পূর্বেজিকরণ ধটপক্ষী বা কথাভাগ একেবারেই নিফল। কারণ, উহার ঘারা কোন ভড়-নির্বন্ত হর না, একতরের জয়ণাভও হর না; স্থতরাং উহা কর্তবা নহে। মহবি ইহা উপদেশ করিবার জন্মই জাতি নিরূপণের পরে এই প্রকরণের দারা ঐ বার্ঘ "বট্ পক্ষী" প্রদর্শন করিরাছেন। পরস্ত কোন খনে প্রতিবাদী জাত্যন্তর করিলে পরে সভ্তরের ক্তুর্তি না হওয়ায় বাদীও জাত্যন্তর করিলে পরে সত্তর প্রবশের সন্তাবনা করিয়া ঐ স্থলে মধাস্থগণ বট্পালী পর্যান্তই প্রবণ করিবেন। ভাহার পরে তাঁহারা বাদী ও প্রতিবাদীকে ঐ ব্যর্থ বিচার হইতে নিব্রুত করিলা, উভরেরই প্রাজর ৰোষণা করিবেন। মহর্ষি এইরূপ উপদেশ স্থচনার জন্তও এথানে হট্পক্ষী প্র্যান্তই প্রদর্শন করিয়াছেন। অভরাং উজজাপে শতপক্ষী ও সংপ্রপক্ষী প্রভৃতি কেন হইবে না ? এইরূপ আগতিও হইতে পারে না। তবে কোন হলে যে পুর্বোক্তরণে "বিপক্ষী" প্রভৃতি হইতে পারে, ইহা পূর্ব্দে বলিয়াছি ।৪০।

#### ষ্ট্ৰক্ষীৰূপ কথাভাদ-প্ৰকৰণ সমাপ্ত 1> গা

এই আহিকের প্রথম তিন হ্র (১) সংগ্রতিগক্ষদেশনাভাস-প্রকরণ। পরে তিন হ্র (২) লাভিবট্কপ্রকরণ। পরে হই হ্র (৩) প্রাপ্তাপ্রাপ্তিম্থানন্ধবাহিবিকরোপক্রমজাভিষয়-প্রকরণ। পরে তিন হর (৪) যুগনন্ধবাহিপ্রসঙ্গ্রপ্রভিদ্যজাভিষয়প্রকরণ। পরে হই হত্ত (৫) অনুংপত্তিসমপ্রকরণ। পরে ছই হত্ত (৬) সংশয়সম প্রকরণ। পরে ছই হত্ত (৭)
প্রকরণসম প্রকরণ। পরে তিন হত্ত (৮) অহেতৃসম প্রকরণ। পরে ছই হত্ত (৯) অর্থাপত্তিসম
প্রকরণ। পরে ছই হত্ত (১০) অবিশেবসম প্রকরণ। পরে ছই হত্ত (১১) উপপত্তিসম প্রকরণ।
পরে ছই হত্ত (১২) উপলব্ধিসম প্রকরণ। পরে তিন হত্ত (১০) অনুপলব্ধিসম প্রকরণ। পরে
তিন হত্ত (১৪) অনিতাসম প্রকরণ। পরে ছই হত্ত (১৫) নিতাসম প্রকরণ। পরে ছই হত্ত
(১৬) কার্যাসম প্রকরণ। তাহার পরে পাঁচ হত্ত (১৭) ক্যাভাস-প্রকরণ।

১৭ প্রকরণ ও ৪০ পূত্রে পঞ্চম অধ্যারের প্রথম আহিক সমাধ্য।

#### দ্বিতীয় আহ্নিক।

ভাষ্য। বিপ্রতিপত্তাপ্রতিপত্ত্যোবিবকল্পান্ধিগ্রহন্থান-বছত্বমিতি সংক্ষেপ-ণোক্তং, তদিদানীং বিভল্পনীয়ম্। নিগ্রহন্থানানি থলু পরাজয়বস্ত্নাপ-রাধাধিকরণানি প্রায়েণ প্রতিজ্ঞাদ্যবয়বাশ্রেয়াণি,—তত্ত্বাদিনমতত্ত্বাদিন-ঞ্চাভিসংপ্রবস্তে।

অনুবাদ। বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির বিকল্পবশতঃ অর্থাৎ বাদী ও প্রতিবাদীর বিরুদ্ধজ্ঞানরূপ ভ্রম ও অজ্ঞতার নানাপ্রকারতাপ্রযুক্ত নিগ্রহস্থানের বহুত্ব, ইহা সংক্ষেপে উক্ত হইয়াছে, তাহা এখন বিভঙ্কনীয়, অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত নিগ্রহস্থানের বিভাগাদির দারা সেই বহুত্ব প্রতিপাদনীয়। নিগ্রহস্থানগুলি পরাজয়ন বস্তু (অর্থাৎ) অপরাধের আশ্রয়, প্রায়শঃ প্রতিজ্ঞাদি অবয়বাশ্রিত,—তত্ববাদী ও অত্তবাদী পুরুষকে অর্থাৎ "কথা" স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী পুরুষকেই নিগৃহীত করে।

তিপনী। "জাতি"র পরে "নিগ্রহন্থান"। ইহাই গোতমোক্ত চরম পদার্থ। মহর্ষি গোতম প্রথম অধ্যারের শেষে "বিপ্রতিপত্তিরপ্রতিপত্তিশ্চ নিগ্রহন্থানং" (২١১৯) এই স্করের নারা বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তিকে নিগ্রহন্থান বলিয়া সর্কাশের স্থানের নারা বাদী ও প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তির বহুপ্রকারতাবশতঃ ঐ নিগ্রহন্থান যে বহু, ইহা সংক্রেপে বলিয়াহেন। কিন্তু দেখানে ইহার প্রকারতের ও তাহার সমন্ত লক্ষণ বলেন নাই। এই অধ্যায়ের প্রথম আহিকে তাহার পূর্কোক্ত "ভাতি" নামক পঞ্চদশ পদার্থের স্বিশেষ নির্মাণপূর্কক শেষে অবসর-সংগতিবশতঃ এই বিতীয় আহিকে তাহার পূর্কোক্ত চরম পদার্থ নিগ্রহন্থানের স্বিশেষ নির্মণ করিয়া তাহার অবশিষ্ট কর্ত্তব্য সমাপ্ত করিয়াহেন। ফলকথা, পূর্কোক্ত নিগ্রহন্থানের প্রকারতের ও তাহার সমন্ত লক্ষণ বলাই মহর্ষির এই শেষ আহ্নিকের প্রয়োজন। তাই ভাষ্যকার প্রথমে ঐ প্রয়োজন প্রকাশ করিয়াহেন।

ভারতার পরে এখানে নিগ্রহন্তানগুলির সামান্ত পরিচর প্রকাশ করিতে প্রথমে বলিয়াছেন দে, নিগ্রহন্তানগুলি পরাজ্যবন্ত কর্বাৎ "জয়" ও "বিতভা" নামক কথার বাদী ও প্রতিবাদীর বাস্তব পরাজ্যের বাস্তব স্থান বা কারণ। তাৎপর্য্যাতীকাকার ভাষ্যকারের ঐ কথার উদ্দেশ্য বাক্ত করিয়াছেন বে, বাহানিগের মতে বাদী ও প্রতিবাদীর সমস্ত সাধন ও দুয়ণপ্রকার বাস্তব

১। তব ব এবনাতঃ—সংক্রিছাং নাধনদ্বনপ্রকারো বৃদ্ধান্তারো নাবারং ইতি তান প্রত্যাহ—"পরাজয়বত্নী"তি। গরালয়ো বসতোবিতি পরালয়য়য়ানীতার্থা। কালনিকবে কলনায়াঃ সর্করে ক্লভয়াৎ সাধনদ্বক্
ব্বয়ান আনিতি ভাবঃ। নির্হয়ানানি পর্বায়েরেরের পরিয়তি "অপরাবে"তি।—তাৎপর্বাজিকা।

নতে, ঐ সমন্তই কাল্লনিক, দেই বৌদ্ধসন্তাদান্ত্রিশেককে লক্ষ্য করিবা ভাষ্যকার নিশ্রহন্তানগুলিকে বিল্যাছেন পরাজ্ববস্তা। বাদী অথবা প্রতিবাদীর পরাজ্য যাহাতে বাদ করে অর্থাৎ যাহা পরাজ্যের বাস্তব স্থান বা কারণ, ইহাই ঐ কথার অর্থ। "বস"ধাতুর উত্তর "তুন"প্রতাদনিপার "বস্ত্র" শব্দের দ্বারা ভাষ্যকার স্থানা করিয়াছেন যে, বাদী ও প্রতিবাদীর সমস্ত সাধন ও দুষণপ্রকার এবং জন-পরাজ্যাদি সমস্তই বাস্তব, ঐ সমস্ত কাল্লনিক নহে। কাল্লনিক ইইলে বাদী ও প্রতিবাদীর সাধন ও দূরণের ব্যবস্থা বা নিয়ম হইতে পারে না, স্কৃতরাং জন্মপরাজ্যবাবস্থাও ইইতে পারে না। কারণ, কল্লনা দর্মজ্যই স্থানত। যাহার জন্ম হইরাছে, তাহারও পরাজ্য কল্লনা করিয়া পরাজ্য বোষণা করা যায়। তাহা ইইলে কুল্লাপি জন্ম পরাজ্য নির্ণয় হইতেই পারে না। স্কৃতরাং নিশ্রহন্থানগুলির হারা বাদী বা প্রতিবাদীর বাস্তব অপরাধই নির্ণাত হন্ন, ইহাই স্থানার্যা। ভাষ্যকার তাহার বিবিক্তির এই অর্থ ই ব্যক্ত কথিতে পরে আবার বলিয়াছেন,—"আন্তাহাণিকরণানি"। অর্থাৎ নিশ্রহন্তানগুলি বাদী বা প্রতিবাদীর বাস্তব অপরাধের স্থান। উহার মধ্যে "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রস্তৃতি অধিকাংশ নিশ্রহন্থানই প্রতিজ্ঞাহি কোন অবন্ধরকে আশ্রম করিনাই সম্ভব হন্ন, ইহা প্রকাশ করিতে ভাষ্যকার শেষে বনিয়াছেন,—"প্রান্তেশ প্রতিজ্ঞাদাবন্ধবাশ্রাণি"। পরে ইহা বুনা যাইবে।

এখন এই "নিগ্রহন্তান" শব্দের অন্তর্গত "নিগ্রহ" শব্দের অর্থ কি ? এবং কোথায় কাহার কিরুপ নিগ্রহ হয়, এই সমত বুঝা আবহাক। ভাষ্যকারের পূর্ব্বোক্ত বাখ্যার দারা বুঝা বায়, "নিগ্রহ" শব্দের অর্থ পরাজয়। উদর্যনাতার্থা ঐ পরাজর পদার্থের অর্রণ বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন বে, "কথা"হলে যে বাদী বা প্রতিবাদীর নিছের অহন্তার থণ্ডিত হয় নাই, তৎকর্তৃক যে অপরের অর্থাৎ উহারর প্রতিবাদীর অহন্তারের থণ্ডন, ভাহাই তৎকর্তৃক আপরের পরাজর এবং উহারই নাম নিগ্রহ। "বাদ," "জল্ল" ও "বিতণ্ডা" নামে বে ত্রিবিধ কথা, ভাহাতেই নিগ্রহশ্বান কথিত হইয়ছে। অল্পত্র "প্রতিজাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহশ্বান নহে। উদ্যানাতার্য্যের ব্যাখ্যামুদ্যারে ব্যান্যাজ এবং শব্দের বিশ্রহ প্রেলিক্তর্প কথাই বলিয়াছেন"। প্রশ্ন হয় যে, জিগীবাশুল নিখ্য ও গুরুর কেবল তন্ত্র-নির্বাব্দেশ্রে যে "বাদ" নামক কথা হয়, তাহাতে বাদী ও প্রতিবাদী কাহারই অহন্তার না থাকার পূর্ব্বোক্ত পরাজ্বরূপ নিগ্রহ কিরপে হইবে ? জিগীবা না থাকিলে দেখানে ও জয় পরাজয় বলাই যাধ্য না। ভাষদর্শনের সর্ব্বেথান স্থ্রের ভাষা-বাাধ্যায় বার্ত্তিক কার উদ্যোভকর উক্তর্জপ প্রশ্নের মাধ্য না। ভাষদর্শনের সর্ব্বেথন স্থ্রের ভাষা-বাাধ্যায় বার্ত্তিক কার উদ্যোভকর উক্তর্জপ প্রশ্নের

অথভিতাইছ তিনা প্রাহতারখনন্।
নিগ্রন্তরিশিক্তর নিগ্রন্থান্তালত।

কর কথারামিত্যপত্তবি । অরণা ইতি অসলাং । বংশাক্তমাচার্টা:—"কথারামরতিতাহকাকে প্রভাইকারবক্তম্মির প্রাজরো নির্বহ ইতি ।—তাকিকরকা । কথাউতাহকারিণ: প্রাহকার-শাত্মির প্রালয়, দ এব নির্বহ ।

দ এতেপু অভিজ্ঞাহাজানির বসভীতি নির্বহন্ত প্রাজয়ত স্থানমূলায়ক্মিতি যাবং । অভএব কথাবাহ্যানামনীয়াং ন

নির্বহ্যান্য ।—বাধিকিনোৰ ।

শ্ববারণা করিয়া, ওছতরে বনিরাছেন যে, "বাদ"কথাতে শিবা বা আচার্যোর বিবক্ষিত অর্থের অপ্রতিপাদকত্বই অর্থাৎ বিবন্ধিত বিষয় প্রতিপান করিতে না পারাই নিগ্রহ। বাচস্পতি মিপ্র ইহাকে "থলীকার" নামে উরেও করিরাছেন। উদ্যোতকরও পরে (১৭শ হুত্রের বার্ত্তিকে) "থলীকার" শন্দের প্ররোছন। পরে ইহা বাক্ত হইবে। ফলকথা, "বাদ"কথাতে কাহারও পরাজ্বকরণ নিগ্রহনে গ্রহণ করিয়াই নিগ্রহত্বান বলা হইরাছে। "গ্রহ্ম"ও "বিতণ্ডা" নামক কথার জিলীমু বাদী বা প্রতিবাদীর পূর্বোক্ত পরাজ্বকরণ নিগ্রহই হর এবং তাহাতে বথাসম্ভব "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি সমন্তই ঐ নিগ্রহের স্থান বা কারণ হইরা থাকে। কিন্ত "বাদ"নামক কথার ঐ সমন্তই নিগ্রহ্মান হর না। পরে ইহা বুরা বাইবে।

निधरशानश्चिन वांनी अथवा अिंडवांनी शूक्तरवड्टे निश्चरहत्र कांत्रण इस। कांत्रण, बांनी वा अिवानी शूक्तरे अमानवनकः वांश अत्यांका मत्र, जांश अत्यांन कवित्रा अवर वांश अत्यांका, ভাষার প্রয়োগ না করিয়া নিগ্রহের যোগা হন। উন্দোতিকর প্রথমে বিচারপূর্বক ইহা প্রতিপাদন করিতে বনিয়াছেন যে, বিচারকর্তা বাদী অথবা প্রতিবাদী পুরুষেরই বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তি-মূলক নিগ্রহ হইয়া থাকে। তাঁহানিগের দেই বিচারক্রণ কর্ম্ম এবং ভাষার করণ যে প্রভিজ্ঞানি বাকা, তাহার নিশ্বহ হর না। কারণ, দেই কর্ম ও করণের কোন অপরাধ নাই। সেই কর্ম ও করণ নিজ বিষয়ে প্রযুজামান হইলে তথন উহা দেই বিবয়ের সাধনে সমর্থই হয়। কিন্তু বিচারকর্তা বাদী অথবা প্রতিবাদী পূরুষ তাঁহাদিগের সাধনীয় বিষয়ের সাধনে অসমর্থ কর্ম ও করণকে গ্রহণ করার তাঁহাদিগেরই নিগ্রহ হয়। তাঁহাদিগের দেই প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের ছারা আত্মগত বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি-দোষের অর্থাৎ ত্রম ও অক্সতার অত্মান হওয়ায় উহা প্রতিজ্ঞাদির দোষ বলিয়া কথিত হয়। বস্ততঃ ঐ প্রতিজ্ঞাদি বাকোর কোন দোষ নাই। "প্রতিজ্ঞানিদোর" ইহা ভাক্ত প্রয়োগ। অব্ধা "অজ্ঞান" প্রভৃতি কোন কোন নিগ্রহস্থান বাদী বা প্রতিবাদী পুরুষেরই আত্মগত ধর্ম বলিয়া, উহা সাক্ষাৎসম্বন্ধেই সেই পুরুষকে নিগৃহীত করে। নিশ্রহস্থানগুলি বে বালী বা প্রতিবাদী পুরুষকেই নিগৃহীত করে, ইহা প্রকাশ করিতে ভাষাকারও এখানে খেবে বলিয়াছেন,—"তত্তবাদিনমতত্তবাদিনকাভিসংগ্লামতে"। অর্থাৎ নিশ্ৰহস্থানগুলি প্ৰায় সৰ্বব্ৰ বিনি অভব্বাদী পুৰুষ কৰ্বাৎ বিনি অসিকাস্ত স্থাপন করিয়াছেন, তাঁহাকেই নিগৃহীত করে এবং কলাচিৎ যিনি তত্ত্বাদী পুরুষ অর্থাৎ বিনি প্রকৃত দিছাত্তই স্থাপন করিয়াছেন, তাঁহাকেও নিগৃহীত করে। কারণ, কদাচিং তিনিও প্রতিবাদীর ক্ৰিত দুব্বাভাদের ৰগুনে অসমৰ্থ হইয়া নিগৃহীত হন। একই ছলে তাঁহাদিগের বহু নিএহস্থানও হইতে পারে, ইহা প্রকাশ করিতেই ভাষাকার "অভিসংপ্রবস্তে" এই ক্রিরাপদের প্রয়োগ করিয়াছেন।

<sup>&</sup>gt;। বং প্নং শিব্যাচাৰ্যায়োনিগ্ৰহঃ বিবক্ষিতাৰ্থাপ্ৰতিপাদকত্বদেব।—ভাগ্ৰবাৰ্ত্তিক। উত্তরং বিবক্ষিতাৰ্থাপ্ৰতি-পাদকত্বদেব বলীকার ইতি :—ভাৎপৰ্যাদিক।।

বহু পদার্থের সংকরই "অভিনংগ্রব," ইহা অন্তত্ত ভাষাকারের নিজের ব্যাখার বারাই বুরা যায়। (প্রথম থণ্ড, ১১২-১০ পূর্চা জন্তব্য)।

ভাষ্য । তেষাং বিভাগঃ— অসুবাদ। সেই নিগ্রহস্থানসমূহের বিভাগ—

সূত্র। প্রতিজ্ঞাহানিঃ, প্রতিজ্ঞান্তরং, প্রতিজ্ঞাবিরোধঃ, প্রতিজ্ঞাসন্ন্যানো হেত্বন্তরমর্থান্তরং, নিরর্থকমবিজ্ঞাতার্থমপার্থকমপ্রাপ্তকালং, ক্যুনমধিকং, পুনক্রক্তমনসূভাষণমজ্ঞানমপ্রতিভা, বিক্লেপো মতান্ত্রা,
পর্যানুষোজ্যোপেক্লণং, নিরন্থযোজ্যানুষোগোইপসিদ্ধান্তো হেত্বাভাসাশ্চ নিগ্রহস্থানানি ॥১॥৫০৫॥

অনুবাদ। (১) প্রতিজ্ঞাহানি, (২) প্রতিজ্ঞান্তর, (৩) প্রতিজ্ঞানিরোধ, (৪) প্রতিজ্ঞানিরাদ, (৫) হেরস্তর, (৬) অর্থান্তর, (৭) নিরর্থক, (৮) অবিজ্ঞাতার্থ, (৯) অপার্থক, (১০) অপ্রাপ্তকাল, (১১) ন্যুন, (১২) অধিক, (১৩) পুনকুক্তন, (১৪) অন্যুভাষণ, (১৫) অজ্ঞান, (১৬) অপ্রতিভা, (১৭) বিক্লেপ, (১৮) মতানুজ্ঞা, (১৯) পর্যানুযোজ্যোপেক্ষণ, (২০) নিরনুযোজ্যানুয়েশ, (২১) অপসিদ্ধান্ত, (২২) হেরাভান—এই সমস্ত নিগ্রহন্তান।

টিপ্পনী। মহর্ষি তাহার পূর্বেকথিত "নিগ্রহখান" নামক চরম পদার্থের বিশেব লক্ষণগুলি বিলাব কয় প্রথমে এই স্ত্রের বারা দেই নিগ্রহখানের বিভাগ করিয়াছেন। বিভাগ বলিতে পদার্থের প্রকারভেদের নাম কীর্ত্রন। উহাকে পদার্থের বিশেষ উদ্দেশ বলে। উদ্দেশ বাহীত লক্ষণ বলা যার না। তাই মহর্ষি প্রথমে এই স্ত্রের বারা "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি বাবিংশতি প্রকার নিগ্রহস্থানের বিশেষ নাম কীর্ত্রনরপ বিশেষ উদ্দেশ করিয়া, বিভীয় স্থ্র হইতে মধাক্রমে এই স্ত্রোজ্ঞ "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতির লক্ষণ বলিয়াছেন। ক্ষানেকের মতে এই স্ত্রে "চ" শব্দের বারা আরও অনেক নিগ্রহস্থানের সমৃত্রের স্থতিক হইরাছে। কিন্তু বাচম্পতি বিশ্র প্রভৃতি মহর্ষির সর্কাশের স্ত্রোক্ত "চ" শব্দের বারাই অমৃক্ত সমৃত্রের বুনিতে বলিয়াছেন, পরে ভাহা ব্যক্ত হইরে। উদরনারার্যার মতান্ত্র্যারে "ভাকিকরক্ষা" গ্রছে বর্বরাজ বলিয়াছেন যে, এই স্ত্রে "চ" শব্দের সমানার্থক। উহার বারা স্থতিত হইরাছে যে, অধ্যক্তি লক্ষণাক্রাক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতিই নিগ্রহ্মান। কিন্তু কথামধ্যে বাদী বা প্রতিবাদী সহসা অগ্রমায়দি পীড়াবশতঃ নীরব হইলে অথবা ভৃতাবেশাদিবশতঃ প্রবাপ বণিলে অথবা

প্রতিবাদী কর্তৃক লোগোদ্ভাবনের পূর্বেই অতি শাঘ্র নিজ বৃদ্ধির হারা নিজ বাহা আজ্বাদন করিয়া, নির্দ্ধের অন্ত বাকা বলিলে অথবা প্রতিবাদীর উত্তর বলিবার পূর্বেই পার্যন্থ অন্ত কোন তৃতীর ব্যক্তি তাঁহার বক্তবা উত্তর বলিয়া দিলে, দেখানে কাহারও কোন নিরহ হান হইবে না। অর্থাৎ উক্তরণ হলে বাদী বা প্রতিবাদীর "অনমুভাবণ" ও "অপ্রতিভা" প্রভৃতি নির্দ্ধেশন হইবে না। কারণ, ঐরপ হলে উহা বাদী বা প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তির অনুমাণক হব না, অর্থাৎ ঐরপ হলে তাঁহাদিগের কোন অপরাধ নির্ণর করা যায় না। "বাদিবিনোদ" প্রছে শক্তর মিশ্রও ঐরপ কথাই বিদ্যাহিন। পূর্বেকাক অবিধি কথা ভিন্ন অন্তর্ম অর্থাৎ লৌকিক বিবাদাদি হলেও যে উক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নির্গ্রহ্মান হইবে না, ইরাও উদ্যুদাচার্য্য প্রভৃতি বলিয়াহেন।

পুর্ব্বোক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নিপ্তহন্তানগুলির স্বরূপ না বুঝিলে সমস্ত কথা বুঝা
বার না। তাই আবঞ্চক বোধে এখানেই অতি সংক্ষেপে উহানিগের স্বরূপ প্রকাশ করিতেছি।

বানী বা প্রতিবাদী প্রতিক্রাদি বাকা দারা নিজপক স্থাপন করিবা, পরে যদি প্রতিবাদীর ক্রিড দোষের উদ্ধারের উদ্দেশ্রে নিজের উক্ত কোন পদার্থের পরিত্যাস করেন, তাহা হইলে তাঁছার নিজ পক্ষেরই তাগে হওরার (১) "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহস্তান হয়। আর যদি ঐকপ স্থলে ঐ উদ্দেশ্যে নিজের কথিত হেতু ভিন্ন যে কোন পদার্থে কোন বিশেষণ প্রবিষ্ট করেন, তাহা হুইলে (१) "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিঞ্ছস্থান হয়। দেখানে নিজপক্ষের পরিত্যাগ না হওয়ার "প্রতিজ্ঞা-হানি" হয় না। বাদী বা প্রতিবাদীর প্রতিক্রা এবং তাঁহার কবিত হেতু খদি পরস্পার বিরুদ্ধ হর, তাহা হইলে সেখানে (৩) "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামক নিপ্রহন্তান হয়। প্রতিবাদী বাদীর পক্ষের থণ্ডন করিলে তথন উহার খণ্ডনে অনমর্থ হইরা বাদী বদি নিজের প্রতিজ্ঞার্থ অস্থীকার করেন অৰ্থাৎ আমি ইহা ৰলি নাই, এইরূপ কথা বলেন, তাহা হইলে নেথানে তাঁহার (৪) "প্রতিজ্ঞা-সল্লাদ" নামক নিগ্ৰহস্থান হয়। প্ৰতিবাদী বাদীর কথিত হেতুতে ব্যভিচার দোব প্রদর্শন ক্রিলে বাদী বদি উক্ত দোষ নিবারণের জন্ম তাঁহার পূর্বেলক সেই হেতুহেই কোন বিশেষণ প্রবিষ্ট করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (a) "হেত্বস্তুর" নামক নিগ্রহস্থান হর। বাদী বা প্রতিবাদী প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের ছারা নিজপক স্থাপনাদি করিতে, মধ্যে যদি কোন অসম্বভার্থ বাক্য অর্গাৎ প্রাকৃত বিষয়ের অনুপ্রোগী বাক্য প্রয়োগ করেন, তাহা হুইলে তাঁহাদিগের (৬) "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহত্বান হয়। বাদী বা প্রতিবাদী যদি নিজপক স্থাপনাদি করিতে অর্থপুর অর্থাৎ বাহা কোন অর্থের বাচক নতে, অমন শব্দ প্রারোগ করেন, তাহা হইলে দেখানে ভাহার (a) "নির্বেক" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাদী কর্তুক যে বাকা তিনবার কথিত হইলেও অতি ছুর্বোধার্ব বনিয়া মধ্যন্ত সভাগণ ও প্রতিবাদী কেহই তাহার অর্থ বুঝিতে পারেন না, সেইরূপ বাক্য-প্রজোগ বাদীর পক্ষে (৮) "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বে পদ্দ মুহ অথবা বে বাক্য-বসুহের মধ্যে প্রভাক পদ ও প্রভাক বাক্যের কর্য থাকিলেও সমুদায়ের কর্য নাই কর্যাও দেট প্ৰসমূহ অথবা বাকাণমূহ মিলিত হইরা কোন একটা অর্থবোধ জ্লায় না, তাদুশ প্ৰসমূহ অথবা

বাকাদৰ্কের প্রয়োগ (১) "ৰপার্থক" নামক নিগ্রহতান। প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাব্যব বাক্য অথবা অহান্ত বক্তব্য বে কোন বাকোর নিশিষ্ট ক্রম দত্তন করিলে অর্থাৎ যে কালে যাহা বক্তবা, ভাষার পুর্বেই তাহা বলিলে (১০) "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিগ্রহন্তান হর। বাদী বা প্রতিবাদীর নিজ পক্ষ-স্থাপনে তাহাদিগের নিজস্মত যে কোন একটা অব্যব্ধ কৰিত না হইলে অৰ্থাৎ সমস্ত ৰবয়বের প্রজোগ না করিলে (১১) "ন্ন" নামক নিএইস্থান হয়। বাদী বা প্রতিবাদী নিজপক্ষ স্থাপনে বিনা প্রয়োজনে হেত্বাকা বা উদাহরণবাকা একের অধিক বলিলে অথবা দ্যনাদিও একের অধিক বলিলে (১২) "অধিক" নামক নিগ্রহস্থান হয়। নিস্তারোজনে কোন শব্দ বা অর্থের পুনক্তি হইলে (১০) "পুনক্ত" নামক নিএৎস্থান হয়। বাদী নিজ পক্ষ-স্থাপনাদি করিলে প্রতিবাদী বাদীর কথিত বাকার্থ বা তাহার দ্বণীর পনার্থের প্রত্যাকারণ কর্থাথ অস্তাবণ করিয়া উহার খণ্ডন করিবেন। কিন্ত বাদী তিনবার বলিলেও এবং মধ্যস্থ সভাপণ তাঁহার বাক্যার্থ বুঝিলেও প্রতিবাদী যদি তাঁহার দুষ্ণীয় পদার্থের অভ্রহাষণ না করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (১৪) "অনুস্তাহণ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাদী তিন বার বলিলেও এবং মধ্যস্থ সভাগণ বাদীর সেই বাক্যাৰ্থ বুঝিলে প্ৰতিবাদী যদি তাহা বুঝিতে না পারেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (১৫) "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থান হয়। প্রতিবাদী বাদীর বাক্যার্থ ব্ঝিলেও এবং তাহার অফুডারণ কল্পিলও বদি উত্তরকালে তাঁহার উত্তরের ক্রির আন না হয়, তাহা হইলৈ সেধানে (১৬) "অপ্রতিতা" নামক নিগ্রহস্তান হয়। বাদী নিজ পক্ষপ্রাপনাদি করিলে প্রতিবাদী যদি তথনই অথবা নিজ বক্তবা কিছু বলিয়াই ভাবী পরাজ্য সম্ভাবনা করিয়া, আবার বাড়ীতে অমুক কার্য্য আছে, এখনই আমার বাওয়া অত্যাবশ্যক, পরে আনিয়া বনিব, এইরূপ কোন মিখ্যা কথা বনিয়া আরব্ধ কথার ভক করিয়া চলিয়া বান, তাহা হইলে দেখানে জাহার (১৭) "বিকেপ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। প্রতি-বাদী যদি নিজপকে বাদীর প্রদর্শিত দোষের উদ্ধার না করিয়া অর্থাৎ উহা স্বীকার করিয়া নইয়াই বাদীর পক্ষে ভজুল্য দোবের আপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেখানে তীহার (১৮) "নতাত্তলা" নামক নিগ্রহন্তান হয়। বাদী বা প্রতিবাদী কোন নিগ্রহন্তান প্রাপ্ত হইলেও জাঁহার প্রতিবাদী যদি উহার উভাবন করিয়া, তুমি নিগৃহীত হইয়াছ, ইহা না বলেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার (১৯) "প্ৰানুবোজ্যোপেকণ" নামক নিঅহস্থান হয়। এই নিঅহস্থান পরে মধ্যস্থাণ জিজাদিত হইয়া প্রাকাশ করিবেন অর্থাৎ ইহা মধ্যস্থগণেরই উদ্ভাবা। বাহা বেখানে বস্তুতঃ নিগ্রহস্থান নহে, তাহাকে নিগ্ৰহস্থান বলিয়া প্ৰতিবাদী অথবা বাদী বদি তাঁহার প্ৰতিবাদীকে এই নিগ্ৰহস্থান দারা তুমি নিগুঠীত হইয়াছ, এই কথা বলেন, ভাষা হইলে দেখানে তাঁহার (২০) "নিরমুয়োজ্যামুয়োগ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। প্রথমে কোন শাল্রদম্মত সিদ্ধান্ত স্থীকার করিয়া, উহার সমর্থন ক্রিতে পরে যদি উহার বিপরীত দিছাত স্বীকৃত হয়, তাহা হইলে দেখানে (২১) "ব্লপনিছাত্ত" নামক নিজহখান হয়। প্রথম অধ্যায়ে "স্ব্যভিচার" প্রভৃতি গঞ্চবিধ হেছাভাস বেরূপে দক্ষিত হইগাছে, দেইরণ কক্ষণাক্রান্ত দেই সমস্ত (২২) হেম্বাভাস সর্বব্রই নিব্রহম্বান হয়।

পূর্ব্বাক নিএংখানওলির মধ্যে "অনুস্ভাবণ", "অজ্ঞান", "অপ্রতিভা", "বিক্ষেণ", "মতা-

কুজা" এবং "পর্যান্তপেকণ", এই হয়টি বাদী বা প্রতিবাদীর অপ্রতিপত্তি কর্বাৎ অক্সতামূলক। উহার দারা বালী বা প্রতিবালীর প্রকৃত বিদয়ে অপ্রতিপত্তির অনুমান হয়। এ জন্ত ঐ দ্বটি নিগ্রহ-স্থান অপ্রতিপত্তিনিগ্রহত্থান বলিয়া ক্থিত হইয়াছে। অবশিষ্ট নিগ্রহত্থানগুলির ছারা বাদী বা প্রতিবাদীর বিরুদ্ধ জ্ঞানরূপ বিপ্রতিপত্তির অনুমান হয়। কারণ, দেগুলি বিপ্রতিপত্তিমূলক। তাই দেওলি বিপ্রতিগতিনিগ্রহস্থান বলিয়া কবিত হইগ্রাছে। প্রথম অধ্যাবের শেব স্থাবের ভাষো ভাষাকারও ইহা বলিয়াছেন। তবে ভাষাকারের মতে "অপ্রতিপত্তি" বলিতে বাদী বা প্রতিবাদীর প্রকৃত বিষয়ে জ্ঞানের অভাবরূপ অজ্ঞতা নহে, কিন্তু গেই অজ্ঞতামূলক নিজ কর্তব্যের অকরণই অপ্রতিপত্তি। ভর্প্ত ভট্টও ভাষাকারের মতেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। পরে তাহা ব্যক্ত হইবে। কিব অন্ত মংবি বাদী বা প্রতিবাদীর প্রকৃত বিবরে অক্রতারণ অপ্রতিপত্তির অনুমাণক নিগ্রহত্বানগুলিকেই "অপ্রতিপত্তি" নামে উল্লেখ করিয়াছেন। ধারা বাদী বা প্রতিবাদীর আস্থাপত ভ্ৰমজ্ঞানৱপ বিপ্ৰতিপত্তি এবং জ্ঞানের অভাবৱপ অপ্ৰতিপত্তি, তাহা অপৱে উদ্ভাবন ক্ষিতে পারে না, উভাবিত না হইলেও ভাষা নিগ্ৰহস্থান হয় না। স্বতরাং বানী বা প্রতিবাদীর ঐ বিপ্রতিপত্তি অথবা অপ্রতিপত্তির যাহা অমুনাগক নিজ, তাহাই নিএহস্থান, ইহাই উক্ত মতে মহর্ষির পুর্বোক্ত হতের তাৎপর্যার্থ। "প্রতিজাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহস্থানগুলি বাদী বা প্রতিবাদীর নিগ্রহের মূল কারণের অনুমাপক হইয়া,ওদ্বারা পরস্পরার নিঅহের অনুমাপক হয়, এ অভ শঙ্কর মিশ্র প্রভৃতি কেহ কেহ "নিগ্ৰহস্থান" শব্দের স্থারা নিগ্রহের স্থান কর্থাৎ অন্তর্নাপক, এইরূপই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

তার্কিরকা" গ্রন্থে বরদরাজ মহর্বির কথিত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতিতে মহর্বির পূর্ব্বোক্ত নিপ্রস্থানের সামান্ত লক্ষণের সমন্বরের জন্ত বহিরাছেন যে, মহর্বির "বিপ্রতিপদ্ভিরপ্রতিগন্তিশ্চ নিপ্রস্থানং" এই হুরে "বিপ্রতিপত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি" শব্দের হারা "কথা" হুলে বাদী ও প্রতিবাদীর প্রাক্ত তবের অপ্রতিপত্তিই অর্থাৎ তদ্বিবরে অজ্ঞতাই গক্ষিত হইয়াছে। কিন্তু উহা বাদী বা প্রতিবাদীর আত্মণত হর্ম বনিয়া, অল্ডে উহা প্রত্যাক করিতে না পারার উহা উত্তাবন করিতে পারে না, উহা উত্তাবন করিতে পারে না, উহা উত্তাবনের অবোগা। স্কুরেরাং স্বরূপতঃ উহা নিগ্রহন্তান হইতে পারে না। অত্রহন প্রপ্রতিপত্তি বা প্রকৃত্ত তবে অজ্ঞতার হারা উহার অস্থ্যাপক লিক্ষ্ট গক্ষিত হইয়াছে, বুরিতে হইবে। অর্থাৎ মহর্বির পূর্বেরাক্ত ঐ হুরে বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি শব্দে লক্ষণার হারা প্রথমে তচ্ছের অপ্রতিপত্তি বুর্নিরা, পরে আবার লক্ষণার হারা উহার অন্ত্যাপক লিক্ষ ব্রিতে হইবে। উক্তরূপে "গক্ষিত-কক্ষণা"র হারা মাহা বাদী বা প্রতিবাদীর প্রকৃত তত্তে অপ্রতিপত্তির লিক্ষ অর্থাৎ মন্ত্রারা দেই অপ্রতিপত্তি অন্তির্মান হর্বার হারা হারা বাহার বাহারা দেই অপ্রতিপত্তি অন্ত্রার হয় । তাহাই নিপ্রস্থান, ইহাই মহর্বির পূর্বেনাক্ত ঐ হুরের তাৎপর্ব্যার্থ। তাহা হইলে মহর্বির ক্ষিত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি সমন্তই পূর্বেনাক্ত নিপ্রস্থানের সামান্ত লক্ষণাক্রান্ত হয় । নচেৎ ঐ সমন্ত নিগ্রহন্থান হইতে পারে না। স্কুরাং মহর্বিও তাহা ব্রিতে গ্রের নামান্ত লক্ষণাক্রান্ত হয় । নচেৎ ঐ সমন্ত নিগ্রহন্থান হইতে পারে না। স্কুরাং মহর্বিও তাহা ব্রিতে গ্রের নামান্ত নক্ষণাক্রার ব্রুতিক হয় ব্রুতিক হারের উক্তর্জণই তাৎপর্যার্থ ব্রুতিত হইবে।

কিন্ত নহরির পূর্ব্বোক্ত হত্তের বারা তাঁহার ঐরপ তাৎপর্য্য মনে হয় না এবং উক্ত ব্যাধ্যায় ঐ হতে "বিপ্রতিগত্তি" শব্দ এবং "চ" শব্দের প্রয়োগও সার্থক হয় না। ভাষাকার ও বার্তিক্যার

প্রভৃতিও মহর্ষির স্ত্রান্ত্রারে বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি, এই উচ্যুকেই নিগ্রহের মূল কারণ বলিয়া প্রহণ করিয়াছেন। জয়স্ত ভট্ট ভাষাকারের মতানুগারে ব্যাখ্যা করিয়াছেন বে, বাহা বস্তুতঃ দাধন নহে, কিন্তু তন্ত, লা বলিঃ। প্রতীত হওয়ায় দাধনাভাস নামে কথিত হয়, তাহাতে দাধন বলিয়া যে ত্রমাস্থক বৃদ্ধি এবং বাহা দূবণ নহে, কিন্ত দূৰণাভাগ, ভাষাতে দূৰণ বলিয়া বে ল্মাক্সক বৃদ্ধি, ভাষাই বিপ্রতি-পতি। এবং আরম্ভ বিষয়ে যে অনারম্ভ অর্থাৎ নিজ কর্তব্যের অকরণ, তাহা অপ্রতিপতি। বাদী নিম্ন পক্ষ সাধন করিলে তথন উহার খণ্ডনই প্রতিবাদীর কর্ত্তব্য, এবং প্রতিবাদী থণ্ডন করিলে তথন উহার উদ্ধার করাই বাদীর কর্তব্য। বাদী ও প্রতিবাদীর বর্তানিয়মে ঐ নিজ কর্তব্য না করাই জাহানিগের অপ্রতিপত্তি। বিগরীত ব্রিয়া অথবা ব্যাকর্ত্তবা না করিয়া, এই ছই প্রকারেই বাদী ও প্রতিবাদী পরান্তিত হইরা থাকেন। স্কতরাং পূর্কোক্ত বিপ্রতিপত্তি ও অপ্রতিপত্তি, এই উভরই তাঁহাদিগের পরাজ্যের মূল কারণ। বার্ত্তিকার উন্দোতকরও মহর্বির স্ত্রোক্ত "বিপ্রতি-পত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি" এই উভরকেই গ্রহণ করিরা বলিয়াছেন বে, সামান্ততঃ নিঞ্জন্তান ছিবিধ। যদি বল, "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি অনেক নিগ্রহস্তান কথিত হওয়ায় নিগ্রহস্তান থিবিধ, ইহা উপপন্ন হয় না, এতছত্তরে উদ্যোতকর বলিয়াছেন বে, সামালতঃ নিগ্রহত্তান দিবিধ হইলেও উহার তেল-বিস্তব বিবফাবশতটে অর্থাৎ ঐ ছিবিধ নিগ্রহস্থানের আরও অনেক প্রকার তেন বণিবার জয়ই মহর্ষি পরে উহার ছাবিংশতি প্রকার ভেদ বলিয়াছেন। কিন্ত উহাও উদাহরণ মাজ; স্থতরাং উহার ভেদ অনন্ত। অর্থাৎ ঐ দমন্ত নিগ্রহতানের বাত্তগণিক ভেদ অনন্ত প্রকার সন্তব হওয়ায় নিগ্রহম্বান অনস্ত প্রকার।

বৌদ্ধনপ্রভানার গৌতমোক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি অনেক নিগ্রহয়ান স্থীকার করেন নাই।
উল্লেখ্য উহার মধ্যে অনেক নিগ্রহয়ানকে বালকের প্রলাপত্লা বা উন্মন্তপ্রলাপ বলিয়াও উপেক্ষা
করিয়াছেন এবং শাস্ত্রকারের পক্ষে উহার উরেও করাও নিতান্ত অফুতিত বলিয়া মহর্ষি গৌতমকে
উপহাসও করিয়াছেন। পরবর্ত্তী প্রথাতি বৌদ্ধ নিয়ায়িক ধর্মকীর্ত্তি উক্ত বিজয়ে বিশেষ বিচার
করিয়া বলিয়াছেন যে, বালী ও প্রতিবাদীর "অলাধনাক্রবচন" অর্থাৎ বাহা নিজপক্ষলাধনের
অঙ্গ নহে, তাহাকে দাধন বলিয়া উরেও করা এবং "অলোবোভারন" অর্থাৎ বাহা দোব নহে,
তাহাকে দোব বলিয়া উরারন করা, ইহাই নিয়হয়ান। ইহা ভিয় আর কোন নিয়হয়ান মুক্তিমুক্ত
না হওয়ায় তাহা স্থীকার করা বার না। তাৎপর্যাজীকাকার বাচপ্রতি মিল্ল উন্দোতকরের
পূর্ব্বোক্ত কথার উন্দোল হাক্ত করিতেও প্রথমে ধর্মকীর্ত্তির "অলাধনাক্রবচনং" ইত্যাদি কারিকা
উদ্ধৃত করিয়া উন্লোভকরের পূর্ব্বাক্ত কথার হারাই সংক্রেপে উহার প্রতিবাদ করিয়াছেন। কির

জনাধনাক্ষরচনমধ্যেরাখনং করে।।
নির্থক্তানমজ্জু ন মুক্তমিতি নেবাতে।

ধৰ্মকাৰ্ত্তির শক্ষমাণবিদিশ্যম' নামক যে প্ৰাসিক এছ ছিল, ভাহাতেই তিনি উক্ত কাৰিকা ও উক্ত বিবৰে বিচাৰ প্ৰকাশ ক্ষমিছিলেন, ইহা মনে হয়। কিন্তু ঐ এছ এখন পাওয়া ধায় না। তিবকতীয় ভাষায় উহার সম্পূৰ্ণ কমুৰাৰ আছে। কেন্তু বেন্তু ভাষা ন্ত্ৰীতে মূল উদ্ধানের কল্প চেন্ত্ৰী করিতেছেন।

উদ্বে।তিকর ধর্মকীর্ত্তির কোন কারিকা উদ্ধৃত করেন নাই, তিনি তাঁহার নামও করেন নাই। জয়স্ক ভট্ট ধর্মকীর্ত্তির উক্ত কারিকা উদ্ভ করিয়া প্রথমে উন্মোতকর ও বাচম্পতি মিশ্রের জার বলিয়াছেল যে, সংক্ষেপতঃ নিজহন্থান যে দিবিধ, ইহা ত মহর্ষি গৌতমও "বিপ্রতিপত্তির প্রতি-পতিশ্চ নিগ্ৰহস্থানং" ( ১/২/১৯) এই স্থানের দারা বলিরাছেন। পরত্ত মহর্ষির ঐ স্থানোক্ত সামান্য লক্ষণের দারা সর্ব্ধপ্রকার নিগ্রহস্থানট সংগৃহীত হইরাছে। কিন্ত ধর্মকীর্তির ক্ষিত লকণের বারা তাহা হয় না। কারণ, যেখানে বানী বা প্রতিবাদীর উত্তরের ক্রিনা হওয়ায় তাঁহারা কেহ পরাজিত হইবেন, দেখানে তাঁহার ''অপ্রতিভা' নামক নিগ্রহস্থান কথিত হইয়াছে। কিন্তু দেখানে বাহার উত্তরের ক্রিভি হর না, তিনি ত ঘাহা লোব নহে, তাহা দোব বলিরা উভাবন করেন না এবং যাহা দাধনের অঙ্গ নহে, তাহাও দাধন বনিয়া উল্লেখ করেন না। স্থভরাং দেখানে ধর্মকীর্ত্তির মতে তিনি কেন পরাজিত ইইবেন ! তাঁহার অপরাধ কি ! বদি বল, ধর্মকীর্ত্তি বে "অনোবোডাবন"কে নিগ্রহস্থান বলিগাছেন, উহার হারা কোন নোবের উভাবন না করা, এই অর্থও তাঁহার বিবক্ষিত। স্কুতরাং বে বাৰী বা প্রতিবাদী উত্তরের ক্ষুর্তি না হওয়ার কোন উত্তর বলেন না, স্থতরাং কোন দোষোভাবন করেন না, তিনি ধর্মকীর্টির মতেও নিগৃহীত হইবেন। বস্তুতঃ বাহা দোষ নতে, তাহাকে দোৰ বলিয়া উদ্ভাবন এবং দোষের অকুদ্রাবন, এই উভয়ই "অদোবোভাবন" শক্ষের ৰাবা ধৰ্মকীৰ্ত্তি প্ৰকাশ কৰিয়াছেন, ইহা স্বীকাৰ্য্য। জন্মন্ত ভট্ট এই কথাৰও উল্লেখ কৰিয়া বণিয়াছেন যে, তাহা হইলে শকান্তরের দারা গৌতমোক্ত "বিপ্রতিপত্তি" ও "অপ্রতিপত্তি"ই নিগ্রহন্তান বলিয়া কথিত হইয়াছে, ইহাই স্থাকার করিতে হইবে। কারণ, কোন দোষের উদ্ভাবন না করা ত গৌতমোক্ত অপ্রতিপত্তিই। এইরূপ ধর্মকীর্ত্তির প্রধ্যোক্ত "অদাধনাঞ্চকনং" এই বাকোর ৰাহা সাধনের অক বা সাধনের উল্লেখ না করাও নিগ্রহত্থান বলিয়া কথিত হইলে উহাও ত অপ্রতিপত্তিই। অভএব শকান্তর বাধা মহবি অফ্পান্গানের নিকটেই শিক্ষা করিয়া তাঁহারই ক্ষিত "বিপ্রতিপদ্ধি" ও "কপ্রতিপত্তি"রপ নিগ্রহস্থানম্বর্কে ধর্মাকীর্তি উক্ত প্লোকের ছারা নিবন্ধ করিয়াছেন। তিনি কিছুমাত্র নৃতন বুবেন নাই ও বলেন নাই।

ধর্ম কার্ত্তি বলিবাছেন যে, গোঁতন প্রথমে সামায়তঃ নিগ্রহান বিবিধ বলিলেও পরে যে "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি নিগ্রহান বলিয়াছেন, তল্পধ্যে অনেকগুলিই অযুক্ত। যেমন তাঁহার প্রথমাক "প্রতিজ্ঞাহানি" কথনই নিগ্রহান হইতে পারে না। কারণ, বাদী বা প্রতিবাদীর প্রতিজ্ঞারাকা তাঁহাদিগের নির্দ্দক সাধনের অকই নবে, উহা অনাবয়াক। স্পতরাং তাঁহাদিগের প্রতিজ্ঞারাকা তাঁহাদিগের নির্দ্দক প্রতিজ্ঞার হানি নিগ্রহান নহে। এবং বেরূপ স্থলে "প্রতিজ্ঞাহানি"র উনাহরণ প্রদর্শিত হয়, দেখানে বস্তুতঃ বাদীর প্রতিজ্ঞার হানিও হয় না। পর্ব্তু দেই স্থলে বাদী বাভিচারী হেতুর প্ররোগ করার হেথাভাগরণ নিগ্রহানের দারাই নিগ্রহাত হন, প্রতিজ্ঞাহানির দারা নিগ্রহাত হন না। স্পতরাং "প্রতিজ্ঞাহানি"র অন্ত কোন হল বক্তব্য। ক্রিত্ত তাহা নাই, অন্তর্গর "প্রতিজ্ঞাহানি" কোনরপেই নিগ্রহান হইতে পারে না। এইরূপ গৌতনোক্ত "প্রতিজ্ঞান্তর"ও নিগ্রহান হইতে পারে না। কারণ, যিনি পূর্বপ্রতিজ্ঞার্থ সাধন

করিতে না পারিয়া সহদা দিতীর প্রতিজ্ঞা বনেন, তিনি ত উন্মন্ত । তাঁহার ঐ উন্মন্তপ্রকাপ শাস্তে লক্ষিত হওয়া উচিত নহে। এইরপ অর্থপূতা অবাচক শব্দ প্ররোগকে দে "নিরর্থক" নামে নিপ্রহল্পান বলা হইয়াছে, উহা ত একেবারেই অযুক্ত। কারণ, যে ব্যক্তি ঐরপ নিরর্থক শব্দ প্রযোগ করে, দে ত বিচারে অধিকারীই নহে। তাহার ঐরপ উন্মন্তপ্রবাপকেও নিপ্রহল্পান বলা নিতান্তই অযুক্ত। আর তাহা হইলে বাদী বা প্রতিবাদী কোন ছরভিগন্ধিবশতঃ হস্ত দারা নিজের কপোল বা গণ্ডদেশ প্রভৃতি বাজাইয়া অথবা ঐরপ অন্ত কোন ক্রেটার দারা প্রতিবাদীর প্রতি অবজ্ঞা প্রকাশ করিলে, দেই কপোলবাদন প্রভৃতিও নিপ্রহল্পান বলা উচিত। গৌতম তাহাও কেন বলেন নাই ? তাহাও ত অর্থশৃত্ত শব্দ অথবা বার্থ কর্মা। উহা করিলেও ত বাদী বা প্রতিবাদী দেখানে অবজ্ঞাই নিগৃহীত হইবেন। এইরণ আরও অনেক নিপ্রহল্পান বৌদ্ধমপ্রদায় স্বীকার করেন নাই। পরে তাহা ব্যক্ত হইবে।

"ভারমঞ্জী"কার ক্ষম্ভ ভট্ট পরে বথাছানে ধর্মকীর্তির সমস্ত বর্থার উল্লেখ করিয়া িচার-পুর্বাক সর্বাত্তই তাহার প্রতিবাদ করিয়া গিয়াছেন। তিনি পরবর্তী হংরোক "প্রতিজ্ঞাহানি"র ব্যাখ্যায় বলিয়াছেন যে, বাদী বা প্রতিবাদীর প্রতিকাবাকা অব্যাই তাহাদিণের অপক্ষসাধনের ' অস। কারণ, বাদী বা প্রতিবাদী নিজের প্রতিজ্ঞার্থ সাধন করিতেই হেতু ও উরাহরণ প্রভৃতি. প্রয়োগ করেন। নচেৎ হেতু প্রভৃতি প্রয়োগ করা অসংগত ও অনাবগ্রক। অভ এব প্রতিজ্ঞা-ৰাৰাই বে, অপক সাধনের প্রথম অব, ইহা ত্বীকার্য্য। তাই উলা প্রথম অবধন বলিয়া কৰিত হুট্রাছে। ধর্মকীর্ত্তি উহাকে অবরবের মধ্যে গ্রহণ না করিলেও পূর্বের অবরব ব্যাখার নানা যুক্তির ছারা উহার অবরবত্ব দিছ করা হইয়াছে। স্থতরাং প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রয়োগই নিপ্রহ-স্থান, অর্থাৎ বাদী বা প্রতিবাদী প্রতিকাবাক্যের উচ্চারণ করিলেই নিগৃহীত হইবেন, ইছা নিভাস্ত অযুক্ত। কিন্ত যে কোন ক্লাপ বাদী বা প্রতিবাদীর নিজ প্যক্ষর ভাগে হইলে ভাঁহার। নিজের প্রতিজ্ঞার্থ দিল্প কৃষ্টিতে না পারায় অংখাই নিগুছীত হইবেন। স্বতরাং "প্রতিজ্ঞাহানি" অবশ্ৰই নিগ্ৰহস্তান বনিরা ত্রীকার্যা। পরে ইহা পরিফাট হইবে। অবশ্র প্রতিবাদী বাদীর কৃতিত হেতুতে ব্যতিচার দোব প্রদর্শন করিলে তখন বদি বাদী ঐ দোবের উদ্ধারের জন্য কোন উন্তর না বলেন, তাহা হইলে দেখানে তিনি হেলাভাগের লারাই নিগৃহীত হইবেন। কিত্ত "প্ৰতিজ্ঞাহানি" খলে বাৰী ষেই বাভিচার দোষের উদ্ধারের উদ্ধেতাই কোন উদ্ভর বলিয়া নিজের প্রতিক্ষা পরিত্যাগ করার দেখানে তিনি "প্রতিক্ষাহানি"র নারাই নিগৃহীত হন। কারণ, প্রতিবাদী দেখানে পরে তাঁহার দেই "প্রতিজ্ঞাহানি"রই উদ্ভাবন করিয়া, তাঁহাকে নিগৃহীত ব্লেন। অতথ্য "প্ৰতিজ্ঞাহানি" নামে পুগক্ নিগ্ৰহস্থান কথিত ইইয়াছে এবং উক্ত যুক্তি অনুসারে তাহা অবগ্র দ্বীকার্য্য।

ধর্মকীর্ত্তি ও তাঁহার সম্প্রদায় যে, গৌতমোক্ত "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিজংখানকে উন্মন্ত-প্রকাণ বলিয়াছেন, তত্ত্বরে জয়স্ত ভট্ট বলিয়াছেন যে, "প্রতিজ্ঞান্তর" ছলে বাদী তাঁহার হেতৃতে প্রতিবাদীর প্রদর্শিত ব্যক্তিচার-দোষের উদ্ধারের উদ্দেশ্যেই আর কোন পছা না দেখিয়া কোন

বিশেষণ প্রান্তা করিয়া বিতীয় প্রতিজ্ঞা বংগন। স্থতরাং তিনি তাঁহার সাধাসিদ্ধির অযুক্স বুনিবাই ঐ প্রতিক্রাক্তরের প্রয়োগ করার উহা কথনই উহোর উন্মন্ত প্রলাপ বলা বার না। আর উহাও বলি উন্মতপ্রলাপ হল, তাহা হইলে তোমরা বে "উভয়াদিল্ল' নামক হেতাভাল ত্রীকার করিয়া উহার উদাহরণ বলিহাছ—"অনিত্য: শক্ষ: চাক্ষ্বহাৎ," এই বাক্য কেন উল্লেক্সলাপ নহে १ শক্ষের চাকুণড, বালী ও প্রতিবাদী উভয়ের মতেই অদিক। তাই তোমরা উক্ত স্থলে চাকুৰক্তেত্ "উভৱাসিক" নামক ধেলাভাগ বলিয়াছ। কিন্ত কোন বালকণ্ড কি শব্দকে চাকুৰ পদাৰ্থ বলে গু তবে অহমান্ত বাদী কেন একপ প্ৰয়োগ কৰিবেন গু কোন বাদীই কোন হলে একপ প্রবোগনা করিলে বা ঐক্রণ প্রয়োগ একেবারে অনন্তর হুইলে তোমরা কিক্রণে উহা উনাহরণক্রণে প্রদর্শন করিয়াছ ? ভোমাদিগের কথিত ঐ বাক্য উন্মন্তপ্রদাপ নতে, কিন্ত মহর্ষি গোতমোক্ত "প্রতি-আন্তর" উন্মন্তপ্রগণ, ইহা বলা ভিকুর পকে নিজের দর্শনে অপূর্ব্ব অনুরাগ অথবা গৌতমের দর্শনে অপুর্ক বিবেষ বির আর কিছুই নহে। জংস্ত ভট্ট গৌতমোক্ত "নির্থক" নামক নিগ্রংস্থানের ব্যাখ্যা ক্রিতেও বৌদ্ধনতাধারকে উপহাদ করিয়া বলিয়াছেন যে, যদি তোমরা এই "নিয়্র্যক" নামক নিগ্রহস্থানের স্পাষ্ট উনাহরণ প্রাপ্ন কর এবং ক্রেন্ধ না হও, তাহা হইলে বলি যে, ভোষানিগের সমস্ত ৰাক্ট "নিঃৰ্থক" নামক নিগ্ৰহস্থানেও উদাহত্তণ। কারণ, বিজ্ঞানখাঞ্ডবাদী ভোষাদিগেও মতে অৰ্থ বা ৰাহু পৰাৰ্থ অলীক, কোন শক্ষেত্ৰই বাস্তব বাচ্য অৰ্থ নাই, শক্ষপ্ৰমাণ্ড নাই। কিন্তু প্ৰলোক-ওখনৰী পরিভদ্ধবোধী মহাবিধানু শাকা ভিক্গণ্ও যেমন অর্থন্ত বাক্য প্রয়োগ করিছাও উদ্মন্ত নহেন, তক্রপ প্রমানাদিবশতঃ অন্ত কোন বাদীও নির্থক ক চ ট ত প প্রভৃতি বর্ণের উচ্চারণ করিলে তাহাকেও উন্মন্ত বলা বাছ না। আর বে, কপোলবাদন ও গওবাদন প্রভৃতি কেন নিগ্ৰহস্থান বলিয়া কৰিত হয় নাই 🕈 ইহা বলিয়াছ, কিন্তু উহা ত বাকাই নতে, উহা "কথা"-সভাবই নতে স্মতরাং উহার নিশ্রহত্থানত বিষয়ে কোন চিস্তাই উপস্থিত হইতে পারে না। জয়স্ত ভট্ট পরে উক্ত সম্প্রদারকে তিরস্কার করিতেই বনিরাছেন বে, বাদী ও প্রতিবাদীর "কথা"র প্রদক্ষেও গাহার মনে কপোলবাদন, গশুবাদন প্রভৃতিও উপস্থিত হয়, তাগার মনে উহার অপেক্ষায় অতি জ্বয়ন্তও আর কিছু উপস্থিত হটতে পারে। গ্রীমন্বাচম্পতি নিশ্র পৌতবোক্ত "নির্থক" নামক নিগ্রহ-স্থানের কন্তরপ ব্যাথ্যা করিলা কপোলবাংন প্রভৃতি বে উহার লফপাক্রান্তই হর না, ইহা বুঝাইগ্নছেন। কিন্তু শৈবাচাৰ্যা ভাদৰ্বজ্ঞ "কথা" স্থলে বাদী ও প্ৰতিবাদীর ভ্ৰক্তন ও কপোল-বাদন প্ৰভৃতিকেও নিগ্ৰহখান বলিয়াই খীকাৰ কবিয়াছেন। পরে ইহা হাক হইবে।

পূর্ব্বোক্ত বৌদ্দশন্তানারের শেষ কথা এই যে, যে ভাবে "প্রতিজ্ঞারানি" প্রভৃতি নিপ্রম্থানের ভেদ স্বীকৃত হইরাছে, ঐ ভাবে ভেদ স্বীকৃরে করিলে অসংখ্য নিপ্রমন্তান স্থীকার করিতে হয়। নিপ্রমন্তানের পরিগণনাই হইতে পারে না। এতছ্তরে জয়য় ভট্ট প্না পুনা বলিয়াছেন বে, নিপ্রমন্তান অকারেই দন্তব হওয়ায় উহা যে অসংখ্য, ইহা গৌতমেরও দম্মত। কিন্ত ভিনি অসংখ্যা নিপ্রমন্তানের প্রকারভেদ বলিয়াছেন। একই স্থলে অনেক নিপ্রমন্তানের সম্বর হইতো সংকীর্থ নিপ্রমন্তান অকার হইতে পারে।

স্থতরাং পূর্ব্বোক্ত "জাতি"র তার "নিগ্রহস্থান"ও অনন্ত। বস্তুত: অসংকার্ণ নিগ্রহস্থানও আরও অনেক প্রকার হইছে পারে। মহর্ষি পোতমও সর্বাপের স্থাত্রে "6" শব্দের বারা তাহা স্থতনা করিরাছেন, ইহাও বলা যায়। বাচপাতি মিশ্র প্রভৃতি বলিয়াছেন যে, খাহারা উত্তমবৃদ্ধি, তাঁহানিগ্রের পক্ষে কোন নিগ্রহত্তান দস্তব না হওয়ার তাঁহারা অবগ্র নিগৃহীত হন না এবং বাহারা অব্যবৃদ্ধি, তাহারা "কথা"র ক্ষিকারী না হওয়ায় তাহ দিগের পক্ষে নিগ্রহস্তানের কোন সম্ভাবনাই নাই। কিন্ত বাঁহারা মধ্যমনুদ্ধি এবং কথার অধিকারী, তাঁহাদিশের পকে নিগ্রহস্থান সম্ভব হওয়ায় তাঁহারাই নিগুহাত হন। "কথা"ছলে অনেক সমায় তাঁহাদিগেরও দভাক্ষাভ বা প্রথাদাদিংশতঃ এবং কোন স্থলে ভাষী প্রাল্পের আশ্বায় অনেক প্রকার নির্বন্ধান ঘটিয়া খাকে। উল্লেদিগের পক্ষে সভাক্ষোভ বা প্রথানাদি অগন্তব নহে। বস্ততঃ ম্বামবৃদ্ধি বাদী ও প্রতিবাদীর জিগীবামুলক "ভ্ল" ও "বিত্তা" নামক কথায় কাহারও পরাজয়রূপ নিশ্রহ অব্ভাই হইয়া থাকে। স্থতরাং ষ্টাহার পক্ষে কোন নিগ্রহথানও অবশ্বাই ঘটে। যে যে প্রকারে দেই নিগ্রহথান ঘটিতে পারে এবং কোন ভলে সভাই ঘটিয়া থাকে, মহবি ভাহারই অনেকগুলি প্রকার প্রথশন করিয়া ভক্ত-নিৰ্বয় ও অম-পরাজয় নির্বরের উপায় প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন এবং তদ্বারা বাহাতে বানী বা প্রতিবাদীর ঐরপ কোন নিগ্রহস্থান না ঘটে, তজ্জ্ঞ সতত তাঁহাদিংকে অবহিত থাকিবার স্কন্তও উপদেশ হুচনা করিয়া গিয়াছেন। তিনি ত হার বর্ণিত চতুর্বিংশতি প্রকার "লাভি" ও স্বাবিংশতি প্রকার "নিগ্রহস্থানে"র মধ্যে কোনটাই একেবারে অবস্তা। মনে করেন নাই। কারণ, সভাম গ্র মধ্যমবৃত্তি বাদী ও প্রতিবাদীদিগের জিগীবামুলক বিচারে তাঁহাদিগের তৎকালীন বিচিত্র বৃত্তি বা বিচিত্র অবস্থা তিনি সম্পূর্ণজনেই জানেন। আর তিনি জানেন,—"কালো হাবং নিরব্ধির্মিপুলাচ श्रवी"। > I

ভাষ্য। তানামানি স্বাবিংশতিধা বিভক্তা লক্ষ্যন্তে।

অমুবাদ। সেই এই সমস্ত নিগ্রহস্থান ছাবিংশতি প্রকারে বিভাগ করিয়া লক্ষিত হইতেছে অর্থাৎ পরবর্তী বিতায় সূত্র হইতে মহর্ষি তাঁহার বিভক্ত নিগ্রহস্থান-গুলির বথাক্রমে লক্ষণ বলিতেছেন।

## সূত্র। প্রতিদৃষ্টান্ত-ধর্মাভ্যন্তজা স্বদৃষ্টান্তে প্রতিজ্ঞাহানিঃ॥ ॥২॥৫০৬॥

অমুবাদ। স্বকীয় দৃষ্টান্ত পদার্থে প্রতিদৃষ্টান্ত পদার্থের ধর্ম্মের স্বীকার প্রতিজ্ঞা-হানি। অর্থাৎ বাদী নিজ দৃষ্টান্তে প্রতিদৃষ্টান্তের ধর্ম্ম স্বীকার করিলে তৎপ্রযুক্ত তাঁহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহস্থান হয়।

ভাষ্য। সাধ্যধর্মপ্রতানীকেন ধর্মেণ প্রতাবস্থিতে প্রতিদৃষ্টান্তধর্ম:

স্কৃষ্টাত্তেংভাতুজানন্ প্রতিজ্ঞাং জহাতীতি (১) প্রতিজ্ঞাহানিঃ।
নিদর্শনং—'প্রতিরেকস্থাদনিতাঃ শব্দো ঘটব'দিতি ক্তে অপর আহ,—দৃষ্ঠনৈন্দ্রিরকস্কং সামাত্যে নিত্যে, কম্মান্ন তথা শব্দ ইতি প্রত্যবন্ধিতে ইদমাহ
—যদৈ্যক্রিরকং সামান্যং নিত্যং কামং ঘটো নিত্যোহন্তিতি। স খল্পরং
সাধকত্য দৃষ্টান্তত্য নিতাসং প্রসঞ্জন্মন্ নিগমনান্তমের পক্ষং জহাতি।
পক্ষং জহৎ প্রতিজ্ঞাং জহাতীত্যুচাতে, প্রতিজ্ঞাপ্রান্থাৎ পক্ষপ্রতি।

অমুবাদ। সাধ্যধর্মের বিরোধী ধর্ম্মের ছারা (প্রতিবাদী) প্রত্যবস্থান করিলে অর্থাৎ বাদীর হেতুতে কোন দোষ বলিলে (বাদী) স্থকীয় দৃষ্টান্তে প্রতিদৃষ্টান্তের ধর্ম্ম স্বীকার করত প্রতিজ্ঞা ত্যাগ করেন, এ জন্ম (১) "প্রতিজ্ঞাহানি" হয়।

উদাহরণ যথা—ইক্রিয়গ্রাহ্ হপ্রযুক্ত শব্দ ঘটের ভায় অনিত্য, এইরূপে (বাদী নিজ পক্ষ স্থাপন) করিলে অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী বলিলেন, নিত্যসামাতে অর্থাৎ ঘটর প্রভৃতি নিতা জাতি পদার্থে ইক্রিয়গ্রাহ্যর দৃষ্ট হয়, শব্দ কেন সেইরূপ নহে ? অর্থাৎ ইক্রিয়গ্রাহ্য জাতির ভায় ইক্রিয়গ্রাহ্য শব্দও কেন নিত্য হইবে না ? এইরূপ প্রত্যবহান করিলে (বাদী) ইহা বলিলেন,—যদি ইক্রিয়গ্রাহ্য সামাত্ত (ঘটরাদি) নিত্য হয়, আচছা ঘটও নিত্য হউক ? অর্থাৎ আমার নিজদৃষ্টান্ত যে ঘট, তাহার নিত্যক্রই স্বীকার করিব। সেই এই বাদী অর্থাৎ উক্ত স্থলে খিনি ঐরূপ বলেন, তিনি সাধক দৃষ্টান্তের অর্থাৎ অনিত্য বলিয়া গৃহীত নিজদৃষ্টান্ত ঘটের নিত্যক প্রস্কান করার নিগ্রমন পর্যান্ত পক্ষই ভ্যাগ করেন। পক্ষ ভ্যাগ করার প্রতিক্তা ভ্যাগ করিলেন—ইহা ক্ষিত্ত হয়। কারণ, পক্ষ প্রতিক্তা শ্রিত।

টিগ্ননী। নহবি এই প্ৰের দারা তাঁহার প্রথমাক্ত প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহস্থানের লক্ষণ স্থানা করিরাছেন। ভাষাবার ইহার ব্যাখ্যা করিরাছেন যে, বাদীর নিজপক স্থাপনের পরে প্রতিবাদী বাদীর সেই সাধ্যবর্ধের বিকল্প ধর্মের দারা বাদীর স্তেত্তে কোন দোষ প্রকর্শন করিলে, ওখন যদি বাদী তাঁহার নিজ দুরান্তে প্রতিবাদীর অভিনত প্রতিক্তৃত্তান্তের ধর্মে স্থানারই করেন, তাঁহা হইলে তখন তাঁহার সেই নিগনন পর্যান্ত প্রক্রের ত্যাগ্য হওরার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহশ্বান হর। যেনে কোন বাদী "শক্ষোহনিত্তা প্রক্রিরকল্পাথ বটবং" ইত্যাধি ন্যান্তবাহাগ্য প্রাথা করিরা শক্ষের অনিতাত সংস্থাপন করিলে, প্রতিবাদী বনিলেন যে, যে ইন্তিরপ্রান্তব্য হেত্র দারা ঘটদুর্ভাত্তে শক্ষকে অনিতা বলিয়া সাধন করিতেছ, ঐ ইন্তিরপ্রান্তর তাইদ্বাদি লাতিরও প্রায়ক্ত বত্তাদি লাতিরও প্রায়ক্ত বার্যার করিবাহি স্থাক্তির তার বিল্যার্যার হিলাই স্থাক্তির তার বিল্যার্যার্য হেত্র দারা ঘটনাদি লাতির তার শক্ষের নিতার কেন সিদ্ধ হইলে ঐ ইন্তিরপ্রান্তব্য হেত্র দারা ঘটনাদি লাতির তার শক্ষের নিতার কেন সিদ্ধ হইবে না প্রদিবল, অনিতা ঘটাদি পদার্থেও ইন্তিরপ্রান্তব্য বারার বার্যার্য্য হারার বার্যার্যার্য বার্যার্যার্য হারার বার্যার্যার্যার বার্যার্যার বার্যার্যার বার্যার্যার বার্যার বার্যার

উহা নিতাত্বের ব্যতিচারী। তাহা হইলে উহা নিতা ও জনিতা, উত্তর পদার্থেই বিদ্যমান থাকার উহা জনিতাত্বেরও ব্যতিচারী। স্কতরাং ঐ ইক্তিরপ্রাহ্ব হেত্র দারা শব্দে জনিতাত্বও দিল্ল হইতে পারে না। প্রতিবাদী উক্তরণে বাদীর হেতৃতে ব্যতিচার-দোবের উত্তাবন করিলে তথন বাদী যদি বলেন যে, আফো, ঘট নিতা হউক। ইক্তিরপ্রাহ্ম ঘটবঞ্জাতি যথন নিতা, তথন ওদ্দৃষ্টাত্তে ইক্তিরপ্রাহ্ম ঘটকেও নিতা বলিয়াই স্থীকার করিব। উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর দাধার্ম্ম যে জনিতাত্ব, তাহার বিজ্ঞানি নিতাত্ব ধর্ম প্রদর্শন করিল। করিল তথন বাদী, প্রতিবাদীর অভিনত প্রতিদ্বান্ত যে, ঘটজাদি জাতি, ভাহার ধর্ম যে নিতাত্ব, তাহা নিজ দৃষ্টাত্ত ঘট, ঘটকার করার এই স্কান্ত্রান্ত হৈরে "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিপ্রহ্মান হয়।

অবশ্যাই প্রান্ন হইবে দে, উক্ত স্থলে বানীর দৃষ্টান্তহানিই হয়, প্রতিজ্ঞাহানি কিন্নপে হইবে ?
তিনি ত তাহার "অনিতাঃ শবঃ" এই প্রতিজ্ঞাবাকা পরিতাগ করেন না। এ অন্ত তাবাকার পরেই বনিরাছেন বে, উক্ত স্থলে বানী তাঁহার কবিত দৃষ্টান্ত ঘটের নিতাপ স্বীকার করার ফলতঃ তিনি তাঁহার প্রতিজ্ঞা হইতে নিগমনবাকা পর্যান্ত পক্ষই তাগে করেন। স্ভতাং তিনি তথন প্রতিজ্ঞা তাগে করিলেন, ইহা কবিত হয়। কারণ, বাহা পক্ষ, তাহা প্রতিজ্ঞাশ্রিত। এখানে বাদীর নিজ পক্ষের সাধন প্রতিজ্ঞাদি নিগমন পর্যান্ত কারবাকাই "পক্ষ" শব্দের ধারা কবিত হয়াছে। প্রতিজ্ঞাশ্রিত। ভাষাকারের ভাৎপর্যা এই বে, পুর্বোজ্ঞ স্থলে বাদী প্রথমে অনিতা বাটকে দৃষ্টান্তর্নপে গ্রহণ করিয়া শক্ষকে কনিতা বলিয়া সংস্থাপন করিয়াছেন। পরে প্রতিবাদী বাদীর কবিত ইন্দ্রিগ্রান্তর্ক্রপ হেতৃতে অনিতাত্বের ব্যতিচার প্রদর্শন করিলে বাদী তথন তাঁহার কবিত দৃষ্টান্ত ঘটকে নিতা বনিয়া স্থাকার করার বটের ভায় শক্ষ অনিতা, এই কথা তিনি আর বিলতে প্যান্তন না। পরস্ত গটের ভায় শক্ষণ নিতা, ইহাই তাঁহার স্থাকার করিতে হয়। তাহা হাইগে উক্ত স্থলে তিনি ঘট নিতা হউক, এই কথা বনিয়া কলতঃ তাঁহার পূর্বক্ষিত "অনিতাঃ শক্ষঃ" এই প্রতিজ্ঞাদি নিগমন পর্যান্ত সমস্ত বাকারণ পক্ষই পরিত্যাগ করার তাঁহার "প্রতিজ্ঞান্তাই হইবে।

কিন্ত বার্ত্তিকবার উন্দোতিকর ভাষাকারের উক্তরূপ ব্যাখ্যা প্রহণ করেন নাই। তিনি বিদ্যাহেন যে, বাদী উক্ত হলে স্পষ্ট কথার শন্ধ অনিত্য, এই প্রতিজ্ঞাবাক্যের পরিত্যাগ না করার তাহার "প্রতিজ্ঞাহানি" বলা বার না। উক্ত হলে তাহার দৃষ্টাব্রহানিই হয়। হতরাং দৃষ্টাব্রাণিছি দোবপ্রযুক্তই তাহার নিপ্রহ হইবে। কিন্তু উক্ত হলে বাদী যদি স্পাই কথার বলেন যে, তাহা হইলে শন্ধ নিত্যই হউক ? শন্ধকে নিত্য বলিয়াই স্বীকার করিব ? তাহা হইলেই বাদীর "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিপ্রহেশ্বান হইবে। তাৎপর্যানীকারার বাচস্পতি মিশ্র উন্দ্যোতকরের যুক্তি সমর্থন করিতে বলিয়াহেন যে, যদি দৃষ্টান্তের পরিত্যাগ্রশতঃ প্রতিজ্ঞাতার্থনিছি না হওয়ার পন্ধত গ্রেত্ব প্রতিজ্ঞাতার্থনিছি না হওয়ার

"প্রতিজ্ঞাহানি" খীকার কঠিতে হয়। উদ্যোতকর পরে তাঁহার উক্ত মতারুদারে স্থার্থ বাখ্যা করিতে বণিগছেন বে, স্তরে "খন্টান্ত" শব্দের অর্থ এখানে শ্বণক্ষ এবং "প্রতিনৃত্ত তাঁশক্ষের অর্থ প্রতিপক্ষ। বালীর সাথা ধর্মাই এখানে "শ্বণক্ষ" শক্ষের বারা তাঁহার অভিনত এবং সাথান্দর্মশৃত্ত বিপক্ষই "প্রতিপক্ষ" শক্ষের হারা অভিনত। তাহা হইনে পুর্কোক্ত স্থলে শন্ধ বাদীর অগক এবং ঘটনানি ভাতি প্রতিপক্ষ। স্কতরাং উক্ত স্থলে থালা হনি শক্ষ নিতাহ হউক ? এই কথা বণিয়া তাঁহার শক্ষক্ষ শক্ষে প্রতিপক্ষ জাতির ধর্ম নিতান্থ খীকার করেন, তাহা হইলে নহর্বির এই স্থোম্পারে তাঁহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বান হইবে। কিন্তু দংবির এই স্প্রেরারা সরলভাবে ভাষাক্রেরে বাগ্যাই বুঝা বায়। তাই ভাষাক্রার উদ্যোতকরের ভার কঠকরানা করিয়া উক্তরণ বাথ্যা করেন নাই। "ভারমজ্ঞাই"কার ক্ষম্ভ ভট্ট এবং "বড় দর্শনসমূক্তনে"র "বলুবৃত্তি"কার মনিত্রক্র পরি প্রভিত্তিও ভাষাক্রেরে ব্যাথ্যাই গ্রহণ করিয়াছেন। অবস্তা ক্রম্ভান্ত দোব স্থনেও বাদার প্রতিজ্ঞানি নিগমন পর্যান্ত বাক্যরূপ পক্ষের পরিস্তাণ্য প্রমুক্ত প্রতিজ্ঞান্তাগ হয়ন বাধানির ক্রান্তার না করার তৎ প্রযুক্ত "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বান হইবে না। বেখানে নিক্ষ নৃত্তীন্তে প্রতিন্তি হর্ম খ্যাক্র করার পক্ষাণ্য প্রমুক্ত প্রতিজ্ঞা ত্যাগ হয়, সেখানেই শ্রেতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বন হববৈ না। বেখানেই শ্রেতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বন হববৈ না। বেখানেই শ্রেতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহম্বন হববৈ। কারণ, মহর্বির এই স্ত্রের বারা তাহাই বুঝা বায়।

নহানৈবারিক উন্বনাচার্য। "প্রবোধনিছি" এছে বলিরাছেন দে, এই হত্তে "প্রতিজ্ঞাহানি" শব্দ বারাই "প্রতিজ্ঞাহানি"র লক্ষণ স্থানিত হইরাছে। প্রতিজ্ঞার হানিই স্থার্থ। কিন্তু "প্রতিজ্ঞাহানি" শব্দের নিক্ষজির বারাই "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্তানের লক্ষণ নিম্ন হইলেও মহর্ষি বখন "প্রতিদ্বাভারত্তা স্বর্দ্ধান্তে" এই বাকাও বলিরাছেন, তখন উহার দারা বিতীর প্রকার "প্রতিজ্ঞাহানি"র লক্ষণ স্তিত হইরাছে ব্রা বার। তাহা হইলে ব্রা বার দে, পূর্ব্বোক্ত স্থলে বাদী শব্দ নিতা হউক ? এই কথা বলিলেও তাহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্তান হইবে, ওক্রণ বট নিতা হউক ? এই কথা বলিলেও তাহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্তান হইবে। উহা বিতীর প্রকার "প্রতিজ্ঞাহানি"। উন্বনাচার্য্যের কথানুসারে বদি মহর্ষির উক্তরূপ তাৎপর্যাই প্রহণ করা বার, তাহা হইবে ভাষানার ও বার্ত্তিক্লাবের প্রবর্দিত উনাহরণক্ষই সংগৃহীত হওয়ার উত্তর নাক্ষেক্ত হইতে পারে।

বস্ততঃ মহর্ষির এই স্থান "প্রতিজ্ঞা" শব্দ ও "দৃষ্টাস্ত" প্রভৃতি শব্দ প্রদর্শন মাত্র। উহার বারা বারী লগবা প্রতিবারীর কথিত পক্ষ, সাধ্য, হেতু, দৃষ্টান্ত ও ওদ্ভিল দুব্দানি সমস্তই বুঝিতে হইবে। মহানৈরাত্রিক উদর্শান্তর্গের উজ্জলণ মতান্তর্গাবে "তার্কিকরকা" এক্তে বর্ণরাজ্ঞ বাাধাা করিলান্তেন যে, বারী অথবা প্রতিবারী প্রথমে যে পজ্ঞ, সাধ্য, হেতু দৃষ্টান্ত ও দৃষ্ণ বলেন,

১। দৃইকাসাৰ্ভে (নিগৰৰে) ব্ৰাহিত ইতি দৃহাত্ত, ক্কানৌ দৃহাত্ত,ক্তি "ক্ট্যাত্ত"পংকৰ অব্যতি-বীয়তে। "অতিদৃহাত"পংকৰত অতিপক্ষ, অতিপক্ষানৌ দৃষ্টাত্তগেতি। এতহুতা ভবতি, গুলগক্ত যো ধৰ্ম-ভাং ৰণক এনামুলানাভীতি, ইঞাৰি :—ভাইবার্ডিক।

তমধ্যে পরে উহার যে কোন পণার্থের পরিত্যাগ করিলেই দেই হলে "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিপ্রছণ্ডান হইবে। অর্থাৎ বালা বা প্রতিজ্ঞাহানি নিজের উক্তহানিই প্রতিজ্ঞাহানি। উক্তহানিই উহার সার্থক সামান্ত নাম। "প্রতিজ্ঞাহানি" এইটি উপলক্ষণ নাম। কলকথা, বালা বা প্রতিবালা কণ্ঠতঃ স্পত্তি ভাষার অথবা অর্থতঃ গুলাহালিগের কথিত পক্ষ প্রভৃতি যে কোন পণার্থের অথবা ভাষতে কথিত বিশেষণের পরিত্যাগ করিলেই দেই সমন্ত হুলেই তুল্য যুক্তিতে "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিপ্রহল্পান হইবে, ক্রত্রাং ভাষাকারোক ইলাহরণও "প্রতিজ্ঞাহানি" বলিয়া স্বীকার্য্য। বরদরাজ উক্তরণ ব্যাথ্যা করিয়া সমন্ত উলাহরণও প্রদর্শন করিয়াছেন। বুজিকার বিশ্বনাথও ঐ ভাবেই ব্যাথ্যা করিয়া পঞ্চবিধ "প্রতিজ্ঞাহানি"র উলাহরণ প্রবর্গাছেন। বুজিকার বিশ্বনাথও ঐ ভাবেই ব্যাথ্যা করিয়া পঞ্চবিধ "প্রতিজ্ঞাহানি"র উলাহরণ প্রার্গিক শক্ষের হারা স্বক্ষ প্রহণ করিয়াছেন এবং যাহাতে প্রতিক্রণ করিয়াছেন এবং থাহাতে প্রতিক্রণ করিয়াছেন এবং থাহাতে প্রতিক্রণ করিজাহানি"র অন্তান্ত উলাহরণ প্রদর্শিত হইল না। অভান্ত কথা পুর্বেই লিখিত হইরাছে।২া

### সূত্র। প্রতিজ্ঞাতার্থ-প্রতিষেধে ধর্মবিকপ্পান্তদর্থ-নির্দ্দেশঃ প্রতিজ্ঞান্তরম্ ॥৩॥৫০৭॥

অমুবাদ। প্রতিজ্ঞাতার্থের প্রতিষেধ করিলে অর্থাৎ প্রতিবাদী বাদীর হেতুতে ব্যভিচারাদি দোষ প্রদর্শন করিয়া, তাঁহার প্রতিজ্ঞাতার্থের অসিদ্ধি সমর্থন করিলে ধর্মাবিকল্পপ্রযুক্ত অর্থাৎ কোন ধর্মাবিশেষকে সেই প্রতিজ্ঞাতার্থের বিশেষণরূপে উল্লেখ করিয়া ( বাদী কর্তৃক ) "তদর্থনির্দ্দেশ" অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত প্রতিজ্ঞাতার্থ সিদ্ধির উদ্দেশ্যে পুন্ববার সাধ্য নির্দ্দেশ (২) প্রতিজ্ঞান্তর।

ভাষা। প্রতিজ্ঞাতার্যোধনিতাঃ শব্দ প্রস্তিরক্ষাদ্ঘটন'দিত্যকে যোহস্থ প্রতিষেধঃ প্রতিদ্র্তান্তেন হেতুর্গভিচারঃ সামান্থমৈন্তিরকং নিতানিতি তিথাংশ্চ প্রতিজ্ঞাতার্যপ্রতিষেধে, 'ধর্মবিকল্লা"দিতি দৃষ্ঠান্ত-প্রতিদ্র্তান্তরোঃ সাধর্মাযোগে ধর্মভেদাৎ সামান্থমৈন্তিরকং সর্বরগতামৈন্তিরকত্বসর্বরগতো ঘট ইতি ধর্মবিকল্লাৎ, 'ভদর্থনির্দ্দেশ" ইতি সাধ্যাদিতারকং যথা ঘটোহসর্বরগত এবং শব্দোহপাসর্বরগতো ঘটবানিতা ইতি। তত্রানিতাঃ শব্দ ইতি পূর্বরণ প্রতিজ্ঞা। অস্কর্বরত ইতি দ্বিতীয়া প্রতিজ্ঞা—প্রতিজ্ঞান্তরং।

তৎ কথং নিগ্রহস্থানমিতি? ন প্রতিজ্ঞারাঃ দাধনং প্রতিজ্ঞান্তরং, কিন্তু হেতুদ্টাতো সাধনং প্রতিজ্ঞারাঃ। তদেতদদাধনোপাদানমনর্থক-মিতি, স্থানর্থক্যামিগ্রহস্থানমিতি।

অমুবাদ। "প্রতিজ্ঞাতার্থ" (যথা)—শব্দ অনিত্য, যেহেতু ইন্দ্রিয়প্রাহ্ম, যেমন ঘট, ইহা কথিত হইলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত হলে বাদী কর্ত্বক যে পদার্থ প্রতিজ্ঞাত হয়, ইহার যে প্রতিষেধ (অর্থাৎ) প্রতিদৃষ্টান্ত লারা হেতুর ব্যতিচার (যেমন) সামাত্র (জাতি) ইন্দ্রিয়প্রাহ্ম নিত্য। সেই "প্রতিজ্ঞাতার্থপ্রতিষেধ" প্রদর্শিত হইলে অর্থাৎ প্রতিবাদী বাদীর কথিত ইন্দ্রিয়প্রাহ্ম হেতুতে তাহার সাধ্য ধর্ম অনিত্যকের ব্যতিচার প্রদর্শন করিলে। "ধর্মবিকল্লাৎ" এই বাক্যের অর্থ — দৃষ্টান্ত ও প্রতিদ্রীজ্ঞার সাধর্ম্ম সত্ত্ব ধর্মজেদপ্রযুক্ত। (যেমন পূর্বেরাক্ত হলে) সামাত্র ইন্দ্রিয়প্রাহ্ম সর্বেগত, কিন্তু ইন্দ্রিয়প্রাহ্ম ঘট অসর্বেগত, এইরূপ ধর্মবিকল্পপ্রযুক্ত। "তদর্থনির্দ্দেশ" এই বাক্যের অর্থ সাধ্যসিদ্ধার্থ নির্দ্দেশ। (প্রহাণ্ণ) কিরূপ ইন্দ্রেশ প্রবিবার বাদীর সেই নির্দ্দেশ কিরূপ ই (উত্তর) যেমন ঘট অসর্ববগত, এইরূপ শব্দও অসর্ববগত ও ঘটের স্থায়ই অনিত্য। সেই হলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত হলে শব্দ অনিত্য, ইহা (বাদীর) প্রথম প্রতিজ্ঞা, শব্দ অসর্ববগত, ইহা বিত্তীয় প্রতিজ্ঞা (২) প্রতিজ্ঞান্তর।

(প্রশ্ন) তাহা কেন নিগ্রহস্থান হইবে ? (উত্তর) প্রতিজ্ঞান্তর প্রতিজ্ঞার সাধন নহে, কিন্তু হেতু ও দৃষ্টান্ত প্রতিজ্ঞার সাংন। সেই এই অবাধনের উপাদান নিরর্থক, নির্থেক্তপ্রপুক্ত নিগ্রহস্থান।

টিমনী। "প্রতিজ্ঞাহানি"র পরে এই প্রের ছারা "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক ছিঙার প্রকার নিরহছানের লক্ষণ কথিত ইইয়াছে। ভাষাকার উহার পূর্বোক্ত প্রতেই বর্গজ্ঞান প্রেক্তি
"প্রতিজ্ঞাতার্ব" শব্দ, "প্রতিষেধ" শব্দ, "ধর্মনিকর" শব্দ এবং "ওদর্থনির্দেশ" শব্দের কর্ম রাখ্যা
করিয়া, উদাহরণ প্রদর্শন ছারা প্রার্থ রাখ্যা করিয়াছেন। ভাষাকারের ভাৎপর্যা এই বে, প্রধান
করিয়া, উদাহরণ প্রদর্শন ছারা প্রার্থ রাখ্যা করিয়াছেন। ভাষাকারের ভাৎপর্যা এই বে, প্রধান
করিয়া
শব্দে কনিতার ধর্মের সংস্থাপন করিবেন। উক্ত স্থনে শব্দে কনিতার বা কনিতার্থরণে শব্দই
রাধীর প্রতিজ্ঞাতার্থ। পরে প্রতিরাধী মামাংদক বিতীয় পদ্দন্থ ইইয়া বলিবেন বে, ঘটরাদি লাতিও
ভ ইক্রিয়েছ, কিন্ত ভাষা কনিতা নহে—নিতা। কর্মাৎ ইক্রিয়াল্যন্তর কনিতারের বাভিরারী
ইক্রায় উহা কনিতারের সাধ্যক হইতে পারে না।। উক্ত স্থনে বাদীর ক্ষিত হেতৃতে প্রতিরাদী
উক্তরণে বে হাভিচার প্রদর্শন করিবেন, উহাই বাদীর প্রতিজ্ঞাতার্মের প্রতিষ্ঠেণ

ব্যক্তিচার নিধাকরণের উদ্দেশ্রে বাদী নৈয়ায়িক তৃতীয় পকত্থ হইয়া বলিলেন যে, ঘটছাদি জাতি हेल्लिबबाद्य बाहे, कियु छोटा मर्खनक वर्षाय नित्तव व्याधारस्य मर्खारन वार्थ हरेगा विरामान थारक। किंद्र वर्षे नर्स्तर्गत नरह-वनर्स्तरत। धहेन्नल भवा अनर्स्तर्गत, धरः वर्षेत्र छात्रहे অনিতা। বাদী এই কথা বলিয়া তাঁহার নিহু দুৱান্ত ঘট এবং প্রতিদুঠান্ত ভাতির বে অসর্বাগতক ও দর্মগতভ্রাণ ধর্মভেদ প্রকাশ করিলেন, ঐ ধর্মভেদই উক্ত স্থলে স্থ্যোক্ত "ধর্মবিকর"। তাই ভাষাকার পূরোক্ত "ধর্মবিকর" শব্দের মর্থ বনিরাছেন—দুষ্টান্ত ও প্রতিদুষ্টান্তের সাংখ্যা সত্ত্বে ধর্মজের এবং পরে প্রকৃত হলে ঐ ধর্মবিকর ব্যক্ত করিবার জক্ত বলিয়াছেন যে, ইজিরপ্রাক্ত জাতি দর্মগত, ইন্দ্রিরাহ বট অনর্মগত। অর্থাৎ জাতি ও বটে ইন্দ্রিরাহ্রমার্থমেপ সাধর্মা আছে এবং সর্ব্বগতত্ব ও অনুর্ব্বগতত্বরূপ ধর্মভেদ আছে। স্থতরাং উহা ধর্মবিকর। ভাষাকার পরে স্ত্রোক্ত "তদর্থনির্দেশ" শকের তাৎপর্যা বাাধ্যা করিতে "তদর্ব" শক্ষের অর্থ বলিয়াছেন— মাধানিদ্বার্থ। অর্থাৎ বাদী ওাঁহার সাহানিছির উদ্দেশ্রে পুনর্মার বে নির্দেশ করেন, তাহাই স্ত্রোক্ত "তদর্থনির্দেশ"। উক্ত স্থলে তাহা কিরূপ নির্দেশ ? ইহা ব্যক্ত করিবার হক্ত ভাষাকার নিষ্টে প্রপূর্ত্তক পরে বলিগছেন বে, বেমন ঘট অসর্ব্ধগত, তল্প শব্দও অসর্ব্ধগত ও ঘটের ক্তারই অনিত্য। উক্ত স্থলে "শব্দ অনিত্য" ইহা বাদীর প্রথম প্রতিক্ষা। "শব্দ অদর্মগত" ইহা দিতীৰ প্ৰতিক্ৰা। ভাৰ্যকাৰ ঐ বিতীয় প্ৰতিজ্ঞানেই উক্ত হলে বাদীৰ "প্ৰতিজ্ঞান্তৰ" নামক নিশ্রহত্বান বলিয়াছেন। কিন্তু বার্ত্তিককার উক্ত ভ্রে "অনর্ব্যাতঃ শব্দেহনিতঃ" এইরূপ ৰিতীর প্রতিজ্ঞাকেই "প্রতিজ্ঞান্তর" বলিয়াছেন।

ভাৎপর্যাটী কাকার ভাষ্যকারের গৃচ্ ভাৎপর্যা বাজ করিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী নীমাংসক বাদীর হেতুতে যে ব্যক্তিয়র প্রদর্শন করিয়াছেন, ঐ বাভিচার নিরাকরণের মন্ত পরে "অনর্বাগত মতি ঐপ্রিয়াকরা২" এইরপ হেতুবাকাই বাদীর বিধক্ষিত। অর্থাৎ উক্ত স্থলে বাদীর বিবক্ষা এই যে, যাহা অসর্বাগত হইরা ইপ্রিয়াল্লাল, তাহা অনিতা। মট্ডাদি জাতি ইন্দ্রিয়াল্লাল ইইলেও অনর্বাগত নহে। স্কৃত্রাং ভাষ্যতে ঐ বিদিষ্ট হেতু না থাকার প্রতিবাদীর প্রদর্শিত ঐ ব্যতিচার নাই। কিন্ত প্রতিবাদী মীমাংসক শক্ষকেও জাতির ল্লায় সর্বাগতই বলেন। কারণ, তাহার মতে বর্ণায়ক শক্ষের কোন স্থানবিশেষে উৎপত্তি হয় না। উহা সর্বাগতই বলেন। কারণ, তাহার মতে বর্ণায়ক শক্ষের কোন স্থানবিশেষে উৎপত্তি হয় না। উহা সর্বাগতি সর্বাগতি বিদ্যান আছে। প্রত্যাং উহা নিতা বিভূ। তাহা হইলে বাদীর বিবক্ষিত ঐ বিদিষ্ট হেতু শক্ষেনা থাকার উহা শক্ষের অনিতার্থনাথক হয় না। যে হেতু প্রতিবাদীর মতে অদিদ্ধ, তাহা দিদ্ধ না করিলে ভাহাকে হেতু বলা বায় না। তাই বাদী নৈরাহিক শক্ষে অসর্বাগতর দিন্ধ করিয়ার উল্লেখ্যেই পরে 'শক্ষোংসর্বাগতঃ' এইরপ প্রতিজ্ঞাবালা প্রয়োগ করার উহা তাহার প্রত্তান্তর" নামক নিত্রহন্তান হইবে। উক্ত প্রত্তান বাম কান নিত্রহন্তান হববেন না। তিনি পুর্বোক্ত উল্লেখ্যে "শক্ষোংস্কর্গতঃ" এই প্রতিজ্ঞাবাক্যমাত্র প্রয়োগ করিয়াই বিরত হন। তাহার ঐ বিধীর প্রতিজ্ঞা হেতুপুত্ত হইবেও প্রতিজ্ঞাবাক্যমাত্র প্রয়োগ করিয়াই বিরত হন। তাহার ঐ বিধীর প্রতিজ্ঞা হেতুপুত্ত হইবেও প্রতিজ্ঞার ক্ষণাক্রান্ত হওয়ার উহা প্রতিজ্ঞান্তর

বনা বায়। উক্ত স্থলে বাদী যথন প্রতিবাদীর প্রদর্শিত ব্যক্তির দোষের উদ্ধারের উদ্ধেশ্রেই পরে উদ্ধান প্রতিক্ষা করেন, তথন উক্ত স্থলে তিনি তাঁহার হেতৃর ব্যক্তিয়াবিদ্বপ্রযুক্ত নিগৃহীত হইবেন না। কিন্তু প্রতিক্ষান্তর প্রযুক্তই নিগৃহীত হইবেন। "আংস্ক্ররী"কার ক্ষম্ভ ভট্টও ভাষাকারের উক্তরূপ তাৎপর্যাই ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

উক্ত ছলে বাদীৰ ঐ প্ৰতিজ্ঞান্তৰ নিগ্ৰহন্তান হইবে কেন ? ইহা বুঝাইতে ভাষাকাৰ শেষে প্রশাপুর্বক বলিয়াছেন যে, উক্ত হলে বাদী প্রথমে যে, "শক্ষোহনিত্যঃ" এইরূপ প্রতিক্ষা করিয়া-ছেন, উহার সাধন নাই। তাঁহার শেষোক্ত প্রতিক্ষান্তর ঐ প্রতিক্ষার সাধন নহে। কিন্তু প্রকৃত নিৰ্দোখ হেতু ও দুৱাত্তই উহাব নাধন। তিনি ভাষা না বলিয়া, যে প্ৰতিজ্ঞান্তর এহণ করিয়াছেন, উহা অসাধ্যের এংল, কুতরাং নির্থক। নির্থকত্বশতঃ উহা তাঁহার পকে নিধাইস্থান। বন্ধতঃ উক্ত হলে বাদ্রী পরে "অদর্জগতঃ শক্ষে হনিত্যঃ" এইরূপ প্রতিজ্ঞা বলিলেও উক্ত যুক্তিতে "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিপ্রক্রান হটবে। এবং বাদ্রী মীমাংসক "পান্ধা নিত্য:" এইজপ প্রতিজ্ঞা-ৰাক্য প্ৰয়োগ কৰিলে প্ৰতিবাদী নৈয়াৱিক বদি ধ্বস্তান্ত ক শব্দে নিতাত্ত নাই বলিয়া অংশতঃ বাধদোৰ श्रामंत्र करत्न, उथन के वांश्रामायत डेकारवर क्क वांनी श्रीशांत्रक यनि "वर्गाञ्चकः अस्मा निकाः" এইরণ প্রতিজ্ঞা বলেন, তাহা হইলে উহাও তথন তাঁহার "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিগ্রহস্থান হইবে। উক্ত স্থলে বাদী তাঁহার সাধান্ত্রী শব্দে বর্ণান্ত্রকত্ব বিশেষণের উল্লেখ করিছা যে প্রতিজ্ঞা বলেন, উহা তাঁহার বিতীব প্রতিক্রা, স্মতরাং প্রতিক্রান্তর। উক্ত খলে তিনি তাঁহার প্রথম প্রতিক্রা ত্যাগ করিলেও একেবারে নিজের পক্ষ বা কোন গদার্থের ত্যাগ করেন নাই। কিন্তু প্রথম প্রতিজ্ঞার্থই এরণ বিশেষপবিশিষ্ট করিয়া দ্বিতীয় প্রতিজ্ঞার দ্বারা প্রকাশ করিয়াছেন। স্মতরাং উক্ত ছলে তাঁহার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্তান হইবে না। পুর্বপ্রতিজ্ঞাকে একেবারে ভাগ করিকেই দেখানে "প্রতিজ্ঞাগনি" নামক নিপ্রহতান হয়। কিন্তু "প্রতিজ্ঞান্তর" স্থলে दोनी निक्षणक छात्र ना कदाव श्रक्तश्रिष्ठकांत श्रविष्ठांश इव ना, देहाँहे श्रिट्य ।

এইরপ বাদী বা প্রতিবাদী যদি তাঁহাদিগের হেতু তিয় সাধাধর্ম বা দুইান্ত প্রস্তৃতি যে কোন পদার্থেও কোন বিশেষ। প্রবিষ্ঠ করিয়া, পরে নিজের অনুমানের সংশোধন করেন, তাহা হইলে দেই সমস্ত হলেও তাঁহাদিগের "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিগ্রহয়ান হইবে। মহানৈয়ায়িক উদরম্নার্থের হল বিচারায়্রদারে "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজ উক্তরপেই "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিগ্রহয়ানের কক্ষণ বাাগা। করিয়া, তলহদারে কনেক উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। তৃত্তিবার বিশ্বনাথও উক্ত মহান্ত্রদারেই ব্যাথা। করিয়া আনক উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছেন। তিনি স্বার্থ বাাগা। করিতে বণিয়াছেন যে, স্ত্রে "প্রতিজ্ঞাতর্থেজ" এই বাকাটি প্রদর্শন মাত্র। উয়য় রায়া বায়া ও প্রতিবাদীর অন্ত্রান প্রয়োগ হলে হেতু ভির সমস্ত পদার্থ ইব্রান্তে হইবে। উয়য়নায়ায়্র্যা প্রভৃতির মুক্তি এই যে, বাদী বা প্রতিবাদী তাহাদিগের কথিত কেতু পদার্থে পরে কোন বিশেষণ প্রবিষ্ঠ করিলে দেখানে হেতুস্তর্গ নামক নিগ্রহয়ান হইবে, ইয়া মহর্থি পরে পৃথকু উল্লেশ করায় উয়া তীহার মতে "প্রতিজ্ঞান্তর্গ"নামক নিগ্রহয়ান হইতে ভির, ইয়া ব্রথা যায়। কিন্তু সাধাধর্ম বা

দুৱান্ত প্রভাত অন্তান্ত বে কোন প্রার্থে পরে কোন বিশেষণ প্রবিষ্ট করিলে, দেই সমস্ত স্থলে বে নিপ্রহয়ান, তারাপ্র মহর্ষির মতে "প্রতিজ্ঞান্তর" নামক নিপ্রহয়ানেরই কন্তর্গত ব্রিতে হইবে। কারণ, "ধেন্তরে"র ন্তান্ন "উদাহরপান্তর" ও "উদ্পন্যান্তর" প্রভৃতি নামে মহর্ষি পুথক্ কোন নিপ্রহয়ান বলেন নাই। কিন্ত তুলা যুক্তিতে ঐ সমন্তপ্ত নিপ্রহয়ান বলিয়া স্থানার্য। কারণ, তুলা যুক্তিতে ঐ সমন্ত দারাপ্ত বাদী বা প্রতিবাদীর বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তি বুঝা বার। স্ক্তরাং উক্তর্জপ স্থলেও তাঁহারা নিপ্রহার্হ তি

### সূত্র। প্রতিজ্ঞাহেত্বোর্ষিরোধঃ প্রতিজ্ঞাবিরোধঃ॥ ॥৪॥৫০৮॥

ব্যাদ। প্রতিজ্ঞা ও হেতুর বিরোধ অর্থাৎ হেতুবাক্যের সহিত প্রতিজ্ঞা-বাক্যের বিরোধ অথবা প্রতিজ্ঞাবাক্যের সহিত হেতুবাক্যের বিরোধ (৩) "প্রতিজ্ঞা-বিরোধ"।

ভাষা। "গুণবাতিরিক্তং দ্রব্য"মিতি প্রতিজ্ঞা। "রূপাদিতোহর্থান্তর-স্থানুপলকে"রিতি হেতুঃ। সোহরং প্রতিজ্ঞাহেছোর্বিরোধঃ। কথং গু যদি গুণবাতিরিক্তং দ্রব্যং, রূপাদিভ্যোহর্থান্তরস্থানুপলিকির্নোপপদ্যতে। স্থা রূপাদিভ্যোহর্থান্তরস্থানুপলিকিগ্রণবাতিরিক্তং দ্রব্যমিতি নোপ-পদ্যতে। গুণবাতিরিক্তঞ্চ দ্রব্যং, রূপাদিভ্যশ্চার্থান্তরস্থানুপলিকির্বিরুধ্যতে ব্যাহ্থাতে ন সম্ভবতীতি।

অনুবাদ। 'গুণব্যতিরিক্তং দ্রব্যং'—ইহা প্রতিজ্ঞাব্য ; রূপাদিতো-হর্ষান্তরক্ষানুপলক্ষে'—ইহা হেত্বাক্য। সেই ইহা প্রতিজ্ঞাব্য হেত্বাক্যের বিরোধ। (প্রশ্ন) কেন १ (উত্তর) যদি দ্রব্য, গুণব্যতিরিক্ত অর্থাৎ রূপাদি গুণ হইতে ভিন্ন হয়, রূপাদি হইতে ভিন্ন পদার্থের অনুপলির্ন্ন উপপন্ন হয় না। আর যদি রূপাদি হইতে ভিন্ন পদার্থের অনুপলির্ন্ন হয়, তাহা হইলে গুণব্যতিরিক্ত দ্রব্য অর্থাৎ দ্রব্য পদার্থ তাহার রূপাদি গুণ হইতে ভিন্ন, ইহা উপপন্ন হয় না। দ্রব্য গুণ হইতে ভিন্ন এবং রূপাদি হইতে ভিন্ন পদার্থের অনুপল্যনি িরুদ্ধ হয় (অর্থাৎ) ব্যাহত হয়, সম্ভব হয় না।

টিপ্পনী। এই হ'ব বারা "প্রতিজাবিরোণ" নামক তৃতীয় নিগ্রংস্থানের লকণ হৃতিত হইয়াছে। ভাষাকার ইহার একটি উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, তদ্বারা হ'বার্থ বাক্ত করিয়াছেন। বেমন কোন বাদী প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাকা বলিলেন,—"গুলবাতিরিক্তং দ্রবাং"। বাদীর প্রতিজ্ঞার্থ এই নে, ঘটাদি জবা তাহার রূপরসানি গুণ হইতে ভিন্ন, গুণ ও গুণী ভিন্ন পদার্থ। বাদী পরে হেত্রাক্য বনিলেন,—"রূপানিভাহর্গান্তরভাল্পনরেরে"। অর্থাৎ যেহেতু রূপাদি গুণ হইতে ভিন্ন পদার্থের উপনি বিহু না; রূপাদি গুণবেরই উপনিরি হয়। কিন্তু এখানে বাদীর ঐ প্রতিজ্ঞাবাকা গু হেতুবাক্য পরস্পর বিক্রমার্থক বনিয়া বিক্রম। কারণ, ঘটাদি জবাকে তাহার গুণ হইতে ভিন্ন পদার্থ বিলিনে ভিন্নরূপে উহার উপনিরিই স্বীকার করিতে হইবে। তাহা হইলে পরে আর উহার ঐরপে অনুপ্রকরি বদা ধর না। কারণ, তাহা বনিলে আবার জবা ও গুণকে অভিনাই বদা হয়। স্মৃত্রাং ঘটাদি জবা তাহার গুণ হইতে ভিন্ন এবং ঐ গুণ হইতে ভিন্ন জবোর অনুপ্রকরি, ইহা পরস্পর বাহত অর্থাৎ সন্তবই হয় না। অতএব উক্র স্থনে বাদীর ঐ হেতুবাকোর দহিত তাহার ঐ প্রতিজ্ঞাবাক্যের বিরোধনশন্তঃ উহা তাহার পক্ষে "প্রতিজ্ঞাবাক্যের বিরোধনশন্তঃ উহা তাহার পক্ষে "প্রতিজ্ঞাবাক্যের বিরোধনশন্তঃ উহা তাহার পক্ষে "প্রতিজ্ঞাবাক্যের বিরোধনশন্তঃ উহা তাহার পক্ষে "প্রতিজ্ঞাবিরাধ" নামক নিগ্রহন্তান।

বার্ত্তিককার উল্যোতকর এথানে এই স্থা ধারা "প্রতিজ্ঞাবিরোধে"র ভাষ "ধেতুরিরোধ" এবং "দুষ্টান্তবিরোধ" প্রাভৃতি নিশ্রহস্থানেরও ব্যাখ্যা করিরাছেন। ওদন্তপারে ভাৎপর্যাচীকাকার বাচস্পতি মিশ্র ও উদয়নাচার্য্য প্রভৃতিও এই স্তরের প্রথমোক্ত "প্রতিক্রা"শব্দ ও "হেডু"শব্দকে প্রতিবোগী মাত্রের উপন্কণ বলিলা, উহার দারা দুয়ান্ত প্রভৃতি প্রতিবোগী পদার্থত প্রহণ করিলাছেন এবং সত্তের "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" শক্ষের অন্তর্গত "প্রতিজ্ঞা" শক্ষকে ৪ উপনক্ষণার্থ বলিয়া, উহার ছারা "হেতুৰিরোধ" ও "দুষ্টান্তবিরোধ" প্রভৃতিকেও লক্ষ্যক্রণে শ্বহণ করিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্র ঐ সমন্ত নিঅহস্থানেরই সংগ্রহের জন্ম শুক্রহাৎপর্যার্থ ব্যক্ত করিয়াছেন বে, বাদী ও প্রতিবাদীর বাব্যগত যে সমন্ত পদার্থের পরস্পর বিরোধ প্রতীত হয়, সেই সমন্ত বিরোধই নিগ্রহস্থান। উহা প্রতিক্ষাবিরোধ, হেতুবিরোধ, দৃষ্টাস্থবিরোধ প্রভৃতি নামে বছবিধ। বানীর হেতুবাক্যের সহিত তীহার প্রতিজ্ঞাবাকোর বিরোধ ংইলে উলা হেত্বিরোধ। উদ্যোতকর ইহার প্রক্ উদাহরণ বিদিয়াছেন। উক্ত মতে ভার্যকারোক্ত উধাহরণও "হেতুবিরোধ"। কিন্তু প্রতিজ্ঞাবাক্য স্ববচন-বিকল্প হইলে মুগাঁৎ প্রতিজ্ঞাবাব্যের অন্তর্গত প্রবংগ্রই প্রকার বিরোধ হইলে, দেখানে উহা "প্রতিজ্ঞাবিরোধ"। উদ্যোতকর ইহার উবাহরণ বলিয়াছেন, —"শ্রহণা গভিনী" স্বর্ধাৎ কোন বাদী "অমুণা গভিণী" এইরুণ প্রতিজ্ঞাবাক্য বলিলে উহার অন্তর্গত পদ্ধর প্রস্পার বিক্রা। কারণ, শ্ৰমণা ( সম্যাদিনী ) বলিলে ভাষ্টেক গভিণী বলা বাধ না। গভিণী বনিলে ভাষ্টকে শ্ৰমণা বলা মার না। এইরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্যের সহিত দুষ্টাত্তের বিরোধ, দুষ্টাতাদির সহিত হেতৃর বিরোধ, এবং প্রতিজ্ঞা ও হেতুর প্রমাণনিরোদও বুনিতে হইবে। উনংনাচার্যা প্রভৃতি উক্তরূপ বহুপ্রকার বিরোধকেই এই পুত্র দারা নিঞ্ছশ্বান বলিয়া বাংখা করিয়াছেন। কারণ, তুল্য বুক্তিতে ঐ সম্প্র বিরোধন্ত নিগ্রহস্থান বলিয়া স্বীকার্যা। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ উক্ত বৃত্তি অনুসারে স্ক্রার্থ ব্যাপ্যা করিরাছেন বে, স্তত্তের প্রথমোক্ত "প্রতিক্তা" শব্দ ও "হেতু" শব্দের হারা বাদী ও প্রতিবাদীর ক্থা-কালীন বাকামতিই বিবক্ষিত। অৰ্গাৎ বাদী ও প্ৰতিবাদীর যে কোন নিজ বাক্যাগৰিয়োধই "প্রতিক্রাবিরোখ" নামক নিজহতান।

এখানে পূর্ত্মণক এই বে, ভাষ্যকারোক ঐ উদাহরণে বাদীর নিজনতে তাহার হেতুই অদিজ।

কারণ, বিনি ঘটাদি অব্যক্তে রূপাদি গুণ হুইতে ভিন্ন পদার্থ ই বংশন, তাঁহার মতে উক্ত হেতুই নাই। উক্ত স্থলে বাদী যদি প্রাবাণ ছারা উহা দিছ করেন, তাহা হইবেও উহা বিজ্ঞ নামক হেৰাভাগ। কাৰণ, বে হেতু স্বীকৃত দিছাজের বিরোধী, ভাষা বিরুদ্ধ নামক হেখাভাগ ব্লিয়া ক্ষিত হইগ্লছে। যেমন শব্দনিতাত্ববাদী মীমাংসক "শ্ৰেষা নিতাঃ" এই রূপ প্রতিজ্ঞাবাকা ব্রিয়া হদি "কাৰ্যাত্বাৰ" এই হেতুৰাকা প্ৰানোগ করেন, তাহা হইলে তাহার ক্ষিত ঐ কাৰ্যাত্ব হেতু বিক্লম্ভ নামক হেডাভাগ। কারণ, শব্দে নিভাত থাকিলে ভাহাতে কার্যাত্র থাকিতে পারে না। কার্য্যন্ত নিত্যত্তের বিকল্প ধর্ম। এইরূপ পূর্ব্বোক্ত হলেও "বিকল্প" নামক হেলাভাস হওয়ার উহাই বাদীর পকে নিএংস্থান হইবে। স্তেরাং "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামে পৃথক নিএংস্থান বীকার অনাবশ্রক ও অযুক্ত। বৌদ্ধদশুনার পূর্ব্বোক্তরণ যুক্তির বারা এই "প্রভিজ্ঞাবিরোণ" নামক নিগ্রহস্থানেরও থণ্ডন করিয়াছিলেন। পরে বাচস্পতি মিশ্র ও ছয়ন্ত ভট্ট প্রভৃতি তাঁহাদিগের সমস্ত কথারই প্রতিবাদ করিরা সমাধান করিরা গিগছেন। এথানে তাঁহাদিগের সমাধানের মর্বা এই যে, পূর্ব্বোক্তরূপ স্থলে বাদীর হেতু বস্ততঃ অনিদ্ধ বা বিরুদ্ধ হইলেও দেই হেছাভাদ-জ্ঞানের পুর্বেই প্রতিজ্ঞাবিরোধের জ্ঞান হইয়া থাকে। অর্থাৎ বেমন কেই প্রথমে "এতি" বলিয়া, পরেই "নান্তি" বলিলে তথ্নই ঐ বাকাব্যের পরত্পর বিরোধ বুঝা বায়, তজাপ উক্ত কলে ঐ প্রতিজ্ঞাবাকোর পরে ঐ হেত্বাকোর উচ্চারণ করিনেই তখন ঐ হেতুতে ব্যাপ্তি-চিহার পুর্বেই ঐ বাক্যয়ন্ত্রের পরস্পার বিরোধ প্রতীত হইয়া থাকে। কিন্তু "বিফ্রন" নামক হেলা ভাগের জ্ঞানস্থলে ব্যাপ্তি অরণের পরে তৎপ্রযুক্তই হেতুতে দাধ্যের বিরোধ প্রতীত হয়। স্থতরাং উক্ত স্থলে পুর্ব্ধ-প্রতীত "প্রতিজ্ঞাবিরোধ"ই নিপ্রত্যান বনিয়া থীকার্যা। কারণ, প্রথমেই উহার বারাই বাদীর বিপ্রতিপত্তির অন্থ্যান হওয়ার উহার ছারাই সেই বাদী নিট্টাত হন। পরে হেলাভাসজ্ঞান হুইলেও দেই হেত্বাভাগ আর গেখানে নিগ্রহন্তান হয় না। কারণ, বেনন কার্চ ভত্মীকৃত হুইলে তখন আর অন্নি তাহার দাহক হয় না, তজাপ পূর্ব্বোক্ত স্থানে বাদী পূর্ব্বেই নিগুহীত হইরাছেন, জাহার পক্ষে সেধানে আর কিছু নিএইস্থান হর না। উদরনাচার্য্যও "তাৎপর্য্য-পরিভদ্ধি অত্যে পুর্বের এই কথাই বনিয়াছেন,—"নহি মুতোহণি মার্যাতে"। অর্থাৎ বে মুত্তই হইবাছে, ভাহাকে কেই আর মারে না। ভাদর্জজের "ভায়ণারে"র টীকাকার অয়নিংই স্থরিও "প্রতিজ্ঞাবিরোণ" ও "বিক্ষ" নামক হেছাভাদের পূর্ম্মোক্তরূপ বিশেষই স্পত্ত বলিয়াছেন'। কিন্তু বুদ্ধিকার বিখনাথ প্রতিজ্ঞাবিরোধের সহিত হেতাতাদের সাংক্ষাও স্বীকার করিয়া সংকীপ নিঅহস্থানও তাকার করিলাছেন এবং তিনি অসংকার্ণ শপ্রতিজ্ঞাবিরোধে রও উদাহরণ প্রদর্শন ক্রিয়াছেন। বস্ততঃ বেখানে প্রতিবাদী কেন্দ্রভাদের উদ্ভাবন না করিয়া, প্রথমে বাদীর প্রতিজ্ঞা-বিরোধেরই উদ্ভাবন করিবেন, দেখানেও তগ্রারা তথনই সেই বাণীর নিগ্রহ বীকার্য। স্থতরাং "প্রতিজ্ঞাবিরোধ"কেও পুথক নিপ্রহয়ান বণিয়া স্বীকার্য্য । ৪৪

১। নঘরা বিলাজা হেরাভালে। ন পুনঃ অভিজ্ঞানিরের ইতি চেত্র, বিকর্ত্রোভালে ব্যাপ্তিপালিরেরের্ব্বধার্মতে, অত্র তু প্রতিজ্ঞাকের্ব্বনন্দ্রশ্পনাতারের্তি মহান্ তেবঃ — ভারসার সীকা।

# সূত্র। পক্ষপ্রতিষেধে প্রতিজ্ঞাতার্থাপনয়নং প্রতিজ্ঞাসন্মাসঃ॥৫॥৫০৯॥

অথুবাদ। পক্ষের প্রতিষেধ হইলে অর্থাৎ প্রতিবাদী বাদার প্রযুক্ত হেতুতে ব্যক্তিচারাদি দোষ প্রদর্শন করিয়া, তাঁহার পক্ষ খণ্ডন করিলে ( বাদা কর্ত্ত্বক) প্রতিজ্ঞাতার্থের অপলাপ অর্থাৎ অস্বীকার (৪) প্রতিজ্ঞাসন্মাস।

ভাষা। 'অনিত্যঃ শব্দ ঐব্দিয়ক্সা'দিতাক্তে পরো ক্রয়াং 'দামাত্য-মৈব্রিয়কং ন চানিত্যমেবং শব্দোহপ্যৈব্রিয়কে। ন চানিত্য' ইতি। এবং প্রতিষিদ্ধে পক্ষে যদি ক্রয়াং—'কঃ পুনরাহ অনিত্যঃ শব্দ' ইতি। দোহরং প্রতিজ্ঞাতার্থনিয়বঃ প্রতিজ্ঞাসন্ত্যাস ইতি।

অনুবাদ। শব্দ অনিতা, বেহেতু ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য, ইহা (বাদী কর্তৃক) উক্ত ইইলে অপর অর্থাৎ প্রতিবাদী বলিলেন, জাতি ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য, কিন্তু অনিত্য নহে, এই-রূপ শব্দও ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য, কিন্তু অনিত্য নহে। এইরূপে বাদীর পক্ষ খণ্ডিত হইলে (বাদী) যদি বলেন,—"অনিত্যঃ শব্দঃ" ইহা আবার কে বলিয়াছে, অর্থাৎ আমি এরূপ প্রতিজ্ঞাবাক্য বলি নাই। দেই এই প্রতিজ্ঞাতার্থের অপলাপ অর্থাৎ নিজ-কৃত প্রতিজ্ঞার অধীকার (৪) "প্রতিজ্ঞা-সন্মাদ" নামক নিগ্রহন্থান।

টিপ্ননী। "প্রতিজ্ঞাবিরোধে"র পরে এই স্থ্রের দারা "প্রতিজ্ঞাসরাসে" নামক চতুর্ব নির্মাহ বানের কক্ষণ হচিত হইরাছে। বারার নিজপফ স্থাপনের পরে প্রতিবাদী বারার হেতুতে ব্যক্তি চারানি নাম প্রনর্গন করিয়া, ঐ পক্ষের প্রতিবেধ করিলে, তথন বারা মনি সেই দোরের উদ্ধারের উদ্ধেশ্রেই নিজের প্রতিজ্ঞাতার্বের "অপনর্গন" অর্থাৎ অপনাপ করেন, তাহা ইইলে দেখানে তাহার "প্রতিজ্ঞাসন্ত্যাস"নামক নির্মাহলান হইবে। যেখন কোন বানী "শক্ষোহ্ণনিতা ঐজিয়কল্লাং" ইন্যানি বাক্য দারা নিজ পক্ষ স্থাপন করিলে, তথন প্রতিবাদী বনিলেন যে, ইন্সিরপ্রাহ্ম জ্ঞাতি নিহ্যু, এইরুপ শক্ষ ইন্সিরপ্রাহ্ম হইলেও নিহ্যু হইতে পারে। অর্থাৎ ইন্সিরপ্রাহ্ম হেতুর দারা শক্ষে অনিহার দিন্ধ হইতে পারে না করেণ, উহা অনিহান্তের ব্যতিচারী। তথন বালী প্রতিবাদীর ক্ষিত ঐ ব্যতিচার-দোবের উদ্ধারের উদ্ধারেই বন্ধিনেন যে, "শক্ষ অনিহাু, ইহা কে বনিয়াছে ? আমি ত উহা বনি নাই"। উক্ত স্থলে বাদীর যে নিজ প্রতিজ্ঞাতার্থের স্কপলাপ বা অ্যাকার, উহা তাহার বিপ্রতিপত্তির অন্ত্যাপক হওয়ার নিপ্রস্থান হইবে। উহার নাম "প্রতিজ্ঞাসন্ত্যাস"। "প্রতিজ্ঞাহানি" স্থলে বানী বা প্রতিবাদী নিজের প্রতিজ্ঞাতার্থ অথবা নিজের উক্ত যে কোন পলার্থ পরিত্যাগ করিলেও উহা অন্যাকার করেন না, কিন্ত "প্রতিজ্ঞাসন্ত্রাস্থা হলে উহা অন্যাকার করেন না, কিন্ত "প্রতিজ্ঞাসন্ত্রাস" হলে উহা অন্যাকারই করেন। হতরাং "প্রতিজ্ঞাহানি" ও "প্রতিজ্ঞাসন্ত্রাসের বেলে লাছে।

উদর্বাচার্য্য প্রভৃতির মতে যেমন বাদী বা প্রতিবাদী নিজের উক্ত যে কোন পদার্থের পরিভাগে করিলেই "প্রতিজ্ঞান্যান" হইবে, তজ্ঞপ নিজের উক্ত বে কোন পদার্থের অপলাপ করিলেই "প্রতিজ্ঞানয়ান" হইবে। অর্থাৎ হেতৃ ও দৃষ্টান্ত প্রভৃতি কোন পদার্থের অপলাপ করিলেও উহাও প্রতিজ্ঞানয়ান বলিয়াই আহা। কারণ, তুগা যুক্তিতে উহাও নিগ্রহণ্তান বলিয়া স্বীকার্য্য। উক্ত মতামুদারে বর্বরাজ এই শুল্লের বাাধ্যা করিতে বলিয়াছেন যে, প্রতে "পক্ষ" শব্দ ও "প্রতিজ্ঞাতার্য" শব্দের দারা বাদী বা প্রতিবাদীর নিজের উক্ত মান্তই মহর্বির বিবক্ষিত। নিম্মের উক্ত যে কোন পদার্থের প্রতিবেধ হইলে ভাষার পরিয়ারের উদ্দেশ্তে সেই উক্ত পদার্থের সন্মান বা অন্বীকারই প্রতিজ্ঞানয়ান, ইয়াই মহর্দির বিবক্ষিত স্থনার্থ। সেই উক্ত সন্মান চতুর্মির, যথা—(১) কে ইয়া বলিয়াছে প অর্থাৎ আমি ইয়া বলি নাই। অথবা (২) আমি ইয়া অপরের মত বলিয়াছি, আমার নিজমত উয়া নছে। অথবা (৩) ভূমিই ইয়া বলিয়াছ, আমি ত বলি নাই। অথবা (৪) আমি অপরের কথারই অন্থবাদ করিয়াছি, আমিই প্রথমে ঐ কথা বলি নাই।

বৌদ্ধদশ্যবার এই "প্রতিজ্ঞানল্লান"কেও নিগ্রহত্বান বলিয়া স্বীকার করেন নাই। তাঁহারা বলিরাছেন যে, সভানধ্যে সকলের সম্মুখে কোন বাদী ঐরপ প্রতিজ্ঞা করিয়া, পরেই আবার উহা অহীকার করে ও করিতে পারে ? ধর্মকীর্ত্তি পরে বনিরাছেন বে, পূর্কোক্ত স্থলে উক্ত বাদী বাভিচারী হেতুর প্রয়োগ করায় তিনি হেবাভাদের ছারাই নিগুরীত হথৈবন। "প্রতিজ্ঞানয়াদে" নামক পুথক নিগ্রহতান ত্রীকার অনাবশুক। আর তাহা ত্রীকার করিলে উক্তরণ ত্রেল বাদী বেখানে একেবারে নীরব হইবেন, সেখানে তাঁহার "তুকীস্থাব" নামেও পুথক নিএহস্থান সীকার ক্রিতে হয় এবং কোন প্রলাপ বলিলে "প্রলপিত" নামেও পৃথক্ নিগ্রহস্থান খীকার করিতে হয়। বাচম্পতি মিশ্র ধর্মকীর্তির ঐ কথার উল্লেখ করিয়া, তহন্তরে বলিয়াছেন বে, উক্ত স্থলে বানী তাঁহার হেতুতে প্রতিবাদীর প্রদর্শিত ব্যভিচাব দোবের উদ্ধারের উদ্দেশ্রেই পূর্বোক্তরণে "প্রতিজ্ঞাসন্ত্রাস" করেন। তিনি তথন মনে করেন যে, আমি এথানে আমার প্রতিজ্ঞার অপলাপ করিতে পারিলে প্রতিবাদী আর আমার হেততে পূর্মবিং বাভিচার দোষের উদ্ভাবন করিতে পারিবেন না। শামি পরে মন্তরপেই আবার প্রতিজ্ঞা-বাকোর প্রয়োগ করিব, বাহাতে আমার ক্ষিত হেতু ব্যতিহারী হইবে না। স্ক্ররাং উক্ত স্থলে কোন বাদীর ঐ "প্রতিজ্ঞানন্যাদ" তাঁহার প্রমাদ মূলক মিখ্যাবান হইলেও উক্তরণ উদ্দেশ্যে উহা কাহারও পক্ষে হইতে পারে, উহা অসম্ভব নহে। কিন্ত উক্ত স্থলে তিনি বধন প্রতিবাদীর প্রদর্শিত বাভিচার-দোবের উদ্ধারের উদ্দেশ্রেই ঐরপ উত্তর করেন, তথন সেখানে প্রতিবাদী আর ওাঁহাকে দেই বাভিচার বা হেম্বাভাসের উদ্ভাবন করিবা নিগুঠীত বলিতে পারেন না। স্কৃতরাং তিনি আর তথন উহার উদ্ভাবনও করেন না। কিন্তু তথন তিনি বাদীর সেই "প্রতিজ্ঞানয়ালে" হই উদ্ভাবন করেন। পরস্ত পরে তিনি ঐ ব্যতিচার-দোধের উত্তাবন কবিতে গেলেও তৎপূর্বো বাদীর দেই প্রতিজ্ঞার কথা তাঁহাকে বলিতেই হইবে এবং বাদী উহা অত্মীকার করিলে তাহার সেই প্রতিজ্ঞাসভ্যামের উত্তাবনও অবশ্র তথনই করিতে হইবে। নচেং তিনি বানীর কথিত কেছতে ব্যক্তির-নোষের সমর্থন করিতে পারেন না। স্কতরাং পরে বানীর হেতুতে ব্যক্তির-নোষের উদ্রাবন করিতে হইলে যখন তৎপূর্বে তাঁহার উক্ত "প্রতিজ্ঞাসন্ন্যাদে"র উদ্রাবন অবশ্র করিও হইবে, তথন পূর্বে উদ্রাবিত সেই "প্রতিজ্ঞাসন্মাদ"ই উক্ত স্থলে বানীর পক্ষে নিগ্রহ্মান হইবে। সেখানে হেমাজাস নিগ্রহ্মান হইবে। প্রতিবানীও পরে আর উহার উদ্রাবন করিবেন না। কিন্তু উক্তর্জণ স্থলে বানীর ভূকীজাব বা প্রশাপ হারা তাঁহার হেতুর খাজিচার দোহের উদ্ধার সম্ভবই হয় না এবং ভূকীজাব প্রভৃতি প্রতিবানীর হেমাজানের পরেই হইরা থাকে। স্কতরাং ও সম্ভ পূণক্ নিগ্রহ্মান বনা অনাবশ্রক। ভাই মহর্বি তাহা বলেন নাই।বা

# সূত্র। অবিশেষোক্তে হেতো প্রতিষিদ্ধে বিশেষ-মিচ্ছতো হেত্বস্তরং ॥৬॥৫১০॥

অমুবাদ। অবিশেষে উক্ত হেতু প্রতিষিদ্ধ হইলে বিশেষ ইচ্ছাকারীর "হেত্তর" হয় (অর্থাৎ বাদা নির্কিশেষণ সামান্ত হেতুর প্রয়োগ করিলে প্রতিবাদী ঐ হেতুতে ব্যক্তিচারাদিদোধ প্রদর্শন করিয়া যদি উহার খণ্ডন করেন, তখন বাদী সেই দোষের উদ্ধারের জন্ম তাহার পূর্ণেবাক্ত হেতুতে কোন বিশেষণ বলিলে তাদৃশ বিশিষ্ট হেতুকথন তাহার পক্ষে "হেত্ত্ত্ব" নামক নিগ্রহন্থান হইবে।)

ভাষ্য। নিদর্শনং—'একপ্রকৃতীনং ব্যক্ত'মিতি প্রতিজ্ঞা। কন্মা-ক্ষেতোঃ? একপ্রকৃতীনাং বিকারাণাং পরিমাণাং। মৃৎপূর্বকাণাং শরাবাদীনাং দৃষ্ঠং পরিমাণং, বাবান্ প্রকৃতেব্র্যুহো ভবতি, তাবান্ বিকার ইতি। দৃষ্ঠক প্রতিবিকারং পরিমাণং। অস্তি চেদং পরিমাণং প্রতিব্যক্তা। তদেকপ্রকৃতীনাং বিকারাণাং—পরিমাণাং পশ্যামো ব্যক্তমিদ-মেকপ্রকৃতীতি।

অস্য ব্যভিচারেণ প্রত্যবস্থানং—নানাপ্রকৃতীনামেকপ্রকৃতীনাঞ্চ বিকারাণাং দৃষ্টং পরিমাণমিতি।

এবং প্রত্যবস্থিতে আহ—একপ্রকৃতিসমন্বরে সতি শরাবাদিবিকা-রানাং পরিমাণদর্শনাৎ। স্থ-ছঃখ-মোহদমন্বিতং হীদং ব্যক্তং পরিমিতং গৃহতে। তত্র প্রকৃত্যন্তররূপদমন্বরাভাবে সত্যেকপ্রকৃতিত্বনিতি।

তদিদম্বিশেষোক্তে হেতে। প্ৰতিধিদ্ধে বিশেষং ক্ৰুবতো হেম্বন্তরং ভবতি।

সতি চ হেম্বন্তরভাবে পূর্ববস্ত হেতোরসাধকদ্বানিগ্রহম্বানং। হেম্বন্তরবচনে
সতি যদি হেম্বর্থনিদর্শনো, দৃষ্টান্ত উপাদীয়তে নেদং ব্যক্তমেকপ্রকৃতি
ভবতি—প্রকৃত্যন্তরোপাদানাৎ। অথ নোপাদীয়তে—দৃষ্টান্তে হেম্বর্থস্যানিদশিত্স্য সাধকভাবান্ত্রপপত্তেরানর্থক্যান্ধেতোরনির্দ্তং নিগ্রহম্বান্মিতি।

অমুবাদ। "নিদর্শন" অর্থাৎ এই সূত্রোক্ত "হেরন্তর" নামক নিপ্রহয়্বানের উদাহরণ যথা—এই ব্যক্ত, এক প্রকৃতি, ইহা প্রতিজ্ঞা। প্রশ্ন) কোন হেরুপ্রযুক্ত ? (উত্তর) একপ্রকৃতি বিকারনমূহের পরিমাণপ্রযুক্ত। (উদাহরণ) মৃত্তিকাজ্য শরাবাদি জব্যের পরিমাণ দৃষ্ট হয়। প্রকৃতির ব্যুহ অর্থাৎ উপাদানকারণের সংস্থান যে পর্যান্ত হয়, বিকার অর্থাৎ তাহার কার্য্য শরাবাদি সেই পর্যান্ত হয় অর্থাৎ সেই সমস্ত বিকারে ঐরূপ পরিমাণ হয়। প্রত্যেক বিকারে পরিমাণ দৃষ্টও হয়। (উপনয়) এই পরিমাণ প্রত্যেক ব্যক্ত পরার্থেই আছে। (নিগমন) স্কৃতরাং এক প্রকৃতি বিকারসমূহের পরিমাণপ্রযুক্ত এই ব্যক্ত এক প্রকৃতি, ইহা আমরা বুঝি। (অর্থাৎ সাংখ্যমতামুসারে কোন বাদী উক্তরূপে প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের প্রকাশ করিয়া, ভাহার নিজ পক্ষের সংস্থাপন করিলেন যে, মহৎ অহন্ধার প্রকৃতি ব্যক্ত জগতের মূল উপাদান এক, যে হেরু তাহাতে পরিমাণ আছে, যেমন একই মৃত্তিকাজ্য ঘটাদি জব্যের পরিমাণ আছে এবং উহার মূল উপাদান এক। ব্যক্ত পদার্থমাত্রেই পরিমাণ আছে, স্কৃতরাং তাহার মূল উপাদান এক। উহা অব্যক্ত ও মূল প্রকৃতি বলিয়া কথিত হইয়াছে]।

ব্যভিচার দারা ইংার প্রভাবদান যথা—নানাপ্রকৃতি ও একপ্রকৃতি বিকারসমূহের পরিমাণ দৃষ্ট হয়। [ অর্থাৎ পূর্বেক্তি বাদী উক্তরূপে তাহার নিজ পক্
স্থাপন করিলে প্রতিবাদী উহার প্রভাবস্থান করিলেন যে, পার্থিব ঘটাদি দ্রব্য এবং
স্বর্গনির্দ্ধিত অলকারাদি দ্রব্যেও পরিমাণ আছে, কিন্তু সেই সমস্ত দ্রব্য একপ্রকৃতি
নহে, ঐ সমস্ত নানাজাতীয় দ্রব্যের উপাদান-কারণ ভিন্ন, অভএব বাদীর ক্ষিত যে
পরিমাণরূপ হেতু, তাহা তাঁহার সাধ্য ধর্ম একপ্রকৃতিবের ব্যভিচারী ]।

(প্রতিবাদী) এইরূপে প্রত্যবস্থিত হইলে ফর্থাং বাদীর উক্ত হেতুতে ব্যতিচার-দোষ প্রদর্শন করিলে (বাদী) বলিলেন, যেতেতু একস্বভাবের সমন্বয় থাকিলে

হতুং দাধনং, অবং দাখাত ভৌ ছেহবে । নিহপরতি বাাপাবাাপক লাবেনেতি নিহপনঃ। ছেহবর্বলোনিকপরে। ছেহবর্বনিকপনা দৃষ্টাতঃ।—ভাৎপর্যাদিক।।

শরাবাদি বিকারের পরিমাণ দেখা যায় ( অর্থাং ) যেতে তু স্থ-তঃখ-মোহ-সমন্বিভ এই ব্যক্তা, পরিমিত বলিয়া গৃহীত হয়। তাহা হইলে অন্য প্রকৃতির রূপের অর্থাং অন্য উপাদানের সভাবের সমন্ত্রের অভাব থাকিলে একপ্রকৃতির দিল হয় আর্থাং বাদী উক্ত ব্যভিচার-দোষ নিবারণের জন্ম পরে অন্য হেতুবাক্য প্রয়োগ করিলেন.— "একস্বভাবসমন্ত্রে সতি পরিমাণাং"। পার্থিব ঘটাদি ও স্ত্বর্গনির্দ্ধিত অলল্লারাদি বিজাতীয় দ্রব্যসমূহে পরিমাণ থাকিলেও এক স্বভাবের সমন্ত্র নাই। স্কুত্রাং তাহাতে উক্ত বিশিক্ত হেতু না থাকায় ব্যভিচারের আশলা নাই, ইহাই বাদীর বক্তব্য]।

অবিশেষে উক্ত হেতু প্রতিষিদ্ধ হইলে অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত স্থলে বিশেষণশৃত পরিমাণরূপ হেতু ব্যক্তিচারী বলিয়া প্রতিবাদী কর্ত্ত্বক দৃষিত হইলে বিশেষবাদীর অর্থাৎ
উক্ত হেতুতে একস্বভাবসময়ন্তরূপ বিশেষবাদী প্রতিবাদীর সেই ইহা "হেত্বস্তুর"
হয়। হেত্বরুর থাকিলেও পূর্বেহেতুর অসাধকরপ্রযুক্ত নিগ্রহন্থান হয়। হেত্বক্তর-বচন হইলে অর্থাৎ উক্ত হলে বাদী ঐ বিশেষবিশিক্ত অতা হেতু বলিলেও
যদি "হেত্বিনিন্দর্শন" অর্থাৎ হেতু ও সাধ্যের ব্যাপ্যব্যাপক-ভারপ্রদর্শক দৃষ্টান্ত
গৃহীত হয়, তাহা হইলে এই ব্যক্ত জগৎ একপ্রকৃতি হয় না,—কারণ, অতা প্রকৃতির
অর্থাৎ সেই দৃত্যান্তের অতা উপাদানের গ্রহণ ইইনাছে। আর যদি দৃষ্টান্ত বা
হয়, তাহা হইলে দৃষ্টান্তে অনিদ্ধিত অর্থাৎ সাধ্যধর্শের ব্যাপ্য বলিয়া অপ্রদর্শিত
হেতুপদার্থের সাধকদের অনুপপত্তিবশতঃ হেতুর আনর্থক্যপ্রফুক্ত নিগ্রহন্থান নিতৃত্ত
হয় না।

টিপ্রনী। এই সূত্র শারা "হেবস্তব" নামক পঞ্চন নির্বহ্যানের লক্ষণ হতিত হইয়াছে।
ভাষাকার ইহার উনাহরণ প্রদর্শন করিতে প্রথমে বলিয়াছেন,—"একপ্রস্কৃতীনং বাজামিতি প্রতিজ্ঞা"।
কর্মাৎ সংখ্যমত সংস্থাপন করিবার জয় কোন বাদী উক্ত প্রতিজ্ঞাবাকার দ্বারা ইনিলেন বে,
এই বাজ লগৎ একপ্রকৃতি। এবানে "প্রকৃতি" শক্ষের কর্ম উপানানকারণ। "একা প্রকৃতির্বত্ত"
এইরণ বিরহে বছরীই সমাসে ঐ "একপ্রকৃতি" শক্ষের দ্বারা কবিত হইয়াছে বে, সম্প্র
বাজ্ঞ পনার্থের মূল উপানানকারণ এক। সাংখ্যমতে মহৎ ক্ষহমার প্রভৃতি প্রয়োবিংশতি
ভক্ত তবের নাম ব্যক্ত এবং উর্বের মূল উপানান কর্মাৎ মূলপ্রকৃতি ক্ষরাজ্ঞা। ঐ ক্ষরাজ্ঞ
বা মূলপ্রকৃতি এক। বাজ্ঞ পনার্থমানই স্থানত:খানালারাক, স্বতরাং উর্বের মূল উপানানও
স্বশ্বংখানারাল্যক, ইহা কল্পমানসিক হয়। তাই সাংখ্যমতে বিশ্বণাত্মিকা মূলপ্রকৃতিই
বাজ্ঞ পদার্থমানের মূল উপানান বলিয়া খীরত হইয়াছে। প্রেলাজ্ঞ প্রতিজ্ঞাবাকার প্রয়োগ
ক্ষিমা, বালী ক্ষেত্রাক্য বলিলেন,—"পরিমাণাৎ"। বাদীর বক্তবা এই বে, একই মৃতিক। ইইবে

ঘট ও শরাব প্রভৃতি যে সমস্ত দ্রব্য জন্মে, তাহাতে সেই উপাদানের পরিমাণের তুলা পরিমাণ দেখা যায়। বাক্ত পদাৰ্থমাত্ৰেই বখন পৰিমাণ আছে, তখন ঐ হেতু ও উক্ত দুঠান্ত স্থাৱা বাক্ত পদাৰ্থ-মাত্রেরই মূল উপাদান এক, ইহা দিল্প হয়। বাদী উক্তরণে তাঁহার নিজপক সংস্থাপন করিলে প্রতি-বালী বলিকেন যে, সুন্তি কানিৰ্ম্মিত বটাদি দ্ৰবো যেমন গৱিমাণ আছে, তক্ৰণ স্থবৰ্ণাদিনিৰ্ম্মিত অলমার-বিশেষেও পরিমাণ আছে। কিন্তু দেই দংস্ক স্রারোরই উপাদান এক নছে। স্থাতরাং পরিমাণরূপ ছেতু একপ্রকৃতিত্বরূপ সাধাধর্মের ব্যতিচারী। প্রতিবাদী উক্তরূপে বাদীর ক্থিত হেতুতে বাভিচার প্রদর্শন করিলে, তখন বাদী ঐ ব্যভিচারের উদ্ধারের জ্ঞা বলিলেন যে, একপ্রকৃতির সমন্তর থাকিলে শরাবাদি দ্রব্যের পরিমাণ দেখা যায়। এখানে "প্রকৃতি" শক্ষের কর্থ স্থভাব। অর্থাৎ বাদী উক্ত ব্যক্তিচার-দোষ নিধারণের জন্ম জাঁধার পূর্মাক্ষিত পরিমাণরূপ হেতুতে এক-স্বভাব-সম্বর্জণ বিশেষণ প্রবিষ্ট করিয়া, পুনর্জার ছেত্রাক্য বলিলেন,—"একস্বভাবদমন্ত্রে সতি পরিমানার্' । বাদীর বক্তবা এই যে, বাহাতে একস্বভাবের সমব্য থাকিয়া পরিমাণ আছে, তৎসমন্তই একপ্রকৃতি। বেমন একই মৃৎপিও হুটতে উৎপর ঘট ও শুৱাব প্রভৃতি সমন্ত सरवार्षे रमष्टे मुहिकांच बारवत महत्वय कारह, रमरे ममख सवारे रमरे मुर्शिश-चलांच धनर পরিমাণবিশিষ্ট, এবং তাহার উপাদানকারণ এক, বজ্ঞাপ এই বাক্ত জগতে সর্ব্বভ্রই একস্বভাবের সমন্ত্র ও পরিমাণ আছে বলিলা ব্যক্ত পদার্থনাত্রের মূল উপাধান এক, ইহা ঐ হেতুর বারা অভ্যানদির হয়। বাক্ত পদার্থমাত্রে কিরুণ একস্থভাবের সমন্বয় আছে, ইহা প্রকাশ করিতে ভাষাকার বাদীর কথা বণিয়াছেন যে, এই বাক্ত জগৎ অধহংখমোহসম্বিত ও পরিমাণবিশিষ্ট বলিলা গুৱীত হয়। অর্থাৎ ব্যক্ত জড় জগতে সর্বত্তই স্থপত্তর ও মোহ আছে, সমগ্র জগৎই স্থাত্র:খ্যোহাত্মক, স্কুতরাং উহার মূল উপাদানও স্থাত্রখ্যোহাত্মক। তাহাই মূলপ্রকৃতি বা অব্যক্ত। তাহার কার্যা। ব্যক্ত পদার্থমাত্রেই যখন স্থপতঃখ-মোহাস্থকত্বরপ একস্বভাবের সময়নবিশিষ্ট পরিমাণ আছে, তথন ঐ বিশিষ্ট হেতুর দারা বাক্ত পদার্থমাত্রেরই মূল উপাদান এক, ইহা দিল্ধ হয়। পার্থিব ঘটাদি এবং স্থবনির্মিত অনভারাদি বিজাতীয় দ্রবাদমূহে পরিমাণ থাকিলেও সেই সম্ভ জবোই মৃত্তিক। অথবা স্ত্রপের একস্বভাবের সম্বর নাই। স্থতরাং সেই সমস্ত বিজাতীয় জ্বাসমূহে উক্ত বিশিষ্ট হেতু না থাকায় বাভিচারের আশহা নাই। অবস্ত সেই সম্বত্ত বিজাতীর জন্যসমূহে অবজ্ব-মোহাত্মকত্বল একভাবের সংব্র আছে। কিন্ত প্রতিবাদী তাহা স্বীকার করিলে দেই সমস্ত প্রবোরও মূল উপাদান বে, স্মামার সম্মত সেই

১। এবং অভাবহিতে অতিবাহিনি বাহী শৃশ্বাৎ পরিমিতবং বেসুং বিশিন্তি, একঅকৃতিসমন্ত্রে নতি শ্বাবাহিনিবিদাশাং পরিমাণবংশনাদিতি। অকৃতিঃ অভাবঃ, একঅভাবসমন্ত্রে সতীতার্থঃ।" "তবেবং ঘটককজভাবসমন্ত্রে সতি পরিমাণবং তটককঅকৃতিক্ষের, তদ্বদা এক সুবলিত-অভাবেনু ঘটপুরাবাহিকা। ঘটককজালহুস্থ নৈক্ষতারা মার্থবিস্কারিকার অভাবানাং ভেলাবঃ :--ভাবের্কিকার।

ত্রিগুণাস্থক এক মূল প্রকৃতি, ইহাও তাহার স্বীকার্যা। স্কুডরাং নেই দমক ক্রব্যেও আমার দাধান্য থাকার বাভিচারের আশন্ধা নাই, ইহাই বাদীর চরম বক্তব্য।

পূর্ব্বোক্ত হবে বাদী পেনে উক্তরণ হবে বিশিষ্ট হেত্ব প্রয়োগ করার উহা উহার পক্ষে
নির্মান ইবে। কেন উহা নির্মান্তরান ইবৈ । অর্থাৎ বাদী পরে হ্নান্তরারী সং নেতৃর
প্রয়োগ করিয়াও নিগৃহীত ইইবেন কেন । ইহা ব্যাইতে ভাষাকার পরে বলিয়াছেন যে, বাদীর
প্রথমাক্ত হেতৃর হ্মান্তর্বপতঃ উহা নির্মান্তন ইবৈ। তাৎপর্যা এই বে, উক্ত হবে বাদীর
প্রথমাক্ত হেতৃ গাঁহার নাধানাধনে নমর্থ ইবলে, পরে উহার ধেন্তরর প্রয়োগ বার্থ হয়। স্করাং
তিনি বর্থন উক্তরপ হেত্তর প্রয়োগ করেন, তথন উহারারা উহার প্রথমোক্ত হেতৃ যে, উটারর
সাধানাধনে হ্মান্তর্ব, উহা বাজ্যারী হেতৃ, ইহা তিনি স্থীকারই করার হ্মান্তর্বই তিনি নিগৃহীত
ইবৈন । কিন্ত উহার প্রথমোক্ত হেতৃ বাভিচারী বলিয়া হেলাভাস ইবলেও তিনি উক্ত হলে
থ্র হেলাভাস হারা নিগৃহীত ইবৈন না, স্বর্ধাৎ উক্ত হলে উহার প্রেছ হেলাভান নির্মান্তর্বন বালির প্রদর্শিক
ব্যক্তিরি-দোল নিবারণ করিয়াছেন । হ্মান্তর্বন উক্ত হলে ক্রেন্তর প্রারাণীর প্রমাণিক
ব্যক্তিরি-দোল নিবারণ করিয়াছেন । হ্মান্তর্বন উক্ত হলে হলে হেলাভবরের তাৎপর্যা ব্যাখ্যার
বাচম্পতি মিশ্রপ্ত এখানে ইহাই বলিয়াছেন।

প্রশ্ন হইতে পারে যে, উক্ত স্থলে বাদী প্রথমে নিগৃহীত হইলেও পরে অবাভিচারী হেরস্তরের প্রযোগ করার তথন তাঁহার কি জয়ই হইবে ? এতছন্তরে ভাষাকার পরে বলিয়াছেন যে, উক্ত হলে বাদী পরে হেরস্তর প্রযোগ করিবেও উাহার পক্ষে নিগ্রন্থলান নিগুত্ত হইবে না অর্থাৎ, উাহার পক্ষানিবিশতঃ তিনি জয়ী হইবেন না। কারণ, উক্ত হেতুর ঘায়াও তাঁহার পক্ষ যিফি হয় না। কারণ, তিনি সমস্ত বিশ্বকেই একপ্রস্কৃতি বলিয়া নাধন করিতে গেলে তিনি কোন দৃষ্টান্ত বলিতে পারিবেন না। হাহা সাধাধর্মা, তাহা দৃষ্টান্ত হয় না। স্মৃতরাং যদি তিনি দৃষ্টান্ত প্রদর্শনের জল্প কোন অতিরিক্ত পদার্থ থাকার করেন, তাহা হইবে সেই পদার্থের "প্রক্রতান্তর্ম" অর্থাৎ অন্ত উপাদান স্মানার করার সেই পদার্থেই তাঁহার ঐ শেবোক্ত হেতুরও বাভিচারবশতঃ উহার ঘারাও তাঁহার সাধ্যমিতি হইতে পারে না। আর তিনি হলি কোন হয়ান্ত গ্রহণ না করিয়া কেবল ঐ হেত্রুরেরই প্রযোগ করেন, তাহা হইনেও উহার ঘারা তাঁহার সাধ্যমিতি হইতে পারে না। কারণ, যে পদার্থ কোন দৃষ্টান্ত পদার্থে নাধ্যমন্ত্রের বাণ্ডিবিশিষ্ট বলিয়া নিদর্শিত না হয়, তাহা কথনও সাধ্যম হইতে পারে না। স্বতরাং তাহা মনর্থক বলিয়া ঐরপ দৃষ্টান্তশৃত্ত বার্থ হেতুপ্রছোগকারী পরেও নিগৃহীত হববেন। তাহার পক্ষে সির্গ্রন্থন নির্ভ হইবে না। ৩ ৪

প্রতিজ্ঞা-হেত্ত্তরাপ্রিভ-নিগ্রহত্বান-পঞ্চক-বিশেবলকণ-প্রকরণ সমাপ্ত। ১।

### সূত্র। প্রকৃতাদর্থাদপ্রতিসম্দ্রার্থমর্থান্তরং ॥१॥৫১১॥

অমুবান। প্রকৃত অর্থকে অপেকা করিরা অপ্রতিসন্ধর্মার্থ অর্থাৎ প্রকৃত বিষয়ের সহিত সম্বন্ধশূল অর্থের বোধক বচন (৬) তার্থান্তর।

ভাষ্য। যথোক্তলক্ষণে পক্ষপ্রতিপক্ষ-পরিপ্রহে হেতৃতঃ সাধ্যসিক্ষো প্রকৃতারাং ক্রয়াৎ—নিতাঃ শব্দোহস্পর্শরাদিতি হেতুঃ। হেতুর্নাম হিনোতে-স্তুনিপ্রতারে কুরন্তং পরং। পদক্ষ নামাখ্যাতোপসগনিপাতাঃ। (১) অভি-ধেয়স্ত ক্রিয়ান্তরবোগাদ্বিশিষ্যমাণরূপঃ শব্দো নাম, ক্রিয়াকারক-সমুদারঃ কারকসংখ্যাবিশিক্তঃ। (২) ক্রিয়ালবোগাভিধায্যাখ্যাতং ধাস্বর্থমাত্রক্ষ কালাভিধানবিশিক্তঃ। (৩) প্রয়োগেরখাদভিদ্যমানরূপা নিপাতাঃ। (৪) উপস্ক্রমানাঃ ক্রিয়াবদ্যোতকা উপসর্গা ইত্যেবমাদি। তদর্থান্তরং বেদিতব্যমিতি।

অনুবান। যথোক্ত লক্ষণাক্রান্ত পক্ষ-প্রতিপক্ষ-পরিগ্রহ বলে হেতুর ধারা সাধ্যসিন্ধি প্রকৃত হইলে বালী যদি বলেন, "নিত্যঃ শব্দঃ, অস্পর্শহাদিতি হেতুঃ", "হেতুঃ"
এই পদটি "হি" ধাতুর "তুন্" প্রত্যায়নিস্পন্ন কুলন্ত পদ। পদ বলিতে নাম, আখ্যাত,
উপসর্গ ও নিপাত, অর্থাৎ পদ ঐ চারি প্রকার। অভিধেয়ের অর্থাৎ বাচ্য অর্থের
ক্রিয়াবিশেষের সহিত দক্ষরপ্রকু "বিশিষ্যমাণরূপ" অর্থাৎ বাহার রূপভেল হয়, এমন
শব্দ (১) নাম। কারকের সংখ্যাবিশিন্ট ক্রিয়াও কারকের সমুদায় (সমন্তি)। (অর্থাৎ
কর্ত্ত্বকর্মাদি কারকের একডাদি সংখ্যা এবং জাত্যাদি ও কারক, "নাম" পদের অর্থ)।
ক্রিয়া অর্থাৎ ধার্ম্বর্থ এবং কালের সন্থানের বোধক পদ (২) আখ্যাত। কালাভিধানবিশিষ্ট অর্থাৎ বাহাতে কালবাচক প্রত্যায়ার্থের অন্তর্মদন্ধ আছে, এমন ধার্ম্বর্ধাত্রও
("আখ্যাত" পদের অর্থ)। সমন্ত প্রয়োগেই অর্থবিশেষপ্রযুক্ত "অভিদ্যমানরূপ"
অর্থাৎ অর্থভেদ থাকিলেও যাহার কুত্রাদি রূপভেদ হয় না, এমন শব্দসমূহ
(৩) নিপাত। "উপস্কামান" অর্থাৎ "আখ্যাত" পদের সমীপে পূর্বের প্রযুক্তামান
ক্রিয়াদ্যোতক শব্দসমূহ (৪) উপসর্গ ইত্যাদি। তাহা অর্থাৎ পূর্বেরাক্ত স্থলে বাদীর
শেষোক্ত এই সমন্ত বচন (৫) অর্থান্তর নামক নিগ্রহন্থান জানিবে।

১। কুলে—অনুভার্থনিশেকা ( এভংগর্থ এই হার্থ কার্ণালে প্রথমী নিজাক বুলিতে হৃত্যে। ব্রবহার চহল কলে ইংটি বলিয়াছেল।

টিপ্লনী। এই হুত্র ছারা "অর্থান্তর" নামক বর্চ নিগ্রহন্তানের লক্ষণ হৃতিত হইয়াছে। প্রথম অধ্যাবের বিতীর আহিকের প্রারম্ভে বাদনকণসূত্রের ভাষো ভাষাকার যে পকপ্রতিপক-পরিবাহের দক্ষণ বনমাছেন, সেই নক্ষণাক্রান্ত পক্ষপতিপক্পরিগ্রহ স্থান হৈতুর দারা সাধ্যসিদ্ধিই প্রকৃত বা প্রস্তুত । বাদী বা প্রতিবাদী যদি প্রকৃত বিষয়ের প্রতাব করিয়া অর্থাৎ নিঞ্চপক স্থাপনের আরম্ভ করিয়া, সেই বিষয়ের সহিত সম্বন্ধ আর্থর বোধক কোন বাক্য প্রয়োগ করেন, তাহা হুইলে সেধানে "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহতান হয়। অর্থাৎ বাদী বা প্রতিবাদীর বাহা নিজপক্ষ-সাধন বা প্রপক্ষপাধনের অঙ্গ অর্থাৎ উপ্যোগী নতে, এখন বাকাই (৬) "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহখন। বেখন কোন নৈয়াধিক "শক্ষ অনিত)" এই প্রতিজ্ঞাবাকা এবং হেতুবাক্য প্রয়োগ করিয়া গরে বলিলেন,—"শেই শব্দ আকাশের গুণ"। এখানে তাঁহার শেষোক্ত বাকোর সহিত তীহার প্রকৃত সাধাসিদ্ধির কোন সংদ্ধ নাই, উহা তীহার নিভ্পক্ষ সাধনে অঙ্গ বা উপযোগীই নাই। অত এব ঐ বাকা জাহার পক্ষে "অর্থান্তর" নামক নিগ্রংস্থান। উক্ত স্থলে বাদী নৈয়ান্ত্রিক তীহার নিছ মতার্লারেই 'শব্দ আকাশের ৩৭' এই বাকা বনার, উহা উ:হার পক্ষে "অমত" অর্থান্তর। উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি ইহাকে অমত, পরমত, উভয়মত, অমুভয়মত—এই চতুর্বিধ বলিয়া ভাষাকারোক্ত উদাহরণকে বলিয়াছেন "মহভঃমত"। অর্থাৎ তাঁহাদিগের মতে ভাষাকারের क्षे ममछ वाका दांती योगारमक धवर क्षांख्यांनी देनशाहिक, धहे छेछाततहे मण्ड नार, छेहा শাকিক্দগ্ৰত।

ভাষাকার ইহার উনাহরণ বারাই এই ফ্তের বাাধা। করিতে উদাহরণ প্রদর্শন করিলাছেন বে, কোন দীৰাংসক বানী "নিতাঃ শক্ষঃ" এই প্ৰতিজ্ঞাবাক। প্ৰয়োগ কবিয়া বলিলেন, —"অস্পৰ্শহাদিতি হেছুঃ"। পরে তিনি উংগর কবিত "হেতুঃ" এই পদটী "হি" ধাতুর উত্তর "তুন্"প্রতামনিপার ক্লন্ত পদ, ইহা বনিয়া, ঐ পদ নাম, আঝাত, উপদৰ্গ ও নিপাত, এই চারি প্রকাত, ইহা বলিবেন। পরে ঐ নাম, আখ্যাত, নিপাত ও উপদর্বের লক্ষণ বলিলেন। অর্থাৎ পুর্ব্বোক্ত ত্বলে বাদী মীমাংসক শব্দের নিভান্ত দাধন করিতে স্পর্নপুত্রর হেতুর প্ররোগ করিয়াই বুরিলেন যে, স্থ-গুংখাদি ক্ষনেক পদাৰ্থত স্পৰ্নপূক, কিন্ত ভাষা নিত্য নহে। অভ এব স্পৰ্নপূক্ত বে নিতাবের ব্যভিচারী, ইংগ প্রতি-বাদী অবশ্বাই বলিবেন। পূৰ্ব্বোক্ত বাদী ইহা মনে করিৱাই পরে ঐ সহত অসহদ্বার্থ বা অনুপ্রোগী ৰাক্য ৰণিলেন। প্ৰতিবাদী উহা প্ৰবণ করিয়া, ঐ সমস্ত বাক্যাথেরিই কোন দোৰ বণিলা, সেই বিবরেই বিচারারম্ভ করিলে বাদীর পূর্বোক্ত হেততে বাভিচার-দোষ প্রচ্জানিত হইয়া যাইবে, এবং তিনি চিন্তার দমর পাইরা, চিন্তা করিয়া তাঁহার পূর্কোক্ত সাধাসিদ্ধির হল্প কোন অবাভিচারী হেতুরও প্ররোগ করিতে পারিবেন, ইহাই উক্ত গুলে বাদীর গৃড় উক্তেগ্ন। কিন্ত উক্ত গুলে বাদীর ঐ সমস্ত বাকা তাঁহার সাধা সাধনের প্রস্থ না হওরায় উহা তাঁহার পক্ষে "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহ-স্থান হইবে। কারণ, উক্ত স্থলে বানীর কথিত হেতু তাঁহার সাধ্য-সাধনে সমর্থ হইলে তিনি কংনই পরে ঐ সমত অন্তপ্রোগী অভিবিক্ত থাক। বলিতেন না। স্কুতরাং তাঁহার উক্ত হেতু দে তাহার সাখাসাংক নতে, ইহা তাহায়ও খীকার্য। এইরপ উক্ত ভলে প্রতিবাদীও

বাদীর কথিত ঐ দমন্ত বাক্যার্থের বিচার করিয়া, উহার খণ্ডৰ করিতে পেলে তাঁহার পক্ষেও "অর্থান্তর" নামক নিজহপ্থান হইবে। অর্থাৎ উক্তরূপ স্থলে বাদী ও প্রতিবাদী, উত্তরই নিগৃহীত হইবেন। বস্তুতঃ কোন বাদী যদি নির্দ্ধোর হেতুর প্রধােগ করিয়াও পরে ধে কোন দামের আশক্ষা করিয়া, ঐরপ অন্থপযোগী কোন বাক্য প্রয়োগ করেন, তাহা হইগে নেখানেও তাঁহার পক্ষেউহা "অর্থান্তর" নামক নিজহপ্থান হইবে। কারণ, সেখানেও তিনি যাহা দোষ নহে, তাহা দোষ বিনিয়া বুঝিয়া, ঐরপ বার্থ বাক্য প্রয়োগ করিয়াছেন। উহাও তাঁহার বিপ্রতিপত্তির অন্থ্যাপক হওয়ার নিজহপ্থান। স্কুতরাং হেরাভান হইতে পুথক্ "অর্থান্তর" নামক নিজহপ্থান আরুত হইয়াছে। বৌদ্ধ নৈয়ায়িক ধর্মকার্তিও ইহা খৌকার করিয়াছেন। কারণ, যাহা সাধনের অঙ্ক নহে, তাহার বচনও তিনি নিজহপ্থান বলিয়াছেন। পুর্বের ইহা বলিয়াছি।

ভাষাকার এথানে বাদার বক্তবা "নাম" প্রভৃতি পদের লক্ষণ বলিতে যে সমস্ত কথা বলিয়াছেন. ভাছা মণ্পূর্ণ বৃথিতে হইলে অনেক বৈয়াকরণ দিলান্ত বুঝা আবঞাক। সে সমস্ত দিলান্ত সম্পূর্ণরূপে ব্যক্ত করা এখানে সম্ভব নহে। বাচপ্পতি থিপ্র প্রভৃতি এখানে বেরপ ব্যাখ্যা করিছাছেন, তাহা আমরা ব্বিতে পারি না। "বৈয়াকরণ্যিরাস্তমস্থ্রা" এছে নাগেশ ভট বাচন্দতি বিশ্বের বেব্রণ সন্দর্ভ উদ্ধৃত করিরাছেন, তাহাও সুদ্রিত "তাৎপর্য,টীকা" গ্রন্থে বথাবথ দেখিতে পাই না। অনেক সন্দর্ভ মুদ্রিত হয় নাই, ইহাই বুঝা বায়। বাচম্পতি মিত্র এখানে ভাষাকারোক্ত "ফ্রিগ্রা-কারকসমূরারঃ" এই বাক্যের ঘারা আখ্যাত পদের দক্ষণ ক্থিত ১ইগ্রাছে, ইহা বনিয়া, পরে ঐ লক্ষণের দোব প্রবর্ণনপূর্বাক সেই দোবংশতাই "কারকসংখ্যাবিশিষ্টক্রিয়াকালবোগাভিধা-ব্যাখ্যাতং" এই বাকোর দারা আখ্যাত পদের অন্ত লক্ষণ ক্রিত হইরাছে, ইহা বলিয়াছেন। পরে ঐ ব্হুবেরও বোষ প্রদর্শনপূর্ক ক দেই দোষণশত:ই গরে "ধাত্বর্থমাত্রঞ্চ কালাভিধানবিশিষ্টং" এই বাকোর বারা "আখাত" পদের নির্দোব চরম লক্ষণ কবিত হইয়াছে, ইহা বলিয়াছেন। কিন্ত ভাষ্যকার এবানে বাদীর বক্তবা বলিতে "আখ্যাত" পদের ঐরূপ বস্তুপত্রস্ব বলিবেন কেন ? এবং (ग नक्षन्वत हुहै, देवहाकतन मूटि शाश नक्षन्हें इत ना, छाहारे वा बानी दक्त बनिरक्त ? रेहा আমরা বুঝিতে পারি না। পরত্ত দিতীয় অধারের শেষে মংবিঃ "তে বিভক্তারাঃ দদং" (৫৮শ) এই স্তের বাাথার বার্তিকবার উদ্যোতকর ভাষাতাবের ভাষ "নাম" পদের উক্ত লক্ষণ বলিয়া "বথা প্রাক্ষণ ইতি" এই বাক্যের স্বারা উদাহরণ প্রদর্শন করিয়া, পরে ঐ "নাম" পদের অর্থ প্রকাশ করিতে বলিরাছেন,—"ক্রিরাকারকসম্বার: কারকসংখ্যাবিশিষ্ট:"। বাচম্পতি মিশ্রও সেখানে "অজ্ঞার্থমাই" এই কথা বহিয়াই উল্লোভকরের উক্ত বাকোর উলেধ করিয়াছেন। উজ্যোতকর দেখানে পরে "ফ্রিরাকাল্যোগাভিয়ার ক্রিরাপ্রধান্যাখাতং পচতীতি বধা" এই বাকোর বারা আখ্যাত পদের নক্ষণ ও উনাধ্রণ বনিগাছেন। বাচম্পতি মিশ্রও দেখানে "আখ্যাতলক্ষণমাহ" এই কথা বলিয়া উন্দ্যাতকরের উক্ত বাক্যের উল্লেখ করিয়াছেন। স্থতরাং উ.কাতিকরের পূর্ব্বোক্ত সন্দর্ভ এবং দেখানে বাচম্পতি মিশ্রের ব্যাধ্যার বারা এখানে ভাষাকারও বে, "ক্রিয়াকারকসমুদায়ঃ কারকসংখ্যাবিশিষ্টঃ" এইরূপ বিসর্গান্ত সন্দর্ভই বনিম্না ভদ্বারা তাঁহার প্রেয়িক্ত "নাম" পদের অর্থ প্রকাশ করিরাছেল এবং পরে "ক্রিরাকাণ" ইন্যাবি সন্দর্ভের হারাই "আখ্যান্ত" পদের লক্ষণ বনিরা "ধার্ম্থনাত্রক্য" ইন্যাবি সন্দর্ভের হারা উহারও অর্থ প্রকাশ করিরাছেল, ইংাই আমরা ব্রিতে পারি। মাগেশ তট্টের উক্ত সন্দর্ভের হারাও ইংাই স্পান্ত বুরা বারণ। "কলা টাকা"কার বৈদ্যানাথ ভট্টও সেখানে ভাষ্যকারের উক্তে সন্দর্ভপ্রকাশ করিতে "অন্তিধেয়ক্ত" ইন্যাবিশিক্ত ইন্যান্ত্রমূল্য" এইরপ লিখিয়াছেল। মুক্তিত পুতরে "বিশিক্তেভান্ত্রম" এই পাঠ প্রকৃত মহে। ফলকথা, বাচস্পতি মিশ্র এখানে ভাষ্যকারের ব্যেরপ সন্দর্ভ প্রহণ করিয়া, বেরপে উহার খ্যাখ্যা করিয়াছেল, তাহা আমরা ব্রিতে পারি না। স্থবীগণ বিত্তীয় অধ্যায়ে (২০১শ হ্রে) উন্যোত্তরের সন্দর্ভ এবং দেখানে বাচস্পতি মিশ্রের ব্যাখ্যা এবং এখানে তাহার ভাষাব্যাখ্যা দেখিয়া, তিনি এখানে তাহার পূর্কোক্তরূপ হ্যাখ্যা কেন করেন নাই, তাহা ডিস্তা করিবেন।

ভাষাকার এগানে বাদীর বক্তব্য নামপদের লক্ষণ বলিচাছেন যে, যে শক্তের অভিধেষ অর্থাৎ ৰাচ্য অর্থের ক্রিয়াবিশেষের দহিত বয়ন্ধপ্রবুক্ত নানা বিছক্তি-প্রয়োগে রূপতেন হত, বেই শক্কে "নাম" বলে। ভাষে। "ক্রিয়ান্তর" শব্দের কর্য ক্রিয়াবিশের। বাচস্পতি মিশ্রও "ক্ষন্তর" শব্দের বিশেষ মর্থ, ইহা বলিয়াছেন। "বৃক্ষ ডিগ্রতি" "বৃক্ষে ডিগ্রতঃ" "বৃক্ষং পক্ষতি" ইত্যাদি বাক্যে ক্ৰিয়াবিশেষের স্থক ব্যুক্ত "বুক" প্ৰভৃতি শক্ষেত্ৰ নানা বিভক্তি-প্ৰয়োগে জগভেদ হওয়ায বিভক্তান্ত "বৃক্ত প্রভৃতি শব্দ নামপদ। মংশি গৌতনের সুত্রান্ত্রানে ভাষাকার এবং বার্তিক-কারও বিভক্তান্ত শক্তেই পদ বণিয়াছেন এবং উপদৰ্গ ও নিপাতের পদদংজ্ঞার জন্ত ব্যাকরণশাস্ত্রে ঐ সমত অব্যয় শংশার উত্তরও "মু" "ঔ" "জন্" প্রভৃতি বিভক্তির উৎপত্তি এবং তাহার শোপ অন্তৰ্শিষ্ট হইয়াছে, এই কথা বলিৱা উপদৰ্গ এবং নিপাতেরও পদত্ব সমৰ্থন করিয়াছেন। এ বিষয়ে নবালৈরামিকগণের মত পুর্বের বলিয়াছি ( দিতীয় বত, ৪৯৭ পৃষ্ঠা দ্রষ্টবা)। উপদর্গ এবং নিপতি পদ হইলেও কুত্রাণি কোন বিভক্তির প্রয়োগেই উহার জপতেল হব না, এ জ্ঞ শাব্দিকগণ উহাকে নামপদ বলেন নাই। তাঁথাদিগের মতে পদ চতুর্ব্বিধ-নাম, আখাতে, উপদর্গ ও নিপাত। "কাত্যায়নপ্রাতিশাথো" উক্ত শাক্ষিক মতের উল্লেখ এবং উক্ত চতুক্রিধ পদের পরিচর ক্থিত হইরাছে । ভারাকার উক্ত সতামুদারেই বাদীর শেরোক্ত ঐ সমস্ত বাকোর উল্লেখ করিয়াছেন। কিন্তু বিতীয় মধ্যায়ে পূর্বোক্ত হত্তের বার্তিকে উল্লোভকরও ঐক্লপ দল্ভ বিধার নামণদ ও আখাতি পদের উক্তরণ লক্ষণাদি তাঁহারও সম্মত বুঝা বায়, তাই নাগেশ ভট্ট উদ্বোত-করের উক্ত সন্দর্ভ উল্কৃত করিয়া নিজ মত সংখনি করিয়াছেন। নাগেশ ভটের "সিল্লাস্তমগুরা"র

১। শক্ষে ভারতাবেহণি ক্রিরাকাক্ষার্ডিহারাবাতঃ, শ্রহ্মাত্রক কালাচিহানবিনিইমিতি। কালেনা-ভিহানেন কাল্ডেন বিনিইং হার্থমাত্রমার্থাতার্থ ইতি তহর্ম। তাজেন ব্যাখ্যান্য "ক্রিরাপ্রামার্থাতার বার্তিকরতার কৃষ্ণ। বৈছাক্ষান্ত্রমান্ত্রা, তিত্রনিয়াপন, ৮০০ পূর্তা।

२। नामाबाहनूनम्भानिमायस्य, भारः भवनातानि गासाः—इताति सावाहन वातिनायाः

"কুঞ্জিকা" টীকার শুর্মনাতার্য্য উদ্যোতকরের "ক্রিয়াকারকসমূলায়ঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের ব্যাগায় জাতি প্রস্তৃতিকেই ক্রিয়া শলের অর্থ বিলিয়ারেন ওবং নাগেশ ভটের উদ্ধৃত বাচম্পতি মিপ্রের সন্দর্ভেও জৈনপ ব্যাখাই দেখা বার। স্তৃত্যাং ভন্তনারে এগানে ভাষাকারেরও তাং পর্যা ব্যাখার বে, নামপদের শ্বারা জাতি, ভণ, ক্রিয়া এবং দ্রবা, ইহার অন্তত্ম এবং ভাহার আশ্রম কর্তৃক্মাদি বে কোন কারক এবং ভদ্গত কোন সংখ্যার বোধ হওবায় ঐ সম্প্রেই নাম পদের অর্ব। ভাষাকার "ক্রিয়াকারকসমূলায়ঃ" ইত্যাদি সন্দর্ভের শ্বারা উহাই প্রকাশ করিয়াতেন।

ভাষ্যকার পরে উক্ত স্থনে বাদীর বক্তব্য "আখ্যাত" পরের লক্ষ্য বলিয়াছেন বে, ক্রিয়া ও কালের সম্বন্ধবাৰক পদ আখাত। আখাত বিভক্তিকেও আখাত বা আখাত প্ৰভাৱ বলা হইয়াছে। কিন্তু দেই সমস্ত বিভক্তান্ত পৰকেই বলা হইছাছে "আখাত" নামক পৰ। দেই সমস্ত বিভক্তির ছারা বর্ত্তনানাদি কোন কাণের এবং ধাতুর ছারা ধাত্তরিপ ক্রিয়ার বোধ হওয়ায় আথ্যাত পদ ক্রিয়া ও কালের সম্বন্ধের বোধক হয়। "ভূক্" ইত্যাদি ক্রমন্ত পদের হারা ক্রিরার সহিত কালের সম্বন্ধ বোধ না হওয়ায় উচা উক্ত লক্ষণাক্রান্ত হয় না। ভাষাকার পরে আথাতি পদের অর্থ প্রকাশ ক্রিতে ব্লিয়াছেন যে, কালাভিধানবিশিষ্ট ধাত্বর্থমান্ত উহার অর্থ। নাবেশ ভট্ট ভাষাকারোক ঐ "অভিধান" শক্ষের অর্থ বলিয়াছেন—কারক। উংহার মতে কর্তৃকর্মাদি কারকও প্রভারার্থ। কিল্ল "অভিধান" শক্ষের কারক অর্থে প্রোধ দেখা বাব না। বদ্ধারা কোন অর্থ অভিহিত হয়, এই মর্থে "অভিবান" শক্ষের স্বারা ব্রা বার বাচ হ শক্ষ। পরত্ত কারক বলিতে ভাষাকার এথানে পূৰ্ব্বে "কারক" শব্দেরই প্রয়োগ করিবাছেন। নাগেশ ভট্টের মত সমর্থন করিতে "কদা" টীকাকার বৈদানাথ ভট্ট বাৎস্থায়ন ও উল্লোভকরের "বাত্মর্বনাত্রক" এই বাকো "মাত্র" শব্দের অর্থ ৰলিয়াছেন সংখ্যা এবং "ধাত্বৰ্থাত্ৰং" এই প্ৰাণোল সমাহার হন্দ্ৰমান বলিয়া, উহার বাধা ধাত্বৰ্থ এবং সংখ্যা প্রহণ ক্রিলাছেন। কিন্তু এইজন ব্যাখ্যা আম্বা একেবারেই বুবিতে পারি না। আমাদিবের মনে হয় বে. ভাষো কালবাচক আথাতি প্রভায়ই "কালাভিবান" শব্দের বারা বিবন্ধিত। এবং ৰে মতে "স্বীয়তে," এবং "মুগাতে" ইত্যাদি ভাবনাচা আখ্যাত প্ৰভাষাত আখ্যাত পদের দারা বৰ্তমান কালবিশিষ্ট ধাতুৰ্বমাত্ৰেরই বোধ হব, সেই মতাল্যাবেই ভাষাকার এখানে বলিয়াছেন বে, কাৰবাচক প্ৰভাৱবিশিষ্ট অৰ্থাৎ দেই প্ৰভাৱাৰ্থ কাৰের সহিত অবৰ-সম্ভত্ত ধাহুৰ্থমান্ত আখাত প্ৰের অর্থ। তাৎপর্য্য এই বে, আখাত প্রের বারা অনেক স্থলে কারক ও তদ্পত সংখ্যা প্রভৃতির বোধ ইইলেও কোন মতে কোন কোন আখ্যাতে পদের ছাত্রা বধন কেবল কাল-বিশিষ্ট ধান্তর্থ নাত্রও বুঝা যার, তথন তাহারও সংএবের জন্তই আখ্যাত পদের পুর্বোক্তরপ দামান্ত

<sup>&</sup>gt;। ক্রিছেডি,—ক্রিয়ানাম জাত্যাধিং, কারকং, কারকগতা সংখ্যা চ তদিশিষ্টো নামার্থ ইতার্থং।—"ক্রিকা"

২। অৰ নামাৰ্থনাহ "ফ্ৰিংবজাৰি। ফ্ৰিয়া আতাহি। কাৰকং তৰাজহা। সচ ব্যক্তিগ্ৰন্থোণুতো নামাৰ্থঃ
--সিভাত্মশ্লা, ৮০০ পূঠা সইলা।

ক্ষণত কৰিত ক্টবাছে। "ধাক্ৰিবাত্ৰণ" এই বাক্যে "6" শংক্ৰা প্ৰাৰণ কৰিব। ভাষ্যকাৰ অন্তৰ্জ কাৰক প্ৰভৃতি অংগৰিও প্ৰকাশ কৰিবাছেন। কানবাচক প্ৰভাৱৰ অৰ্থ কালেৱ সহিত ধাৰ্মেইর অৰ্থ-সম্বন্ধ হওৱাৰ অন্তৰ্গ প্ৰপোৱা নহান্ত ধাক্ৰিকে কানবাচক প্ৰভাৱৰিশিষ্ট বনা যায় এবং জ্বিল বিলিলে তদ্বাৰা কানবাচক আধানত প্ৰভাৱৰ ধাত্ই আধান চপদ, এইবাপ ক্লিভাৰ্মণ স্কৃতিক হব। স্থাপিশ এখানেও ভাষাকারের ভাশপান্য বিজ্ঞা ক্রিবেন।

ভাষাকার পরে বালীর বক্তবা বলিতে অর্থাকের ইইলেও বে দমন্ত শব্দের কুরালি কোন প্রয়োগে রূপতের হয় না, দেই সমন্ত শব্দ নির্ণান্ধ, এবং বে দমন্ত শব্দ ক্রিয়াবিশেষের দ্যোতক এবং আখাত পদের স্থাপে, পূর্বে অর্থাৎ অ্যারহিত পূর্বে প্রবৃদ্ধান্দ হয়, তাহা উপসর্গ, ইহা বিন্যাহেন। ভাষাকার্যাক্ত নিশাত দক্ষরের তাৎপর্যা, বাগিয়া করিতেও বাচম্পতি মিশ্র সম্বন্ধ তাগা করিয়া অন্তর্ম অর্থান করিয়া করিয়ার করিয়া অন্তর্ম অর্থান করিয়া বিহার করিয়া তাই করিয়া বিহার করিয়া তাই স্বর্ধান করিয়া তাই করিয়া বিহার করিয়া তাই স্বর্ধান সম্বাধ বিভার করিয়া তাই করিয়ার করিয়া তাই করিয়া তাই করিয়া তাই করিয়ার করিয়া তাই করিয়ার করিয়া তাই করিয়ার নাথাবিবেন । ভার

#### সূত্র। বর্ণক্রমনির্দেশবল্লিরর্থকং ॥৮॥৫১২॥

অনুবাদ। বর্ণসমূহের জ্রমিক নির্দেশের তুল্য বচন নির্প্রিক, অর্থাৎ বাদী অথবা প্রতিবাদীর অর্থ-মুক্ত বচন (৭) "নির্গ্রিক" নামক নিগ্রাহস্থান।

ভাষ্য। বর্ণাহনিত্যঃ শব্দঃ ক চ ত পা নাং, জ ব গ ড দ শ ত্বাৎ, বা ভ ঞ ঘ চ ধ ন বনিতি, এনস্পাকারং নির্থকং। অভিধানাভিধেয়ভাবানুপ-পতাবর্ধগতেরভাবাদ্বর্ণা এব ক্রমণে নির্দ্ধিশুন্ত ইতি।

অসুবাদ। যেখন "অনিত্যঃ শব্দঃ ক চ ত পা নাং, জ ব গ ও দ শ ত্বাং, ঝ ভ এ ঘ চ ধ ষ বং", এবংপ্রাকার বচন নির্থক নামক নিগ্রহস্থান। বাচ্যবাচক ভাবের

<sup>&</sup>gt;। "ৰচটতপাঃ" এইলৰ পাঠ অনেক প্তকে থাকিলেও "কচটতপনেঃ" এইলপ পাঠে উজ ছলে এ সমস্ত কৰি অৰ্থপুত্ৰতা থাক হয়। "আছমজ্জী", "আছমাত্ৰ" এবং "কচ্ছপনিৰস্কৰে"ৰ অগুড়ীৰ অভৃতি অন্তে এলপ পাঠিই আছে। আছমানেৰ সিঞ্চলত অধিবাহ প্ৰি নিৰিল্লানেন্-"অৱ কচটতপানাং শংলাহনিতা এতাবান প্ৰচাণ

অনুপপত্তিপ্রযুক্ত অর্থবোধ না হওয়ায় (উক্ত স্থলে) বর্ণসমূহই ক্রমশঃ নির্দিক্ট (উচ্চরিত) হয়।

টিপ্লনী। অর্থান্তরের পরে এই প্র হার। "বির্থাক" নামক দপ্তম নিপ্রচন্তানের লক্ষণ স্থাতিত হট্যাছে। বে শক্ষের কোন অর্থ নাই অর্থাৎ শক্তি, লক্ষণা অথবা কোন পরিভাষার স্বারা যে শক্ষের কোন অর্থ বুরা। যার না, তাহাকে অর্থশৃত শব্দ বলে। বাদী বা প্রতিবাদী এর প অর্থশৃত শব্দের প্রয়োগ করিলে ওদহারা কোন অর্থবোধ না হওরার উহা দেখানে "নিরর্থক" নামক নির্ম্বহ-श्चान । त्म किक्र म नक श्रद्धांश १ छाडे यहाँवे विनिवास्त्रन, - "वर्गक्र विनिवास्त्रन, वर्गक्र ক্রমণঃ উচ্চবিত বর্ণ মাত্র। ভাষাকার ইহার উদারণ প্রবর্ণন করিয়া বলিয়াছেন যে, এই প্রকার বচন নির্থক। পরে উহা বুঝাইতে বলিগাছেন বে, উক্ত স্থলে এ সমস্ত বর্ণ কোন অর্থের বাচক নতে। প্রতরাং ঐ দুম্তা বর্ণ এবং কোন মর্থের অভিযানাভিষেত্রার অর্থাৎ বাচক্রাচাভার না থাকার উত্তার বারা "অর্থাতি" অর্থাৎ কোন অর্থ বোধ হব না। স্কুতরাং উক্ত স্থান কতকগুলি বর্ণমাত্রই ক্রমশ: উচ্চব্রিত হর। ঐরূপ নির্থক শব্দ প্রব্যোগই "নির্থক" নামক নিগ্রহস্থান। পূর্ব্ব-পুৰোক্ত "অৰ্থান্তর" ভবে বাদী বা প্ৰতিবাদীর অন্যন্ধার্থ বচনগুলি প্রকৃত বিষয়ের অনুস্বাদী হুটবেও উহার অন্তর্গত কোন শক্ষ্ট অর্থশৃত নহে। কিন্ত এথানে ভাষাকারোক্ত উদাহরণে ক্রমণঃ উচ্চরিত ক চ ট ত প প্রভৃতি বর্ণের কোন অর্থ নাই। বে ছলে বানী বা প্রতিবাদীর ক্রমণঃ উচ্চব্লিত বর্ণসমূহেরও কোন কর্য আছে এবং প্রকরণজ্ঞানাদিবশতঃ দেই কর্থের বোধ হয়, দেখানে সেই সমস্ত বর্ণের প্রয়োগ "নিরুগ্রি" নামক নিগ্রহত্থান হইবে না। কিন্তু অর্থশূক্ত ঐরণ শব্দের প্রায়ের স্থানেই উক্ত নিগ্রহপ্তান হইবে, ইহাই মধ্যির তাৎপর্যা।

বৈদ্ধি নৈরাধিকগণ নির্থাক শব্দ প্রযোগকে নিপ্তাইয়ানের মধ্যে প্রহণ করেন নাই। তাঁহারা বিনিয়াছেন যে, অর্থান্ত শব্দ প্রযোগ উন্নপ্রপ্রনাণ। স্বতরাং শাল্পে ইহার উল্লেখ করা বা উহাকে নিপ্তাহ্যান বনিয়া প্রহণ করা অবুক্ত। পরন্ত তাহা হইলে বাদী বা প্রতিবাদীর নির্থাক কণোনবাদন, গণ্ডবাদন, কক্ষতাভ্যন প্রভৃতিও নিপ্তাহ্যান বনিয়া কেন কপিত হব নাই ? "প্রায়মপ্রয়া"বার কর্মন্ত ট্র বহু সমস্ত কথার উত্তর দিতে বৌদ্ধ সম্প্রায়কে অনেক উপহাসও করিয়াছেন। তাঁহার কথা পুর্মে বলিয়াছি। কিন্তু "তাৎপর্যাসীলা"কার বাচস্পতি মিশ্র বলিয়াছেন বে, এই হল্পে "বর্ণক্রমন্তির্থান্ত" এই বাকো গানুজার্থক বিভি' প্রতায়ের দারা ক্রমন্য উক্তরিত নির্থাক বর্ণনিয়হ দৃষ্টাস্তন্ত প্রনিতিত হইয়াছে। তাৎপর্যা এই যে, বৌদ্ধসম্প্রদার যে নির্থাক বর্ণোক্তারণকে উন্নতপ্রনাদ বলিয়াছেন, মহর্ষি তাহাকে নিপ্তাহ্যান বলেন নাই। কিন্তু ভত্তুগ্য অবাচক শব্দপ্রবাগই "নির্থাক" নামক নিপ্তাহ্যান, ইহাই মহর্ষির হ্যার্থা বাচস্পতি মিশ্র ইহার উদাহরণ বলিয়াছেন যে, বেমন ক্রোম্বানী আর্যাভাষা জানিয়াও অথবা ভাহাতে অনভিজ্ঞভাবনতঃ তাঁহার নিজ ভাষার দারা স্বেই ভাষার অনভিজ্ঞ আর্যার নিকটে শব্দের অনিতাহ পক্ষের সংস্থাপন করিলে, সেখানে তাহার "নির্থাক" নামক নিপ্তহন্তান হইবে। হারণ, ঐ জ্ঞাধিভ ভাষা বা সেই সমস্ত শব্দ পরে মনুষ্য-"নির্থাক" নামক নিপ্তহন্তান হইবে। হারণ, ঐ জ্ঞাধিভ ভাষা বা সেই সমস্ত শব্দ পরে মনুষ্য-

কলিত, উহা প্রথমে কোন অধিবিশ্যে জীবৰ কর্তৃক সংক্তেত নহে। স্তবাং উহা কোন অংশ্র বাচক নহে। "দাপুভিভাষিত্রাং নাপ্তংশিতা ন ক্রেছিতবৈ" এই শ্রুতি অহুবাবে সাধু শক্ষণ সংস্কৃত শক্ষ্ অ'র্যাভাষা, উহাই প্রথম অর্থবিশ্ন-বোধের জয় ঈর্থর কর্তৃত্ব সংক্তেত, অপত্রশাদি শল নাধু শল নতে ইহাই নিজাস্ত। বাচপতি মিল পরে বিচারপূর্বক এই মতের সংখ্য করিলাছেন। এই মতে অগলংশাদি শদ উত্তরিত ভ্রতে তদ্রারা দেই সাধু শক্ষের অর্থান হর। পরে দেই অর্থিত সাধু শক্ষে। বারাই ভারার অর্থবোধ হইরা থাকে এবং বাহাদিগের দেই দাধু শব্দের জ্ঞান হর না, ভাতারা দেই অগত্রংশাদি শব্দকে অৰ্থনিশেৰের বাচক বলিয়া ভাৰবণতটে তদ্বারা দেই আর্থনিশেং বুনিয়া থাকে এবং দেই অর্থবিশেব ব্যাইবার উদ্দেশ্যেই দেই সমস্ত শক্ষের প্রায়োগ হইবা থাকে। স্কুতরাং উহা উন্তপ্তলাপ বলা বার না। কিন্ত ক চ ট ত প, ইত্যাদি নির্থক বর্ণন মুহের উচ্চারণ এবং কপোলবাদন প্রভৃতির বারা কাহারই কোন কর্মের বোধ না হওলায় তাহা ঐক্লণ নহে। স্থতরাং উহা "নির্থক" নামক নিগ্রহস্থান হইতে পারে না। কারণ, যে দমন্ত শব্দ অর্থপূতা বা অরাচক, কিত্ত তদ্বারাও কাহারও কোন অর্থ বোধ হয় এবং দেই উদ্দেশ্রেই তাহার প্ররোগ হয়, এমন শব্দের প্রয়োগই "নির্থক" নামক নিগ্রহত্বান। অবশ্ত বৈয়াকরণ সম্প্রনায় উক্ত মত স্বীকার করেন নাই। তাঁহাদিগের মতে অপল্রংশাদি শব্দেরও বাচা অর্থ আছে। কিন্ত উক্ত মতেও পুর্বেজ হলে "নিরর্থক" নামক নিগ্রহস্থান হইবে। কারণ, উক্তরণ হলে বাদী বা প্রতিবাদী নিজ পক্ষ-সমর্থনে তাঁহার অসামর্থ্য ব্রিলাই, তখন সেই অসামর্থ্য প্রজাদনের জ্ঞাই অপরের বজাত ভাষার খারা নিম্ন বজ্ঞবা বলেন, কথবা তিনি সংস্কৃত ভাষাই জানেন না। স্বভরাং উক্তরণ স্থানও তাঁহার সেই ভাষা-প্রয়োগের দারাই তাঁহার বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তির অত্যান হওয়ার উহা তাঁহার পক্ষে নিগ্রহখান হয়। কিন্ত যে জ্লে প্রাথমে যে কোন ভাষার দারা বিচার হইতে পারে অথবা অপ্রংশ ভাষার ঘারাই বিচার কর্ত্তবা, এইরুপ "সময়ব্রু" বা প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হয়, দেখানে বানী বা প্রতিবাদী কাহারই পুর্বোক্ত নিগ্রহত্বান হইবে না। কারণ, উক্তরণ স্থলে বানী ও প্রতিবাদী উভারই প্রথমে ঐকণ ভাষাপ্রয়োগ স্বীকার করার কেইই কাহারও অবাচক শব্দ প্রাগজন্য বিপ্রতিপত্তি বা অপ্রতিপত্তির অনুযান করিতে পারেন না। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও পরে এই কথা বলিয়াছেন। বাচম্পতি নিশ্র এখানে পরে ভাষাকারেরও উক্তরূপ ভাৎপর্যা সমর্থন ক্রিতে বলিয়াছেন বে, এই ক্লট ভাষাকারও বলিয়াছেন,—"এবতাকারং নির্থকং"। অর্থাৎ ভিনি "ইদদেব নির্থ কং" এই কথা না বণিয়া "এবন্দাকারং নির্থকং" এই কথা বলায় তীহার মতেও তাঁহার আমেশিত নির্থক বর্ণমাত্রের উচ্চারণই "নির্পক" নামক নিঅংভান নহে। কির তলুলা অবাচক শক্ষ প্রোগই "নির্থক" নামক নিগ্রন্থান, ইহাই তাঁহারও তাঁংপর্ণ। बुका यात्र।

কিন্ত উন্দোতকর ও লয়স্ত ভট্ট প্রভৃতি পুর্পোকভাবে এই ফ্রের তাৎপর্ণা ব্যাখা। করেন নাই। উাহাদিগের ব্যাখার ধারা কর্মপুত্র ক চ ট ত প প্রভৃতি বর্ণনাত্রের উচ্চারণ যে "নির্ফাক" নামক

নিগ্রহস্থান, ইহা স্পাইই বুঝা যায়। উদ্যোতকর পরে "অপার্থক" হইতে ইহার ভেদ দমর্থন করিতে এই "নির্থক" জলে যে বর্ণনাত্তের উচ্চারণ হয়, ইহা স্পষ্ট বলিগছেন এবং এখানে ইহার নিগ্রহস্থানত্ব সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে বাদী প্রকৃত পঞ্চাবরৰ বাকারণ সাধনের গ্রহণ না করিয়া, কেবল নির্থক বর্ণমাত্রের উচ্চারণ করায় তিনি সাধা ও সাধন জানেন না, ইছা প্রতিপন্ন হওয়ার নিগৃহীত হইবেন। উদয়নাচার্যোর মতাত্ম্বারে "তার্কিকরক্ষা"কার বরদরাজও এথানে অনেক প্রকারে অবাচক শব্দের উনাহরণ প্রকাশ করিতে প্রথমে অর্থপুত্ত বর্ণমাত্রেরও উল্লেখ করিয়াছেন এবং পরে ভিনি মেছ ভাষা প্রভৃতিরও উল্লেখ করিয়াছেন এবং কোন দাক্ষিপাত্য তাঁহার নিজ ভাষার অনভিক্ত আর্য্যের নিকটে নিজ্ ভাষার বারা বক্তব্য বলিলে যে, তাঁহারও "মিরর্থক" নামক নিগ্রহম্বান হইবে, ইহাও শেষে বনিয়াছেন। বাচম্পতি থিল প্রভৃতি এখানে ইহার উনাহরণ প্রদর্শন করিতে দাফিলাতা পণ্ডিতনিগকেই কেন ঐ ভাবে উল্লেখ করিরাছেন এবং পক্ষাস্তরে আর্য্যভাষার অনভিজ্ঞতাবশতঃ ও আর্য্যের নিক্টে কিরূপ স্তাবিক্টের নিজ্ঞ ভাষার নিজ পক্ষ স্থাপন বলিয়াছেন, ইহা চিন্তনীয় ॥ ।

### সূত্র। পরিষৎ-প্রতিবাদিভ্যাং ত্রিরভিহিতমপ্যবি-জ্ঞাতমবিজ্ঞাতার্থৎ ॥৯॥৫১৩॥

অমুবাদ। (বাদী কর্ত্বক) তিনবার কথিত হইলেও পরিষৎ অর্থাৎ মধ্যন্ত সভাগণ ও প্রতিবাদী কর্ত্তুক যে বাক্য অবুদ্ধ হয়, তাহা (৮) "অবিজ্ঞাতার্থ" অর্থাৎ "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। যদুবাক্যং পরিষদা প্রতিবাদিনাচ ত্রিরভিহিতমপি ন বিজ্ঞায়তে— শ্লিফীশব্দমপ্রতীতপ্রয়োগমতিজ্রুতোক্ষরিতমিত্যেবমাদিনা কারণেন, তদবি-জ্ঞাতার্থমসামর্থ্যসংবরণায় প্রযুক্তমিতি নিগ্রহস্থানমিতি।

অনুবাদ। যে বাক্য (বাদিকর্ভুক) তিনবার কথিত হইলেও শ্লিফ শব্দযুক্ত. অপ্রসিদ্ধ-প্রয়োগ, অতি দ্রুত উচ্চরিত, ইত্যাদি কারণবশতঃ পরিবং ও প্রতিবাদী বৰ্জুক বিজ্ঞাত হয় না অৰ্থাৎ প্ৰতিবাদী ও সভ্যগণ কেহই উহার অৰ্থ ব্যুখন না সেই বাক্য (৮) "অবিজ্ঞাতার্থ," অসামর্থ্য প্রচ্ছাদনের নিমিত্ত প্রযুক্ত হয়, এ জন্ম নিত্রাহস্থান ।

১। খলা জাবিড়া প্রাণ্ডা তব্ভাগানভিজনাধ্য প্রতি শুদানিতাত্বং প্রতিপাদর্ভি, ওলা নির্বৃত্ধি নির্প্তভান্ত স ব্লাফ্ডালাং আনম্যাম্পাঞ্জালনার তদ্তাবাদভিতত্বা বা প্রাম্লা সাধনং প্রস্তুবাদ ইজাদি—ভাবপ্রাচীকা। বভাষয়া প্রভাৰতিভ্রমানে বালিপাতো তুলীভাগ এব পর্বমার্থাজেভাজান্দেবাবিদ্যাত ইতি গতং ব্রায়ান্দ্রন। -- 31/44/17/1

টিখনী। এই স্ত্রহারা "অবিজ্ঞাতার" নামক জ্বীদ নির্থংস্থানের ক্ষণ স্চিত ক্রোছে। সুৰে "অিরতিহিতং" এই বাকোর পূর্বে "বাদিনা" এই পদের অধ্যাহার মহর্ষির অভিমত। তাহা হুইলে সূত্রার্থ বুঝা বান্ন বে, বাদী তাঁহার যে বাক্য তিনবার বলিলেও পরিবং অর্থাৎ সেই সভাস্থানে উপস্থিত সভাগণ ও প্রতিবাদী, কেংই ভাষার অর্থ ব্রোন না, বাধীর দেই বাকা তাঁহার পকে "কৰিজাতাৰ্থ" নামক নিগ্ৰহতান। এইরপ প্রতিবাদীর এরপ বাকাও তুলা যুক্তিতে ঐ নিগ্রহ-স্থান হইবে। বাদী তিনবার বলিলেও অন্ত সকলে কেন ভাহার অর্থ বৃক্ষিবেন না १ এবং না বৃত্তিকো ভাহাতে বাদীর অণবাধ কি ? উক্ত হলে তিনিই কেন নিগুলীত হইবেন ? ইহা বুঝাইতে ভাষা-কার বলিরাছেন যে, বানীর হেই বাব্য লিষ্ট শব্দযুক্ত হইলে এবং ভাষার প্রয়োগ অপ্রতীত কর্ষাৎ শুপ্রদিদ্ধ হইলে এবং অভি ক্রত উচ্চরিত হইলে, ইত্যাদি কারণ্বশতঃ বাদীর ঐ বাক্যার্থ কর কেহ বুঝিতে পারেন না। এবং বাদী তাহার অপক সমর্থন নিজের অসামর্থা বুঝিগাই সেই অদামর্থা প্রফোদনের জন্ত অভের অবোধা একণ শব্দ প্রয়োগ করেন। প্রতিবাদী ও মধ্যস্থান ভাঁহার দেই বাক্যার্থ বুঝিতে না পারিয়া নিরস্ত হুইবেন, ইহাই ভাঁহার উদ্দেশ্য থাকে। স্কুতরাং উক্তরণ স্থান বাদীর স্বভিস্থিমূলক এরপ প্রয়োগ দারা তাঁহার বিপ্রতিপত্তি অথবা ক্ষেতার অমুমান হওয়ার উহা তাঁহার পক্ষেই নিঅহ্ছান হইবে। স্তেরাং তিনিই নিগৃহীত হইবেন। বে কোনজপে প্রতিবাদীকে নিরস্ত করিবার জন্ম বাদী এক্রপ প্রভাগ অবস্তুই করিতে পারেন, তাহাতে তাঁহার কোন দোব হইতে পারে না, ইহা বলা যার না। কারণ, তাহা হইলে পরাজর সম্ভাবনা হলে শেষে বালী বা প্রতিবাদী অতি ছর্মোধার্থ কোন একটি বাক্ষার উচ্চারণ করিয়াই সর্ব্যত ক্ষমণাত করিতে পারেন। স্থতরাং বাদী ছ্রতিসন্ধিবশতঃ ঐত্নপ বাঞ্চ প্রয়োগ করিতে পারেন না। তাহা করিলে দেখানে তিনিই নিগৃহীত হইবেন। তাৎপর্যাটীকাকার ভাষাকারোক্ত শিষ্ট শক্ষুক বাকোর উপাহরণ বলিরাছেন,—"স্বোতা ধাবতি"। "খেত" শক্ষের দারা খেত রূপ-বিশিষ্ট এই কৰ্ম বুঝা বার এবং বা × ইতঃ " এইরূপ সন্ধি বিজ্ঞের করিয়া বুঝিলে উক্ত বাকোর দারা, এই স্থান দিয়া কুভুর ধাবন করিতেছে, ইহাও বুঝা বার। কিন্ত উক্ত স্থলে প্রকরণাদি নিরামক না থাকিলে বাদীর বিবক্ষিত অর্থ কি ? তাহা নিশ্চর করা নার না। এইরেশ বেদে বে "জফ ব্রী" ও "ভুকরী" প্রভৃতি শব্দের প্রয়োগ আছে, ভাহা অপ্রভীত অর্থাৎ অপ্রসিদ্ধ বলিয়া সকলে উহা বুকিতে পারে না। বাচস্পতি মিশ্র ঐ সমত শক্তেই এখানে "ৰঞ্জতীত-প্রয়োগ" বলিয়াছেন।

কিন্ত উদয়নাচার্য্য প্রভৃতি পুর্বোজরণ বাক্যকে তিন প্রকারে বিভক্ত করিয়া বলিয়াছেন; রখা—(১) কোন অনাধারণ শাল্রমাতপ্রদিদ্ধ এবং (২) কচ় শব্দকে অপেকা না করিয়া কেবল বৌগিক শক্ষুক্ত, এবং (৩) প্রক্তরণাদি-নিয়ামকশুক্ত প্রিটশক্ষুক্ত। তবাধ্যে বাদী বনি মীমাংসাশাল্ত-মাত্রে প্রদিদ্ধ "আ্ত্য", "কণাল" ও "পুরোভাশ" প্রভৃতি শব্দ প্রয়োগ করেন অথবা বৌদ্ধ শাল্তমাত্রে প্রদিদ্ধ "গ্রুক্তর্ক", "ছাদশ আহতন" প্রভৃতি শব্দের প্রয়োগ করেন এবং প্রতিবাদী ও মধ্যস্থাণ কেইই ভাষার অর্থ না বুবেন, তাহা হবলে দেখানে বাদীর সেই বাক্য পুর্বোক্তপ্রকার "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক

নিগ্ৰহস্থান হইবে। কিন্তু বে স্থলে মীনাংদাশান্তজ্ঞ বা বৌদ্ধশান্তজ্ঞ সধাস্থ নাই এবং প্ৰতিবাদীও ঐ সমন্ত শাল্র জানেন না, দেইরূপ স্থলেই বাদী ত্রতিদ্দিরশতঃ ঐরূপ প্ররোগ করিলে তিনি নিগৃহীত হইবেন। কিন্ত যদি দেখানেও বাদী বা প্রতিবাদী কেই দন্তপূর্বক অপরকে বলেন মে, আপনি বে কোন পরিভাষার বারা বলিতে পারেন, তাহা হইলে দেখানে কেই অভ শারপ্রসিদ্ধ পারিভাবিক শব্দ প্ররোগ করিলেও তিনি নিগৃহীত হইবেন না। জড় শ্ব্দকে অংশকা না করিয়া কেবল দৌলিক শব্দের বারা ছুর্কোধার্থ বাকা-রচনা করিয়া বলিলে সেই বাকা বিতীয় প্রকার "অবিজ্ঞাতার্থ"। "বাদিবিনোদ" এছে শকর মিশ্র ইহার উনাহরণ বলিয়াছেন,—"কশ্রপতনয়া-য়ৃতি-হেতৃহবং ত্রিনহন-তনহ-বান-স্থান বামধ্যেবান্ তৎকেতৃদ্বাৎ"। "পর্বত" এই রুড় শব্দ গ্রহণ করিছা ষেখানে "পর্স্নতোইয়ং" এইরূপ প্রয়োগই বাদীর কর্ত্তবা, দেখানে তিনি ছব্রতিসন্ধিবশতঃ বলিলেন,-"ক্সপতন্যা-ষ্তিহেত্রছং"। ক্সপের তন্যা পৃথিবী, এ ব্য পৃথিবীর একটা নাম কার্সপী। করাপতনয়া পৃথিবীর বৃতির হেতু অর্থাৎ ধারণকর্তা ভূধর অর্থাৎ পর্বত, ইহাই উক্ত বৌধিক শব্দের ছার। বাদীর বিবক্ষিত। পরে "বছিমান্" এইরুণ প্রয়োগ বাদীর কর্ত্তব্য হইলেও তিনি বলিলেন,—"ত্রিনরন-ভনর-বান-প্রাননামধ্যবান্।" ত্রিনরন মহাবেব, তাঁহার ভনর কার্তিকেল, তাঁহার বান অর্থাৎ বাহন ময়ুর; সেই ময়ুরের একটা নাম শিখা। বহ্নির একটা নামও শিখা। ভাহা ইইলে ময়ুৱের নামের সমান নাম বাহার, এই অর্থে বছরীতি সমানে "ত্রিনরন চন্ত্রানসমান-নামধের" শক্তের বারা বহ্নি ব্যা যায়। পরে "ধ্যবতাং" এইরূপ হেতুবাকা না বলিয়া বানী বলিলেন, "তৎকেতুমবাৎ"। ঐ "তৎ"শব্দের বারা পূর্বোক্ত বহিংই বাদার বুদ্ধিছ। ব'ল্ব কেতু কর্বাৎ অসাধারণ চিক্ বা অনুমাণক থ্ন। স্তরাং "এথকেতু" শকের বারা পুন মুঝা বার। প্রতিবারী ও মধ্যস্থাণ বাদীর ঐ বাক্যার্থ বৃঝিতে না পারিরাই নিরত হইবেন, এইরূপ ছুরভিদ্দিবশত:ই বাদী ঐরণ প্রয়োধ করার পূর্ণেরাক যুক্তিতে তিনিই উক্ত স্থলে নিগুগত হইবেন। বুজিকার বিশ্বনাধ্য এখানে শন্তব মিশ্রের প্রদর্শিত পুর্বোক্ত উদাহরণ প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। কিন্ত মুদ্রিত "বাদি-বিনোদ" ও বিখনাখড়তি পৃতকে দর্জাংশে প্রকৃত পাঠ মুক্তিত হল নাই। তৃতীর প্রকার "অবিজ্ঞা-তাৰ্ণে"র উনাহরণ "খেতো ধাবতি" ইত্যাদি লিষ্ট শক্ষুক্ত বাকা। কিয় ভাষাকার বে অতি ফ্রন্ত উচ্চরিত বাক্যকেও "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহস্থানের মধ্যে গ্রহণ করিয়াছেন, তাহাও পুর্বোক্ত যুক্তিতে অবশ্ব প্রাহ। উদবনাচার্য্য ও করন্ত ভট্ট প্রভৃতির মতে এই পরে "এ:" এই পরের বারা বালী ভিনবারের অধিক বলিতে পারিবেন না, ভিনবার মাতই তাঁথার বাকা আবা, এইরূপ নিঃম স্থতিত হইরাছে<sup>3</sup>। কিন্তু ভাদবর্গজ্ঞের "ভামদারে"র মুখ্য টাকাকার ভূমণের মতে সভাগণের অনুজ্ঞা হুইলে তদস্থলারে বাণী আরও অধিকবার বলিতে পারেন, ইহাই মহবি গে তদের ঐ কথার দারা বুঝিতে হইবে। বাচম্পতি মিশ্রের ভক জিলোচনেরও উহাই ২ত। বাচম্পতি মিশ্রের কথার

অভিমিতি নিয়ম ইত্যাচার্যানামানয়ঃ । পরিবংশুজ্ঞোগরপাং নিয়ভিংনমিতি ভূবনকায়ঃ । চতুয়ভিবানেয়ি ন কলিল্লাব ইতি বদতয়িলেচনভাগি স এবাভিগ্রয়ঃ ।—তাকিকয়য়া ।

ৰাৱাও তাহাই বুঝা যায়। উক্ত বিহয়ে আৰুও মতভেদ আছে। পূৰ্বাস্থাকিত "নিৱৰ্থক" নামক নিশ্বহন্তান-স্থাল বাদী কৰাচক শব্দেৱই প্ৰয়োগ করেদ, অৰ্থাৎ ভাহার উচ্চাবিত শব্দ অৰ্থাশ্যা। কিন্ত "অবিজ্ঞাভাৰ্থ" নামক নিশ্বহন্তান-স্থাল বাদীর উচ্চাবিত শব্দ অৰ্থাশ্য নহে। ক্ৰথাৎ তিনি বাচক শব্দেৱই প্ৰয়োগ করেন, ইংটে বিশেষ। ১ গ

# সূত্ৰ। পৌৰ্বাপৰ্য্যাযোগাদপ্ৰতিসম্বদ্ধাৰ্থমপাৰ্থকং॥ ॥১০॥৫১৪॥

অমুবাদ। পূর্ববাপরভাবে অর্থাৎ বিশেষ্য-বিশেষণ-ভাবে অষয় সম্বন্ধের অভাব-বশতঃ অসম্বন্ধার্থ (৯) অপার্থক, অর্থাৎ ঐরূপ পদ বা বাক্য "অপার্থক" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। যত্রানেকশু পদশু বাক্যক্ত বা প্রের্বাপর্য্যেণাশ্বরযোগো নাস্তীত্যসম্বন্ধবিং গৃহতে তৎসমুদারার্থস্থাপারাদপার্যকং। যথা "দশ দাড়িমানি বড়পূপাঃ"। "কুণ্ডমজাজিনং পললপিণ্ডঃ, অথ রৌরুক্মেডৎ কুমার্যাঃ পাষ্যং, তস্থাঃ পিতা অপ্রতিশীন" ইতি।

অমুবাদ। যে হলে অনেক পদ অথবা অনেক বাক্যের পূর্ববাপরভাবে অয়য়সম্বন্ধ নাই, অর্থাৎ সেই সমস্ত অনেক পদার্থ বা, অনেক বাক্যার্থের পরস্পর অয়য়সম্বন্ধ অসম্বন্ধ, এ জন্ত অসম্বন্ধার্থক গৃহীত হয়, সেই পদ বা বাক্য, সমুদায়ার্থের
অপায়বশতঃ অর্থাৎ সেই সমস্ত নিরাকাজক পদ বা বাক্য মিলিত হইয়া কোন একটি
বাক্যার্থের বােধক হইতে না পারায় ভাহা (৯) অপার্থক নামক নিপ্রহন্থান।
যেমন "দশ দাড়িমানি" ও "য়ড়পূপাঃ" এই বাক্যহয়। অর্থাৎ ঐ বাক্যহয়ের অর্থের
পরস্পার অয়য় সম্বন্ধ না থাকায় উহা বাক্যাপার্থক। এবং "কুণ্ডং" "অজা"
"অজিনং" "পললপিন্তঃ" "রৌক্রকং" ইত্যাদি পদ। অর্থাৎ ঐ সমস্ত পদগুলির
অর্থের পরস্পার অয়য় সম্বন্ধ না থাকায় উহা পদাপার্থক।

টিগ্ননী। এই প্ৰের ছারা "অপার্থক" নামক নবম নিগ্রহস্থানের কক্ষপ স্টিত হইয়াছে। ভাষাকার ইহার ঝাঝা করিয়াছেন যে, যে স্থলে অনেক পদ অথবা অনেক বাক্যের পূর্বাগরভাবে অবাধ বিশেষাবিশেষণভাবে অবার সহজ না থাকার উল্লা অনম্বর্জার, ইহা বুলা বার, সেই স্থলে সেই সমস্ত পদ বা বাক্যের অর্থ থাকিবেও উল্লাকে অপার্থক কিরপে বলা যার ? তাই ভাষাকার বলিয়াছেন,—"সমুলাছার্থজাপারাং"। অর্থাৎ উল্লাক্ষরত প্রত্যেক পদ ও প্রত্যেক বাক্যের অর্থ থাকিবেও সমুলাছার্থ নাই। কারণ, ঐ সমস্ত পদ ও

বাকা মিণিত হটৱা কোৰ একট বাক্যাৰ্থ-বোধ জন্মান মা, এ জল উপার নাম "অণা বিক"। বাচ পাতি মিশ্র ভাষাকারের ঐ কথার ভাৎপর্যা বাজ্ঞ করিয়াছেন লে, কোন বাজার্থ-থেখনই অনেক পদ-প্রাণের প্রান্তন এবং কোন মহাবাকার্থ-বোধনই আনক বাকা প্রান্তার প্রান্তন। কিন্ত যে সমস্ত পদ বা বাক্ষের সমুদালার্থ নাই, বাহারা মিলিত হইবা লোন বাক্যার্থ অথবা মহাবাক্যার্থ বোধ জন্মাইতে পারে না, দেই সমত্ত পদ ও বাকা নিপ্রায়োজন বলিয়া উহা "অপার্থক" নামক নিপ্রহন্তান। প্রেমাক্ত অপার্থক বিবিধ,—(১) প্রাপার্থক ও (২) বাক্যাপার্থক। ত্যাগো ভাষাকার প্রথমে প্ৰপ্ৰদিষ্ক বাক্যাপাৰ্থকে বৃষ্ট উদাহরণ বলিয়াছেন,—"নশ দাডিবানি", "বডপুপা:"। "নশ নাডিয়ানি" এই বাক্ষের দ্বারা বুঝা বার-স্বাসী দাভিষ্কন এবং "বড়পু গাঃ" এই বাকোর দ্বারা বুঝা বার, চরখানা অপুণ অর্থাথ পিটক। কিন্ত দশ্লী দাভিষ্কন্ট ছরখানা পিটক, এইরেশ কোন অর্থ ঐ বাক্যকরের ছারা বুঝা বার না। ঐ বাকাব্যের পরস্পার অহন্যস্থরেই নাই অর্থাৎ প্রথবাকোর অপ্রের সহিত পরবাক্ষের অর্থের বিশেষাবিশেষণভাবে অবর-সহন্ধ না থাকার ঐ বাক্যারর যে অদম্ভার্থ, ইহা বুঝা যায়। স্কতরাং উক্ত বাক্যব্য নিধাকাচক বলিয়া, উহার স্বারা একটা সমুদারাতেরি বোধ না হওয়ার উহার একবাকাতা সন্তবই হয় না। এ হল উক্ত বাকানর "অপার্থক" বলিয়া কথিত হইবাছে এবং স্থপ্রাচীন কাল হইতেই উহা "অপার্থকে"র উদাহরণ বলিয়া প্রসিদ্ধ আছে। ভাষাকার পরে "পদাপার্থকে"র প্রসিদ্ধ উনাহরণ প্রস্থান করিতে "কুঞ্রং" ইত্যাদি কতিপয় পদের উল্লেখ করিয়াছেন। ঐ সমন্ত পদেরও প্রত্যেকের অর্থ থাকিলেও সমুদারার্থ নাই। কারণ, ঐ সমস্ত পদ মিলিত হট্ডা কোন একটী সমুনারার্থ বা বাক্যার্থের বোধক হয় না। স্লভরাং ঐ সমন্ত পদেৱও একবাকাতা সম্ভব না হওয়ায় উহা অপার্থক বলিয়া কথিত হইরাছে। পদসমূহ এবং বাকানগৃহ পরতার নাকাজ্য হইবেই তাহাদিগের সমুদায়ার্থের একজ্বণতঃ একবাকাতা হয়, নতেৎ তাহা অপার্থক, ইহা মহর্বি জৈমিনিও "অথৈকিস্বানেকং বাক্যং সাকাজ্জাকান্তিভাগে ভাং" এই স্তাত্তৰ ৰাবা হচনা কৰিয়া সিয়াছেন (প্ৰথম গণ্ড, ১৯৭ পূঠা দ্ৰাইবা)। পূৰ্ব্বোক্ত পদগত ও বাকাগত অপার্থকত দোষ দর্মানত। ভারতের কবিগণও উহার উরেথ করিরাছেন?। স্ত্রপ্রাচীন আনহারিক ভাষ্থও আপার্থকের পূর্বোক্তরণ লক্ষণ ও উদাহরণ প্রকাশ করিয়া िशियांटक ।

মহাভাষ্যকার পত্তলিও পাণিনির "বৃদ্ধিরাদৈচ্" এবং "অর্থবন্ধাতুর প্রভাষ্য প্রাতিপদিকং" (১২৪৫) এই স্থেবর ভাষ্যে "দশ দাড়িখানি" ইত্যাদি স্লার্থের উল্লেখ করিয়া পুর্বোক্ত

১। "ন চ সাম্পানিকাং কডিং" :—কিলাডার্নীর—হাং। তথা কডিবিশি সাম্পাং দিলাং অক্টেন্ডাম্পাং
সাকাজ্যত্বলাগোর্তিং ন বর্জিতং । অল্পা লগ গাড়িমা হিশ্ববাদকাকাতা ন ভাং। ব্যাহ্—"এইর্কিডানেকং বাকাং।
সাকাজ্যকেবিভাবে ভাগেলিতি । মনিবাদক্তজীকা

বনুবারার্থপুতাং বং তরপার্থক্ষিবতে।
 দাঙ্গিনি বন্ধপুলাং বড়িভাবি বংশাবিতং।

ভামহপ্রনীত কাবাালভার, চতুর্থ পং, ৮য় (য়াক।

व्याधिकत जैनारका अत्मीर कृतिक विषाद्वा । जिम जेशाक "बार्डक" नारम जैल्लाभ कतियाद्वन । वर्ष थाकित्व अनर्शक किन्नाभ इहेरत । छाई डिनि दमशासन भरत बिनियाद्वन, "সমুৰাজোহ মানৰ্থক:" অৰ্থাৎ প্ৰভোক পৰ বা বাকোৱ অৰ্থ থাকিলেও সমুৰাৱ পদ বা সমুৰায় বাকোর কোন অর্থ না থাকার দেই সমুবারই সেখানে অনর্থক। দেই সমস্ত পদার্থের পরস্পর সম্বর না থাকার বেই সমুলাবের কোন অর্থ নাই। তাই বলিয়াছেন, "পলার্থানাং সম্বরাভাবা-দত্রানর্থকাং"। শহর মিশ্র প্রভৃতি পূর্বেলিক হিবিধ "অপার্থক"কেই অনাকাজ্ঞা, অবোগ্য এবং অনাসর, এই তিন প্রকার বলিয়াছেন। তরাধো নিরাকাজ্য বাকাসমূহ বা পদসমূহই মুখা অপার্থক। विमन "हम वाकिमानि, वकुनुं।:" ইত্যादि वांका धदर "कुखर" "बक्का" "बिनर" ইত্যादि शव । ছিতীর অবোগ্য অপার্থক ; বথা — "ব্লিডেরুফা:" ইত্যাদি বাঞ্চ। বহি অনুকা হইতেই পারে না, স্কুতরাং খোগাতা না থাকার উক্ত বাক্যের ধারা কোন বোধ জলো না। তৃতীর অনাদর অপার্থক। ৰাক্ষের অন্তর্গত বে পদের সহিত বে পদের সহফ বক্তার অভিপ্রেত, সেই পদরংহর সন্নিধান বা অধাবধানকে "আগত্তি" বলে। উহা না থাকিলে তাহাকে বলে জনাসর অনাসর পদস্থলেও আসন্তিজ্ঞানের অভাবে সমুদায়ার্থবাধ জন্ম না। বেমন "সর্গি স্নাত ওদনং ভুক্তা গছতি" এইরাণ বক্তবা ছলে বকা বলিবেন, "ওদনং সর্বি ভুক্তা সাতো গছতি"। উহা অনামল নামে তৃত্যার প্রকার প্রাণার্থক। বস্তুতঃ ভাষাকারোক্ত উরাহরণে প্রশিধান ক্রিলেও পূর্বোক্ত তিন প্রকার পদাপার্থক ব্রিতে পারা বার। কারণ, "কুণ্ডং", "ক্লা", "অভিনং", "প্ৰবাণিগুঃ" এই ব্যক্ত পদের প্রশাসর আকাজ্ঞা না থাকার উহা নিরাকাজ্ঞ "প্রা-পার্থক"। পরন্দিও শব্দের মর্থ মাংদ্দিও। বাচস্পতি মিশ্র এখানে ভাষাকারের শেষোক্ত পদক্ষরের ব্যাখ্যা করিবাছেন, — "রৌক্বং ক্রক্সম্বন্ধি, পাব্যং পাম্বভিত্তাং অপ্রতিশীনো বৃদ্ধঃ"। केक बाशासनात "तोक हर अविनर" अर्हे कर ने नित्त कर अर्थाय सुनित्यनक की अविन, এইরুণ অর্থ বুঝা ধার। কিন্তু ভারাকারের উক্ত দলতে "অছিনং" এই পদটা "রৌকুকং" এই পদের সন্নিহিত বা অন্তবহিত না হওলায় উক্ত হলে ঐ পদৰ্যের দারা পুর্বোক্তরূপ অর্থের বোধ হয় না। স্তত্মাং উক্ত প্ৰহ্মকে অনাসর প্ৰাপাৰ্থক বলা যায়। এবং স্তক্তপায়িনী শিশুকুমারীর পিতা "অপ্রতিশীন" অর্থাৎ বৃদ্ধ হইতে পারে না। স্কুতরাং "১জা: পিতা অপ্রতিশীন:" এই পদ্মলকে অবোগা পদাপার্থক বলা বার। উক্ত হবে ভাষাকারের উত্তাই বিব্যক্তিত কি না, ইহা स्थोगन भका कहिया द्वि:दन।

পরস্ত উক্ত স্থাল ইয়াও নক্ষা করিবেন বে, ভাষাকার বাৎস্তারন এথানে নহাভাষোক্ত দশ দাড়িখানি ইত্যাদি সন্দর্ভই যথাবধ উদ্ধৃত করেন নাই। এথানে বাৎস্থারনের উক্ত সন্দর্ভের মধ্যে

১। "ঘণা লোকেংখঁৰতি চানৰ্বকানিও ৰাকানি দুখাতে"। অনর্থকানি—দশ দাভিযানি বভ্পুপাঃ, ভূওমলাজিনং প্রকলিপিতঃ, অধ্যোলকানেওৎ, কুনার্যাঃ কৈবকুতভা, পিতা অতিন্ধিনঃ"।—মহাভাবা। কাকুতভাঃগতাং কৈবকুতঃ। নামেশ ভাতৃত বিবয়ব। "ফা"শক্ষের বহুলাকারে কাকুত্লাংক"।—বৈধিনীরভারেরাকারিভার—১১২ পুরা।

"কৈন্ত্ৰতত" এই পৰ নাই। বাদপতি মিশ্ৰও এথানে উক্ত পদেৱ কোন কৰ্য ব্যাখ্যা করেন নাই। তাঁহার ব্যাখ্যার ছারা এখানে বাংভায়নের উক্ত পাঠ বেরুপ বুঝা যার, তাহা দর্কাংশে মহাভাষ্যোক্ত পাঠের অনুত্রপ নহে। বস্ততঃ কৃতিরকাণ হইতেই অপার্থকের উদাহরণরূপে "দশ দাজিমানি" ইত্যাদি সন্দৰ্ভ কৰিত হইৱাছে। নানা গ্ৰন্থে কোন কোন অংশে উহার পাঠতেনও দেখা বার। স্বতরাং ভাষাকার বাংস্তায়ন যে, এখানে মহাভাষ্যোক্ত পাঠই গ্রহণ করিয়া উদ্ধৃত করিয়াছেন এবং প্তজ্ঞলির পূর্বের "অপার্থ"কের উদাহরণজপে ঐজপ সন্দর্ভ আর কেইই বলেন নাই, এ বিষরে কোন প্রমাণ নাই। দে বাহা হউক, মূল কথা, বালী বা প্রতিবাদী বদি নিষের পক্ষপ্রাপনাদি করিতে পুরের্বাক্তরূপ কোন পদবমূহ বা বাক্যবস্থের প্রয়োগ করেন, তাহা হইলে উহা "অপার্থক" নামক নিগ্রহস্থান হইবে। কারণ, উহার বারা তাঁহাদিগের প্ররোজন সিভ না হওরার উহা নিজারোজন। তাহা হইলে পুর্বেলাক্ত "নির্থক" নামক নিগ্রহস্থান হইতে ইহার বিশেব কি ? নির্থক স্থলেও ত প্রবোধনরূপ প্রবোজন দিল হয় না। এতহত্তেরে উদ্যোত্কর বণিরাছেন যে, পুর্বোক্ত "নির্থক" স্থলে বর্ণমাত্র উচ্চারিত হয়, তাহার কোন মর্গ ই নাই। কিন্তু "মপার্থক" স্থলে প্রত্যেক পদেরই অর্থ আছে। অর্থাৎ "নির্থ্বক" স্থলে অবাচক শব্দের প্ররোগ হয়, কিন্তু "অপার্থক" স্থলে বাচক শ্বেরই প্রয়োগ হয়। এবং পূর্বোক্ত "অর্গান্তর" স্থনে বাদী বা প্রতিবাদীর কথিত বাক্যগুলি প্রস্তুত বিষয়ের উপধোগী না হইবেও ভাহার অর্থের পরম্পর অবন-সম্বন্ধ আছে। কিন্তু অপার্থক স্থলে তাহা নাই। স্নতরাং পূর্ব্বোক্ত "নিবর্গক" ও "অর্থান্তর" হইতে এই "অ্বার্থক" ভিন্ন প্রকার নিগ্ৰহতাৰ ১১০ ।

অভিমতবাক্যার্থ প্রতিপাদক-নিগ্রহস্থান-চতুইর-প্রকরণ সমাপ্ত । ২ ।

# সূত্র। অবয়ব-বিপর্য্যাসবচনমপ্রাপ্তকালং ॥১১॥৫১৫॥

অনুবাদ। অবয়বের বিপর্য্যাদবচন অর্থাৎ প্রতিজ্ঞাদি অবয়ব-প্রয়োগের যে ক্রম যুক্তিসিদ্ধ আছে, তাহা লঙ্কন করিয়া বিপরীতভাবে অবয়বের বচন (১০) অপ্রাপ্তকাল অর্থাৎ অপ্রাপ্তকাল নামক নিগ্রহন্থান।

ভাষ্য। প্ৰতিজ্ঞাদীনামবয়বানাং যথালকণমৰ্থবশাৎ ক্ৰমঃ। তত্ৰাবয়ব-বিপৰ্য্যাদেন বচনগপ্ৰাপ্তকালমসন্বন্ধাৰ্থং নিগ্ৰহস্থানমিতি।

অনুবাদ। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি অবয়বসমূহের লক্ষণানুসারে অর্থবশতঃ ক্রম আছে। তাহা হইলে অবয়বের বিপরীতভাবে বচন অসম্বন্ধার্থ হওয়ায় "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিগ্রহম্মান হয়।

তিপ্রনী। এই ত্র বারা "অপ্রাপ্তকান" নামক দশম নিপ্তস্থানের লক্ষণ স্থানিত ইইরাছে। বাদী ও প্রতিবাদী নিজপক স্থাপনের জন্ম যে প্রতিজ্ঞানি পঞ্চাব্যব বাকোর প্রয়োগ করিবেন,

ভাষার কৃষ্ণ ও তদস্থারে ভাষার ক্রম প্রথম অখারে কবিত হুইরাছে। বাদী বা প্রতিবাদী বদি দেই ক্ৰম ৰত্যৰ কৰিয়া, বিপথীত ভাবে কোন অবহবের প্রয়োগ করেন অর্থাৎ প্রথম ৰক্তব্য প্রতিজ্ঞাবাক্য না বণিয়াই হেডুবাকা বা উদাহরণাদি বাকা বংগন অথবা প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাকা বলিলা, পরে উলাহরপরাকা এবং ভাহার পরে হেতুবাকা বলেন অথবা প্রথমেই নিগমনবাকা বলিলা পরে প্রতিজ্ঞাবাকা ববেন, এইরপে ক্রম নজ্মন করিছা যে অবর্বব্যন, তাহা "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিশ্বহুখান। কারণ, অপরের আকাজনামুনারেই উল্লেখে নির্পাক বুঝাইবার জ্ঞা বাদীর পঞ্চার্মব প্রজ্যের কর্তব্য। স্থতবাং প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাকোর বারা তাঁহার দাধ্যনির্দেশ করিছা, পরে তাহার সাধক হেতু কি ৰ এইজা আকাজনাম্পারেই হেত্বাকোর প্রয়োগ করিয়া, হেতু বক্তবা। পরে ঐ হেতু বে দেই সাধাধর্মের ব্যাপ্য, ইহা কিরণে বুঝিব ও এইরণ আকাজনাত্সারেই উদাহরণবাব্যের প্রারোগ করিয়া দৃষ্টান্ত বক্তবা। বাদী এইরূপে অপরের আকাজ্যানুদারেই বধাক্রমে প্রতিজ্ঞানি বাকোর প্রয়োগ করিলেই ঐ সমন্ত বাকোর প্রমণের কর্মধন্ধ বুঝা নায়। কিন্ত উজন্নপ ক্রম ক্রেন করিলা খেচছামূলাবে বিপরীত ভাবে প্রতিজ্ঞাদি বাক্যের প্রয়োগ করিলে ভাহা বুঝা যায় না। ভাই ভাষাকার উক্তরণ তাৎপর্যোই পরে বলিয়াছেন,—"অদয়দার্থং" অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত বিপরীত ক্রমে প্রতিজ্ঞাদি অবরব বলিগে একের অর্থের সহিত দুরস্থ অপর অবয়বের অর্থের সহজ্ববোধ না হওরার সেখানে ঐ সমস্ত বাক্যের হারা একটা মহাবাক্যার্থ-বোধ হয় না। স্মৃতরাং সেধানে বাদীর ঐরণ বচন তাঁহার প্রয়োজনদাধক না হওয়ায় উহা নিপ্রহন্তান।

ৌছদশ্রাণার উক্ত নিগ্রহন্তান স্বাকার করেন নাই। তাঁহারা বনিয়াছেন যে, কর্থনামে পদের বর্ণানিক্রনের অপেকা থাকিলেও বাকোর ক্রমের কোন অপেকা নাই। দ্বন্থ বাকোর সহিত্তও অপর বাকোর অর্থদন্ধ থাকিতে পারে। ভাষাকার প্রথণ অধ্যারে (২) স্ত্রভাষ্যে) উক্ত বৌদ্ধ নতার্থনারেই একটা প্রাচীন কারিকার উল্লেখপূর্বক উক্ত মতান্ত্রপারে কোন বৌদ্ধ পতিতের বাগোত স্থার্থ যে দেখানে স্থার্থ হইতে পারে না, ইহা সমর্থন করিয়াছেন (প্রথম থণ্ড, ০০৪ পূর্ত। ক্রইবা)। কিন্ত ভাষাকারের নিজমতে বে, বিপত্তাত ক্রমে প্রতিক্রাদি অব্যবের প্ররোগ করিলে, দেখানে পরম্পারের অর্থনথন্ধ লাকে না, ইহা এখানে তাঁহার পূর্বেলিক্ত কথার বারা বৃদ্ধা বায়। উদ্যোতকর এবং ক্রম্ভ চট্ট প্রভৃতিও এখানে বিচারপূর্বক প্রতিপন্ন করিয়াছেন বে, অনেক স্থলে অর্থনোধে বাকোর ক্রম আবগ্রক না হইলেও প্রাথমিমান-ছলে বে প্রতিক্রাদি বাকোর প্ররোগ কর্তবা, তাহার ক্রম আবগ্রক না হইলেও প্রাথমিমান-ছলে বে প্রতিক্রাদি বাকোর প্ররোগ কর্তবা, তাহার ক্রম আবগ্রক। বক্ততা যথাক্রমে প্রতিক্রাদি অব্যবের প্রযোগ না করিলে তাহা "ভার্য"বাকাই হয় না। রলুনাথ শিরোমণিও ভার্যবাকোর লক্ষণ বারা ইহা প্রকাশ করিয়া গিরাছেন। স্বত্রাং বালী বা প্রতিবাদী ক্রম ওকান করিয়া প্রতিক্রাদি হাকা বিলিলে স্বয়ন্ত নিগ্রহীত

<sup>&</sup>gt;। প্রথম অবাছে ভাষাকাবের উজ্ত "২স্ত বেনার্থনহন্ত" ইত্যাবি কারিকান কোন বৌদ্ধারতিত কারিকা মনে হয়। কিন্তু "আয়ানুত" প্রছে নাবিষতি "বাতিক" বলিরা উত্তান করিয়াছেন। উহা কান্যাইনের বাতিকও হুইতে পারে।

হইবেন। ভাসর্কজ্ঞের "ভারদারে"র প্রধান টীকাকার ভূষণ ও জয়সিংহ পরি প্রভৃতি বলিয়াছেন যে, যে স্থলে পূর্বের বাদী ও প্রতিবাদী শাল্লোক ক্রম ক্রমা করিয়াই বিচার করিব, এইরাপ নিয়ম স্বীকার করেন, ক্র্যার বাহাকে "নিয়মকথা" ববে, ভাহাতেই কেছ ক্রম ংক্রম করিবে তাঁহার পক্ষে "ক্রপ্রাপ্তকান" নামক নিপ্তহন্তান হইবে। ক্রম্ম স্থলে ক্র্যার "প্রথমকথা" ববে, তাহাতে কেছ ক্রম বক্রম করিবেও এই নিগ্রহণ্ডান হইবে না। কিন্ত কথানাতেই যে সর্বান্ত প্রতিক্রানি বাক্তা ও জ্ঞান্ত সাধান ও দুবাগাদির ক্রম ক্রান্ত্রেক প্রতিক্রাদি বাক্তার ক্রমের আবস্তুক্তি উক্ত মতের খণ্ডন করিয়াছেন। উল্লোভকর প্রভৃতিও প্রতিক্রাদি বাক্তার ক্রমের আবস্তুক্তির দ্বারা প্রতিপ্রম করিয়াছেন। বাহলাক্রমে তাঁহাদিগের সম্বত্ত কথা প্রকাশ করিছে গারিবাহ্য না।

"প্রবোধসিদ্ধি" প্রস্তে মহারেম্বান্তিক উদরনার্চার্য্য বলিয়াছেন বে, এই স্থান্ত "অবরব" শক্ষের শ্বারা কেবল প্রতিজ্ঞাদি অবরবই গৃহীত হয় নাই। উহার দ্বারা বাদী ও প্রতিবাদীর কথা বা বিচার-बारकात कर महाखरे बिवक्तित । कादन, वांशी वा श्रीविवांशी मांवन व मुगरनत क्रम नव्यन कविरन्त নিগুঠীত হইবেন। স্থতবাং সেই ছলেও এই "মপ্ৰাপ্তকান" নামক নিগ্ৰহস্থানই স্বীকাৰ্যা। মেন বাদী প্রথমে তাঁহার নিজপক স্থাপনের জন্ত প্রতিক্রাদি বাকোর প্রবেশ করিবেন। পরে তাঁহার প্রযুক্ত হেতু যে, সেই স্থলে হেডাভান নহে, ইহা প্রতিপন্ন করিবেন। পরে প্রতিবাদী বাদীর উক্ত বাক্যার্থের অনুবাদ করিয়া, তিনি যে বাদীর কথা সমস্ত শুনিয়া, তাঁহার বক্তব্য তিক ব্রিয়াছেন। ইহা মধ্যস্থগণের নিকটে প্রতিপন্ন করিবেন। পরে বাদীর প্রযুক্ত হেতৃর থণ্ডন করিয়া, প্রতিজ্ঞানি ৰাক্য দারা নিজের পক স্থাপন করিবেন। পরে তঁহোর নিজের প্রযুক্ত হেতু বে, হেস্বাতাশ নহে, ইহা প্রতিগল করিবেন। "ভল"নামণ কথার বাদী ও প্রতিবাদীর সাধন ও দ্বণের উজ্জন ক্রম যুক্তির ছারা সিম্ক ও ব্রিত হইগাছে। উদ্বনাচার্গ্য উহা বিশ্বক্রপে বর্ণন করিয়া বিশাছেন। "বালিবিনোদ" প্র:ছ শহর মিশ্রও উহা বিশদরূপে প্রকাশ করিরাছেন। বাদী বা প্রতিবাদী উক্ত-রূপ ক্রমের হত্ত্বর করিলেও দেখানে "অপ্রাপ্তকাল" নামক নিএছখান হইবে। বেদন প্রতিবাদী যদি প্রথংমই উহোর বক্ষামাণ হেতুর পোষপুত্ততা প্রতিপাদন করিল, পরে দেই হেতুর প্রয়োগ করেন, তাহা হইলেও তাঁহার দেখানে উক্ত নিগ্রহত্বান হইবে। স্বতরাং এই স্ত্রে "কর্ববৰ" শ্ৰের দারা বাদী ও প্রতিবাদীর কথার অংশগ্রেই বিবক্ষিত। বরদরাজ ও বিশ্বদাধ প্রস্তৃতিও এই স্থান্তর উক্তরণেই ব্যাখ্যা করিবাছেন। ব্যতঃ উক্তরণ ব্যাখ্যার "কপ্রাপ্তকান" নামক নিঅহখানের আরও বছবিধ উলাহনণ সংগৃহীত হওয়ায় পূর্বোক "অপার্থক" হইতে ইহার পূথক নিৰ্দেশ্য সম্পূৰ্ণ সাৰ্থক হয়, ইহাও প্ৰশিধান করা আৰক্তক ।১১৪

সূত্র। হীনমন্ততিমেনাপ্যবয়বেন হ্যুনং ॥১২॥৫১৩॥ অমুবাদ। অন্ততম অবয়ব অর্গাৎ বে কোন একটি অবয়ব কর্ত্বও হান বাক্য

(১১) "ন্যূন" অর্থাৎ "ন্যূন" নামক নিগ্রহস্থান হয়।

ভাষ্য। প্রতিজ্ঞাদীনামবয়বানামশ্যতমেনাপ্যবয়বেন হীনং ন্যূনং নিগ্রহ-স্থানং। সাধনাভাবে সাধ্যাসিদ্ধিরিতি।

অমুবাদ। প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি অবয়বসমূহের মধ্যে যে কোন একটি অবয়ব কর্ত্ত্বিও হীন বাক্য "ন্যূন" নামক নিগ্রহন্থান হয়। (কারণ) সাধনের অভাবে সাধ্যসিদ্ধি হয় না।

টিল্পনী। এই স্থানৰ বাবা "নান" নামক একাদশ নিগ্ৰহস্থানের ক্ষণ স্থানিত হইছাছে। বাদী ও প্রতিবাদী বে প্রতিজ্ঞাদি পঞ্চাবয়বের প্রয়োগ করিবেন, তন্মধ্যে বে কোন একটা অবয়ব ন্যান হইবেও দেখানে "নূন" নামক নিএহস্থান হয়। উহা নিএহস্থান হইবে কেন, ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পরে বলিয়াছেন যে, সাধনের অভাবে সাধাসিদ্ধি হয় না। ভাৎপর্যা এই যে, নিজপক্ষ স্থাপনার প্রতিজ্ঞা প্রভৃতি পাঁচনী অধ্যবই দিনিত হইয়া সাধন হয়। স্থতরাং উহার একনীর অতাব হইলেও মিলিত পঞ্চাবয়বরূপ সাধনের অভাবে সাধাদিদ্ধি হইতে পারে না। স্থতিয়াং कोन वानी दा श्रीठवानी दिन महाक्या अनिवगठः य कान अकरी व्यवस्थान मा करदन, ভাহা হইলে দেখানে অবশ্ৰই নিগৃহীত হইবেন। "প্ৰবোধনিত্বি" গ্ৰন্থে উদয়নাচাৰ্য্য বলিয়াছেন যে, বাদী ও প্রতিবাদীর নিজ সিদ্ধান্তদিক অবরবের মধ্যেই যদি একটামাত্রও নান হয়, তাহা হইলে দেখানেই "অব্যবনান" নিগ্রহস্থান হয়। স্থতরাং যে বৌদ্ধদন্তানার উনাহরণ এবং উপনয়, এই ছুইটা মাত্র অবহব স্বীকার করিয়াছেন এবং মীমাংদকদন্তানায় বে প্রতিজ্ঞানিত্রর অথবা উদাহরণাদিত্ররকে অবয়ব বলিয়া স্থীকার করিয়াছেন, তাঁহারা নিজ পক্ষ-স্থাপনে তাঁহাদিপের শ্বীকৃত কোন অবয়বের প্রধোগ না করায় তাঁহাদিগের পক্ষে উক্ত নিগ্রহত্থান হইবে না। বরদ-রাজ প্রভৃতিও এই কথা বলিয়াছেন। কিন্তু ভাষাকার ও বার্ত্তিককার ঐত্তপ কথা বলেন নাই। পর্স্ত বার্ত্তিক্কার "প্রতিজ্ঞান্যন"কেও নিগ্রহুখান বলিয়া সমর্থন করিয়াছেন। পরে তাহা ব্যক্ত ছইবে। পরন্ত এরূপ বলিলে দে কলে উদাহরণ-বাকা বাতীতও ব্যাপ্তির বোধ হয়, বৌদ্ধদশার ৰে ছলে ঐ ব্যাপ্তিকে বলিগ্নছেন "অন্তৰ্ব্যাপ্তি," দেই ছলে উদাহরণবাক্য না বলিলেও "নাুন" নামক নিশ্রহন্তান হইবে না, ইহাও বলা বার। কিন্ত দে কথা কেহই বলেন নাই। মহাদৈরাত্তিক উন্মাচার্য্য এই স্তরেও "ব্রের" শক্ষের বারা কথার অংশমাত্রই প্রহণ করিয়াছেন। ওদ্সুসারে বরদরাজও এই স্থাত্রে "অবরব" হারা কথারস্ত, বাদাংশ, বাদ এবং প্রতিজ্ঞাদি অবরব এইণ করিয়া পুর্বোক্ত "ন্যন" নামক নিঞ্ছখানকে চতুর্বিধ বলিয়াছেন। তল্মধ্যে "জ্ল" নামক কথার বাদী প্রথমে ব্যবহান্দনিয়মাদি কথারস্ত না করিয়াই প্রতিজ্ঞানির প্রয়োগ করিলে, উধার নাম (১) কথারস্ত-নান। হেতুর প্রয়োগ করিয়া উহার নির্দ্ধোয়ত্ব প্রতিপন্ন না করিলে অথবা হেতুর প্রয়োগ না করিরাই প্রথমেই বক্ষামাণ দেই হেতুর নির্ফোগর প্রতিপর করিলে উহার নাম (২) বাদাংশন্যন। এইকণ প্রতিবাদী বাদীর পক স্থাপনার বওদ না করিয়া, নিজ পক্ষ স্থাপনা করিলে অথবা নিজ-পক্ষ স্থাপন না করিছা কেবল বাদীর পক্ষ স্থাপনের পঞ্জন করিলে উহার নাম (o) বাদন্যন।

প্রতিজ্ঞানি অবয়বের মধ্যে বে কোন অবয়ব না বলিলে উহার নাম (৪) অবয়বন্ন । পুর্কোক্ত কোন অবয়ব না বলিলে উহার নাম (৪) অবয়বন্ন । পুর্কোক্ত কোন অবয়ব না বার না । কারণ, কোন দিছাত্তের বিক্ষাচরণই "অপদিছাত্ত" নহে। কিন্ত প্রথমে কোন শাস্ত্রনন্মত দিছাত্ত হীকার করিয়া, পরে উহার
বিপরীত দিছাত্ত হীরাছে।

বৌদ্ধ নৈয়ান্ত্ৰিক দিঙ্নাগ প্ৰভৃতি "প্ৰতিজ্ঞান্দ"কে নিগ্ৰুছান বলিয়া স্বীকার করেন নাই। দিও নাগ বলিয়াছেন যে, বাদীর নিজ সিদ্ধান্ত-পরিগ্রহই প্রতিজ্ঞা, উহা কোন বাক্যরপ অবয়ব নহে। স্থতরাং "প্রতিজ্ঞান্তন" বলিয়া কোন নিগ্রহয়ান হইতেই পারে না। বিভ্নাপের মতানুদারে স্কুপ্রাতীন আলভাবিক ভামহও তাহার "কাব্যালকার" এ.ড্ ফ্র ক্থাই ব্লিয়াছেন । উদ্যোতকর এখানে দিঙ্নাগের পূর্ব্ধোক্ত মত খণ্ডন করিতে বলিরাছেন বে, বে বালী নির্দ্ধোর হেতুর প্রয়োগ ক্রিণেও প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাকোর প্রয়োগ করেন নাই, তিনি নিগৃহীত হইবেন কি না ? নিগৃহীত হইলে দেখানে তাঁহার পকে নিগ্রহস্থান কি ? যদি বল, তিনি দেখানে নিগুগত হইবেন না, তাহা হইলে তাঁহার প্রতিজ্ঞাবাকাহীন হেত্বাকা প্রভৃতিও পর্যনাধক হয়, ইহা স্বীকার করিয়া, দাধনের অভাবেও দাধ্যদিন্ধি স্বীকার করিতে হয়। উদ্বোতকর পরে ইহা বাক্ত করিবার জন্ত নিও নাগকে সংখাধন করিয়া বলিয়াছেন বে, দিলাস্ত-পরিগ্রহই প্রতিজ্ঞা, এই বে কথা বলিতেছ, তাহা কিন্ত আহরা বুঝি না। কারণ, ধাহা সিদ্ধান্ত, তাহা সিদ্ধার্থ, আর বাহ প্রতিজ্ঞা, তাহা সাধার্থ। স্থতরাং সিদ্ধান্তপরিগ্রহই প্রতিজ্ঞা, ইহা কখনই বলা বার না। তাৎপর্য্য এই যে, বাৰীর প্রথম বজবা সাধার্য বাকাবিশেবই প্রতিজ্ঞা। ঐ প্রতিজ্ঞার্থ সাধন করিবার কন্তই হেতু ও উনাহরণ-বাকা প্রস্তির প্রবোগ করা হয়। ঐ প্রতিজ্ঞাবাক্যের প্রবোগ বাতীত অক্তান্ত বাকা কথনই সাধাসাধক হইতে পারে না। স্বতরাং ঐ প্রতিজ্ঞাবাকাও সাধ্য-সাধ্যের অল বলিয়া দাধনেরই অন্তর্গত। অতথব প্রতিজাহীন অভাত বাকা কখনই দাধানাধক না হওয়ার "প্রতিজ্ঞান্যন"ও নিগ্রহন্থান বলিয়া স্বীকার্যা। বিনি নির্দোব হেতু প্রয়োগ করিয়াও এবং উদাহরণবাক্য প্রভৃতি বলিয়াও প্রথমে প্রতিজ্ঞাবাকা বলেন নাই, তিনিও ঐ নিপ্রহন্থানের षांबा व्यवश्रहे निशृशेष व्हेरतन । ३२।

# সূত্র। হেতৃদাহরণাধিকমধিকং ॥১৩॥৫১৭॥

অমুবাদ। যে বাক্যে হেতু অথবা উদাহরণ অধিক অর্থাৎ একের অধিক বলা হয়, তাহা (১২) "অধিক" অর্থাৎ অধিক নামক নিগ্রহস্থান।

দ্যবন্নতাল জিন্নিং বেছাবিনাত চ।
 তল লভাব কৰাছকৈ নাৰং বেটা আভিজ্ঞা। — " কাবালকাল", প্ৰথম গাঃ, বছ।

ভাষ্য। একেন কৃত্তাদন্যতরভানর্থক্যমিতি। তদেতন্নিয়মাভ্যুপ-গ্যে বেদিত্ব্যমিতি।

অমুবাদ। একের দারাই কৃতত্ব (নিষ্পানত্ব ) বশতঃ অন্ততন্তের অর্থাৎ ছিতীয় অপর হেতু বা উদাহরণ-বাক্যের আনর্থক্য। সেই ইহা অর্থাৎ এই "এধিক" নামক নিগ্রহত্বান, নিয়ম শ্বীকার স্থলে জানিবে।

টিপ্লনী। এই ক্ষত্ৰ পারা "অধিক" নামক পাদশ নিকাহভানের ক্ষণ হাচিত হইয়াছে। বাদী ও প্রতিবাদী পক্ষাবয়বের প্রয়োগ ক্তিতে একের অধিক হেত্বাকা অথবা একের অধিক উদাহরণ-বাকা বলিলে সেই প্ঞাবংব বাকা "ৰ্ষিক" নামক নিগ্ৰহত্বান হয়। উহা নিগ্ৰহত্বান হইবে क्न १ देश दुवाहेर्ड डांसकात विवाहहर था, अटकत बाताहे कर्डदा क्र कर्वाय निलाब इत्यान শার হেতু বা উনাহরণ-বাক। অনুর্বক। অর্থাৎ বে কর্মের ক্রিয়া পুর্দেই নিপাদিত হইরাছে, তাহাতে আবার অপর দাধন বলিলে, উলা দেখানে সাধনই না হওয়ার উল্ল অনর্থক হয়। কিন্ত ए एरन भूर्र्स बानो वा अिवरानो अरकत्र अधिक रहकूवाका वा छैनाहबन-वाका विशव ना, अहेक्रभ निवम खोकांब करवन, रमहे "निवमक्षा" टिंड धेहे निवाहशान हहेरत। व्यर्गाट खेळाल खरनहे নেই বাদা বা প্রতিবাদা একের অধিক হেতু বা উপাহরণ-বাক্য বলিলে নিগৃহীত হইবেন। ভাষাকারও এখানে ঐ কথা বণিয়াছেন। বাচপাতি বিশ্র ইংার যুক্তি বণিয়াছেন বে, বে শ্বলে व्यक्तियांनी कथना मधान्त, वानीटक किळाना किंदिन एए ट्यामात धेरै भाषा विनास कि कि नाथम आছে १ (नहें एटन नहछ नाधरहें वामीत वक्ता। काइन, खेळल पटन वानी अखाछ माधन ना বলিলে তাহার নিপ্রহ হয়। স্থতরাং দর্বতেই একাধিক কেতৃবাক্য বা উদাধরণ-বাজ্যের প্রয়োগ দোৰ নহে। পরস্ত কোন কোন স্থলে উহা কর্তব্য। জয়স্ত ভট্ট ইহা সমর্থন করিতে পরে বনিরাছেন যে, ধর্মকীর্ত্তিও "প্রাণক কথারাত্ত ন দোবঃ" এই বাকোর দারা ঐরূপই বনিরাছেন। বাদী ও প্রতিবাদী নানা কেতু ও নানা উদাহরণাদির বারা স্ব স্থ পক্ষের স্থাপন ও প্রপক্ষ থওন করিয়া যে বিচার করেন, তাহা "প্রাণক্ষকখা" ও "বিস্তর্কথা" নাবেও ক্থিত হুইয়াছে। উহাতে হেতু ও উনাহরণানির নাধিকা নোষ নহে। কেহ কেহ উহাতেও দিতীর হেতু ও উনাহরণানি বার্থ বলিয়া, উহা দোষ বলিয়াছেন। কেহ কেহ বলিয়াছিলেন যে, সর্থ্যেই বোধের দুঢ়তা সম্পা-দনের জ্ঞ হেসু বা উদাহরণ অধিক ধলিলে উহা দোব হইতে পারে না। স্তভাং "অধিক" নামক কোন নিগ্রহত্বান নাই। উল্পোতকর উক্ত মতের খণ্ডন করিতে বলিয়াছেন যে, হেতু-বাক্যমৰ অথবা উদাহরণবাকার্থই এক অর্থের জ্ঞাপক, ইল স্থাকার ক্রিলেও একের মারাই বধন তাহা জ্ঞাপিত হয়, তখন প্রজের উল্লেখ বার্থ। স্তরাং উহা অবশ্রই নিএইস্থান। তাৎপর্য্য এই যে, যিনি অভিজ্ঞাণিত জ্ঞাত অর্থেইই পুনর্জাপন করেন, তিনি অব্ঞাই অপরাধী। তবে অভিবাদী বা মধাস্থগণের জিঞাদাত্তে বাদী অপর হেতৃবাক্য বা অপর উপাহরণবাক্য প্রয়োগ

করিলে দেখানে ওজ্জ্ব তাঁহার নিগ্রহ হইবে না। তাই ভাষাকারও বর্নিয়াছেন যে, প্রেক্তিরণ নিগ্রহ তাঁকার ত্বনেই "অবিক" নামক নিগ্রহতান জানিবে। জন্বত তাই ইং। সমর্থন করিতে বলিয়াছেন যে, হেতু বা উদাহরণ অধিক বলিব না, এইরপ নিগ্রম ত্বীকার করিলা, পরে ঐ ত্বীকৃত নিগ্রমের পরিত্যাগ করিলে তৎপ্রযুক্তও বাদী বা প্রতিবাদী নিগ্রহার্হ ইইবেন। বস্ততঃ বাদী বা প্রতিবাদী নিগ্রহার্হ ইইবেন। বস্ততঃ বাদী বা প্রতিবাদী পঞ্চারর আরবাজার প্রয়োগ করিতে যদি দেই বাকোর নথেই একাধিক কেতু অথবা একাধিক উদাহরণবাকা বলেন, তাহা হইলে এরণ ত্বলেই দেই বাকা "অবিক" নামক নিগ্রহত্বান, ইহাই মংবির এই ত্বল ছারা হুবা যায়। উদ্যোতকরও ঐ ভাবেই ত্রার্থ বাধা। করিয়াছেন।

মহানৈয়ারিক উদয়নাচার্যোত্ত কুলা বিচারাকুদারে "তার্কি করকা"কার বরদবাক প্রভৃতি দ্বশাদির আবিকা হলেও "অধিক" নামক নিগ্রহস্থান খীকার করিংছেন। কিন্তু প্রতিজ্ঞাবাকা ও নিগমন-বাকোর আবিকাস্থণে পরবর্ত্তা প্রেক্ত প্রকৃত নামক নিঞ্জোনই স্বীকার করিয়াছেন। কার্প, প্রতিজ্ঞাবাকা বা নিগমনবাকা একের অধিক বনিলে সেই অধিকবচন পুনক্তল-লক্ষণাক্রান্ত হওয়ার সেখানে পুনক্তই নিগ্ৰহস্থান বলা যায়। কিও হেত্ৰাকা বা উৰাহত্ৰাকা অধিক বলিৰে ভাষা পুনুক্ত কলকণাক্রান্ত না হওয়ায় উহা "অধিক" নাদক নিগ্রহম্বান বলিয়াই থীকার্যা। বেমন "গুনাৎ" ৰলিয়া আবাৰ "আলোকাং" বলিলে অথবা "বথা মহানসং" বলিয়া আবাৰ "বথা চড়বং" বলিলে উহা শ্বপুনক জও হয় না, অর্থপুনকজও হয় না। স্তরাং উহা পুনকজ হততে ভিল নিগ্রহতান বৰিয়া স্বীকাৰ্য্য। কিন্তু "যখা মহানদং" বৰিয়া, পত্ৰে "মহানদবং" এই বাক্য বৰিলে উহা পুনস্কল্কের লক্ষণাক্রাস্ত হওরার "পুনক্রক" বলিরাই স্বীকার্য্য। এইরূপ উপন্যবাকা অধিক বলিলেও "অধিক" নামক নিজহস্থান হুইবে। ব্রদ্যাল উহাকেও "হেত্বধিক" বলিরাই এই নিজহস্থানহথ্যে এছব ক্রিয়াছেন। উনংনাচার্য্যের বাাখ্যান্থনারে বর্ণরাজ এই "অধিক" নামক নিবাংখানের কক্ষ্ বলিয়াছেন বে, যে বাকা ক্ষিত ক্ষর্থাৎ ক্ষণর বাকোর মহিত সম্বন্ধর্থ এবং প্রক্রভোপবোগী এবং वश्नकृत्क, ध्यम क्रुठक्षरा वात्कात উक्तिहे "अधिक" नामक निधहत्रोन। य वात्कात कर्खरा খা ফলনিদ্ধি পুরেইই অন্ত বাকোর বারা ক্ত অর্থাৎ নিষ্পন্ন ইইয়াছে, দেই বাকাকে "কুতকর্ত্তবা" ও "কুতকাৰ্য্যকর" বাকা বলে। সপ্রয়োজন পুনক্তিকে অত্বাদ বলে। স্তরাং পূর্ববাকোর বারা অমূবানবাকোর ফণ্সিদ্ধি না ধ্রুয়ার উহা "কৃতকর্ত্তর্য" বাকা নহে। কৃতকর্ত্তরা বাকোর প্রয়োগ করিবেও বদি ঐ বাকা সধভার্থ না হয়, তাহা হইলে উহা পূর্বোক্ত "অণার্থক" হয় এবং ঐ বাকা প্রক্রতোপবোগী না হইলে উহা পুর্বোক্ত "অগাস্তর" হয় এবং অপুনক্ত না হইলে পুর্ব্বোক্ত "পুনক্রক" নামক নিগ্রহস্থান হয়। স্বতরাং পুর্ব্বোক্ত "নগার্থক" প্রভৃতির বার্ত্তেনের জরু পূর্বোক্ত বিশেষণত্ররের উল্লেখ কর্তবা। বরদরাজ ঐন্দ্রণ "অহবাদ" বাক্ষার অধিক উক্তিও "অধিক" নামক নিগ্ৰহত্মান বলিয়া গ্ৰহণ কবিখাছেন। নবানৈগায়িক হয়্নাথ শিৰোমণি হেতুতে বার্থ বিশেষণের উক্তিকেও "অধিক" নামক নিগ্রহখান বহিয়াই খাকার করিয়াছেন। বেমন "নীলধুমাৎ" এইরূপ হেত্রাকা প্রান্থা করিলে দেখানে ধুমে নীনরূপ বার্থ বিশেষণের উক্তি। রঘুনাথ শিরোমণির মতে নীলধুমত্বরণে নীল ধুমেও বহিংর থাপ্তি আছে। উহা বা পাতাসিভ নহে । ১৩।

অদিকাভাত্রণ প্রয়োগা ভাগনিপ্রহন্থানতিক প্রকরণ দ্যাপ্ত । এ

#### সূত্র। শব্দার্থয়োঃ পুনর্বচনং পনরুক্তমগুত্রারুবাদাৎ॥ ॥১৪॥৫১৮॥

অসুবাদ। অসুবাদ হইতে ভিন্ন স্থলে শব্দ অথবা অর্থের পুনরুক্তি (১৩)
"পুনরুক্ত" অর্থাৎ "পুনরুক্ত" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষা। অত্যত্তাসুবাদাৎ—শব্দপুনক্তমর্থপুনক্তং বা। নিতাঃ শব্দো নিতাঃ শব্দ—ইতি শব্দপুনক্তং। অর্থপুনক্তং,—অনিতাঃ শব্দো নিরোধধর্মকো ধ্বনিরিতি। অনুবাদে বপুনক্তং শব্দাভ্যাসাদর্থবিশেযোপ-পত্তেঃ। যধা—''হেত্বপদেশাৎ প্রতিজ্ঞায়াঃ পুনর্ব্রচনং নিগমন"মিতি।

অনুবাদ। অনুবাদ হইতে ভিন্ন স্থলে শব্দপুনক্ত অথবা অর্থপুনক্ত হয়।
যথা—"নিতাঃ শব্দঃ, নিতাঃ শব্দঃ" এইরূপ উক্তি শব্দপুনক্ত । "অনিতাঃ শব্দঃ,
নিরোধধর্মকো ধ্বনিঃ" এইরূপ উক্তি অর্থপুনক্ত । কিন্তু অনুবাদ স্থলে পুনক্ত হয় না। কারণ, শব্দের অভ্যাসবশতঃ অর্থাৎ পূর্বেবাক্ত শব্দের পুনরার্ত্তিবশতঃ অর্থ-বিশেষের বোধ জন্মে। যেমন "হেত্বপদেশাৎ প্রতিজ্ঞান্তাঃ পুনর্বহ্ননং নিগমনং" এই সূত্রের বারা উক্ত হইয়াছে।

ি প্রনী। এই ক্রের মার্য প্রকলত নামক অমানশ নিগ্রহানের নক্ষণ ও বিভাগ ক্রিত হইরাছে। স্প্রমানন প্রকলিত নাম কর্মান, উহা প্রকলত দোব নহে। প্রকলত হৈতে কন্ধ্রানের বিশেব আছে। মহর্ষি বিভাগ ক্যামে ইহা প্রতিগানন করিয়াছেন (বিভাগ বজ, ৩৪০ পূর্তা প্রত্তী। ভদক্ষারে ভাষাকারও এখানে গরে যনিয়াছেন বে, অম্বান ক্ষের প্রনার্তিরূপ ক্যাসপ্রযুক্ত ক্রিথিশনের বোধ হইয়া থাকে। ক্রম্থি ছেল্ডই পূর্কোক্ত শক্ষের প্রকলিত করা হয়। স্প্রত্যাহ উহা সপ্রয়োজন প্রকলিত বলিয়া দোব নহে, উহার নাম ক্রম্বান। ভাষাকার পরে মহর্ষি গোভনের প্রথমাধ্যামেত "হেল্বপদেশার" ইত্যানি ক্র্টী উক্ত করিয়া নিসমনবাকাকেই ইহার উনাহরণক্রপে প্রকাশ করিয়াছেন। ভাষাকারের মতে নিগ্রমন্থক্যে

১। "নীলগুমহাকেলারগীয়মে তু"। বহুবাথ শিলামশিকৃত বিশেষগালিকী দিতি। "বারণীয়মে উ"তি। বস্ততঃ বনতে নীলগুমহাশি বাজিবেব। ভালেশে ব হেতুলারোপে তু "অধিকে"নৈও নিগ্রহানেন পুলবো নিগৃহত ইতি ভাক।—অবরীকী জীকা।

পুর্ব্বোক্ত হেতুবাকোরই পুনক্তি হইরা থাকে (প্রথম খণ্ড, ২৮০-৮৫ পূর্বা দ্রষ্টবা)। কিন্ত উহা সপ্রবাজন বণিয়া অত্বাধ। স্থতরাং উহা পুনক কলোব বা পুনক ক নামক নিঅহস্থান নহে। কিন্তু নিভাবোজন পুনক্তিই ৰোধ এবং উহাই নিগ্ৰহস্থান। এই পুনক্তি বিবিধ, স্কুচরাং পুনক্ত নামক নিএংস্থান ও ছিবিং। বখা—গৰুপুনকক ও অর্থপুনকক। একার্থক একাকার শক্ষের পুনরাবৃত্তি হইলে ভাহাকে বলে শব্দপুনকক। বেংন কোন বাদী "নিভাঃ শব্দঃ" বলিয়া প্রমাদ-ৰশতঃ আবারও "নিতাঃ শদ্ধঃ" এই বাকা বলিলে — উহা হইবে "শ্ৰুপুনক্ত"। এবং "অনিতাঃ শক্ষ:" বলিলা, পরে উহার সমানার্থক বাক্য বলিলেন, "নিরোঞ্চর্ত্মকো ধ্বনি:।" ধ্বনিরূপ শক্ষ নিরোধ অর্থাৎ বিনাশরণ ধর্মবিশিষ্ট, এই অর্থ পুর্বেই "অনিতাঃ শব্দঃ" এই বাকোর বারা উক্ত হইগ্রাছে। শেষোক বাকোর ছারা সেই অর্থেরই প্নক্ষকি হইগ্রছে, স্বতরাং উহা অর্থপুনরক। এইরূপ "বটো ঘটঃ" এইরূপ বলিলে শব্দপুনরূক্ত হয় এবং "ঘটঃ কলদঃ" এইরূপ বলিলে অর্থ-পুনকক হয়। জনত ভট বলিয়াছেন যে, যদিও শ্ৰুপুনকক তলেও অর্থের পুনককি অবস্তাই হর, তথাপি অর্থের প্রত্যতিজ্ঞ। শ্বপূর্ণক। অর্থাৎ শ্বের প্রকৃতি হইলে প্রথমে সেই শংকরই প্রভাতিজ্ঞা হওরার উহা শক্ষপুনক্তি বলিয়াই ক্থিত হইয়াছে। আর ঐ শব্দপুনক্জির বাবহার জাতাপেক। অর্থাৎ পূর্কোচ্চারিত দেই শব্দেরই পুনক্চারণ হয় ন', তাহা হইতে পারে না, কিন্ত তজাতীর শক্ষেরই পুনক্তি হয়, তাই উহা শক্ষপুনকক নামে কথিত হইবাছে 1581

## সূত্র। অর্থাদাপন্নস্ত স্বশব্দেন পুনর্বচনং ॥১৫॥৫১৯॥

অনুবান। অর্থতঃ আপন পদার্থের অর্থাৎ কোন বাক্যের অর্থতঃই বাহা বুরা বায়, তাহার স্ব শন্দের হারা অর্থাৎ বাচক শন্দের হারা পুনর্বচনও (১০) পুনরুক্ত নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। "পুন্রুক্ত" মিতি প্রকৃতং। নিদর্শনং—"উৎপত্তি-ধর্মকত্বা-দনিতা" মিতৃতে বা অর্থা দাপরত যোহভিধায়কঃ শব্দন্তন অশব্দেন ক্রয়া-দক্তপত্তিধর্মকং নিত্যমিতি, তচ্চ পুনরুক্তং বেদিতব্যং। অর্থদপ্রতায়ার্মে শব্দপ্রয়োগে প্রতীতঃ দোহর্মোপ্রতেতি।

অমুবাদ। "পুনরুক্ত" এই পদটি প্রকৃত অর্থাৎ প্রকরণলব্ধ। নিদর্শন অর্থাৎ এই সূত্রোক্ত পুনরুক্তের উদাহরণ যথা—"উৎপত্তিধর্মাকস্থাদনিতাং" এই বাকা বলিয়া অর্থতঃ আপল্ল পদার্থের অর্থাৎ ঐ বাক্যের অর্থতঃই বাহা বুঝা বায়, ভাহার বাচক যে শব্দ, দেই "অশব্দে"র ছারা (বাদী) যদি বলেন, "অনুৎপত্তি- ধর্ম্মকং নিত্যং", তাহাও পুনরুক্ত জানিবে, (কারণ) অর্থবোধার্থ শব্দপ্রয়োগে সেই অর্থ অর্থাগন্তির নারাই প্রতীত হইয়াছে।

টিগ্লনী। মহর্ষি পুর্বাহতের বারা বিবিধ পুনক্তক বলিছা, পরে আবার এই পুত্রবারা তৃতীয প্রকার পুনক্ষক বলিয়াছেন। বাদী কোন বাক্য প্রবোগ করিলে উহার বর্গতঃই যাহা বুঝা বায় অর্থাৎ অর্থাপত্তির দারাই যে মহাক্ত অর্থের বোধ হয়, মাহা ভাষার বাচক শব্দরাপ স্থাক্ষের বারা আর বলা অনাংক্তক, দেই অর্থের অপজের বারা বে প্রফতি, ভাহাই তৃতীয় প্রকার প্রকাজ নামত নিত্রহন্তান। পুনক্তক প্রকরণবন্তঃ পূর্বাস্থ্র হইতে এই স্থাত্র "পুনক্তাই" এই পদটির অমুবৃত্তি মহযির অভিপ্রেত বুঝা বার । তাই ঐ তাৎপর্য্যে ভাষাকার প্রথমেট বলিয়াছেন,—"পুনক্লজ-মিতি প্রকৃতং"। ভাষাকার পরে ইহার উদাহরণ হারা হুতার্থ বর্ণন্ত করিয়াছেন। বেমন কোন বাদী "উৎপত্তিংশক্মনিতাং" এই বাকা বলিছা, আবার যদি বলেন,—"অমুৎপত্তিংশকং নিতাং", তাহা হইলে উহাও "পুনক্ত" হইবে। কারণ, উৎপত্তিধর্মক বস্তবাত্রই অনিতা, এই বাকা বলিলে উহার অর্থতঃই বুঝা যায় যে, অন্তৎপত্তিধর্মক বন্ত নিতা। কারণ, অন্তৎপত্তিধর্মক বস্ত নিতা না হইলে উৎপত্তিধর্মক বস্তথাত্র অনিতা, ইহা উপণ্যাই হয় না। স্থতরাং অর্থাপতির দারাই বাদীর অফুক্ত ঐ অর্থ প্রতীত হওয়ার আবার অধ্যন্তর দারা অর্থাৎ উহার অভিধায়ক "অন্তংগতিষৰ্মকং নিতাং" এই বাকোর দারা ঐ অর্থের পুনক্তি বার্থ। স্কুতরাং উহাও নিগ্রহ-স্থান। ভাষাকার পরে এই যুক্তি ব্যক্ত করিতে বলিয়াছেন যে, অর্থ-বোধার্থই শব্দ প্রয়োগ হইয়া থাকে। স্কুতরাং অর্থের থোধ হইরা গেলে আর শব্দ প্রয়োগ অনাবশুক। পুর্বেক্সিক্ত স্থলে বাদীর শেষাক্ত বাকাৰ্থ-অৰ্থাপত্তির ছাঙাই প্রতীত ইইরাছে। মহর্ষি গৌতম অর্থাপত্তিকে পুণক প্রমাণ বলিয়া খ্রীকার না করিনেও প্রকৃত অর্থাপত্তিকে প্রমাণ বলিয়াই খ্রীকার করিয়াছেন। তাঁহার মতে উহা অনুমানের অন্তর্গত। এই অর্থাপতি "আক্ষেপ" নামেও ক্থিত হইরাছে। তাই বরদরাজ প্রভৃতি বলিয়াছেন বে, এই পুনরুক্ত ত্রিবিধ—(১) শব্দপুনকৃক্ত, (২) অর্থপুনকৃক্ত ও (৩) আক্ষেপপুনক্ষক। বাচম্পতি মিশ্র বলিয়াছেন যে, পুনক্ষক্ত নামক একই নিগ্রহতান কথকিৎ অবান্তরভেমবিবকাবশত: ত্রিবিধ কথিত হইরাছে।

কেছ কেছ বনিয়াছেন দে, অর্থপুনক্ত হইতে ভিন্ন শব্দপুনক্ত উপপন্ন হয় না। কারণ, বার্থ শব্দ হলে শব্দের পুনক্তি ইইলেও অর্থের ভেদ থাকার শব্দপুনক্ত দেবি হয় না। জরত ভট্ট উক্ত মত থাকার করিনাই সমাধান করিনাছেন যে, যে বাদী নিজের অধিক শক্তি থাাপনের ইফ্রায় অর্থভেদ থাকিলেও আমি নিজের উক্ত কোন শব্দেরই পুনঃ আমোগ করিব না, সমস্ত শব্দেরই একবার মাত্র প্রযোগ করিব, এইরূপ প্রতিজ্ঞা করিনা অর্থনে উক্তরূপ নিয়ম খীকার করিনা জন্মবিচারের আরম্ভ করেন, তিনি কোন শব্দের পুনঃ প্রযোগ করিলে দেখানে "শব্দপুনকতে"র বারাও নিগৃহীত হইবেন, ইহা খুচনা করিবার জ্যাই মহর্বি অর্থপুনক্তে হইতে শব্দপুনকতেন পুনক্ নির্মেণ করিবাছেন। অর্থণে পুর্কোক্তরূপ নির্মক্রাতেই সর্বাপ্রকৃত ক্রিয়ছেন। হুইবে,

অভান উহা নিক্রহত্বান হইবে না। ব্রদ্রাজ ইহা জয়ত ভটের ভার বিশ্বরণের মত বলিবাও উল্লেখ করিয়াছেন। এই বিশ্বৰূপের কোন গ্রন্থ পাওয়া যায় না। ভাস্ক্রিজ্ঞর "ভার্নারে"র টীকাকার জন্মিংহ স্বিও উক্তরণ দিকাস্তই স্পাই বলিয়াছেন। কিন্তু উদ্যোতকর ও বাচস্পতি মিশ্র এখানে ঐক্লপ কোন কথাই বলেন নাই। পরস্ত উপ্দ্যাতকর এখানে বণিয়াছেন যে, কোন স্তানায় পুনক্তকে নিগ্রহতান বণিয়াই ত্রীকার করেন না। কারণ, কোন বাদী পুনক্তি ক্রিলেও তদ্বারা তাঁহার প্রকৃত বিষয়ের কোন বাধ বা হানি হয় না। পরও পুনক্তির হারা অপরে দেই বাকার্গি দমাক্ ব্ঝিতে পারে। স্তরাং অপরকে ব্রাইবার উদ্দেশ্রেই যে বাকা প্রবোগ কর্ত্তবা, তাহাতে দর্মত পুনফ্জির দার্থকতাও আছে। অত এব পুনফ্জ কথনই নিগ্রহস্থান হুইতে পারে না। উদ্যোতকর উক্ত মতের ধণ্ডন করিতে বলিয়াছেন বে, বে শর্ম পূর্ব্বেই প্রতি-পাৰিত হইরাছে, তাহারই পুন: প্রতিপাননের অন্ত পুনক্ষক্তি বার্থ। স্নতরাং বৈর্থাবশতংই পুনক্তকে নিগ্ৰহস্থান বলিয়া স্বীকাৰ্য্য। ভাৎপৰ্যাটীকাকার উক্ষোতকরের এই "বৈর্থ্য"শব্দের পক্ষান্তৰে বিক্লম প্ৰৱোজনবৰ্ত্তৰ অৰ্থৰ প্ৰহণ কৰিছা তাৎপৰ্য্য ব্যক্ত কৰিয়াছেন বে, বানী পুনক্জি ক্রিলে দেখানে প্রতিবাদী উহার প্রয়োজন চিস্তায় কাকুণচিত্ত হইয়া, প্রথমোক বাকা হইতে আপাততঃ প্রথীত অর্থও অপ্রতীত অর্থের ভার মনে করিয়া, কিছু নিশ্চর করিতে পারেন না। স্তরাং বাদী তাঁহাকে পুনর্জার ব্যাইবার জন্ম প্রবৃত্ত হইরাও তথন তাঁহার পক্ষে প্রতিপাদক হন না। অর্থাৎ তথন তিনি দেই প্রতিবাদীকে তাঁহার দাধনের বিবর সাধ্য পরার্থ নিঃসংশনে বুকাইতে পারেন না। অভএব তাঁহার দেই পুনক্তির বিক্লে প্রয়োজনবর্ত্তপ বৈর্থা হর। কারণ, বানী ভাঁহার সাধা বিষয়ের নিশ্চরকে যে পুনক্তির প্রয়োজন মনে করিয়া পুনক্তি করেন, তদ্বারা প্রতিবাধীর সংশব্ধ উৎপন্ন হইলে উহার প্রান্তন বিস্কন্ত হয়। অতএব পুনকৃত্ত অবশাই নিগ্রহ-স্থান। সুণক্থা, উদ্যোতকর ও বাজ্পতি মিশ্রেঃ কথার দারা ব্ঝা নার যে, তাঁহাদিসের মতে "পুনক্ষক্ত" দৰ্ব্বত্ৰই নিশ্বহন্ধান। তবে কেবল ভত্তনিৰ্ণৱাৰ্থ বে "বাৰ"বিচাৰ হয়, ভাষাতে "পুনক্ষক্ত" নিগ্ৰহস্থান হইবে না। কিন্ত জিগীবু বাৰী ও প্ৰতিবাৰীর "জ্ল" ও "বিতণ্ডা" নামক কথাতেই পুর্বোক্ত যুক্ত অনুদারে "পুনক্ত" নিগ্রন্থান বলিয়া কবিত হইলাছে, ইয়া মনে রাখিতে इहेर्द १३६१

পুনক্জনিগ্রংস্থানপ্রকরণ সমাপ্ত 181

# সূত্র। বিজ্ঞাতস্থ পরিষদা ত্রিরভিহিতস্থা-প্যপ্রত্যুক্তারণমন্মুভাষণং ॥১৬॥৫২০॥

অমুবাদ। (বাদী কর্ত্ব) তিনবার কথিত হইলেও সভ্য বা মধ্যস্থকর্ত্ব বিজ্ঞাত বাক্যার্থের অপ্রত্যুক্তারণ (১৪) "অনমুভাষণ" অর্থাৎ "অনমুভাষণ" নামক নিগ্রহস্থান।

( क्ष्रं, र्षां०

ভাষা। "বিজ্ঞাতস্ত্র" বাক্যার্থস্ত "পরিবদা", বাদিনা "ত্রিরভিহিতস্তু" ব"দপ্রভাজারণং", তদনসূভাষণং নাম নিগ্রহস্থানমিতি। অপ্রভাজারয়ন্ কিমাঞ্জাং পরপক্ষপ্রতিষেধং ক্রয়াৎ।

অমুবাদ। বাদী কর্ত্বক তিনবার কথিত, মধ্যস্থ কর্ত্বক বিজ্ঞাত বাক্যার্থের যে অপ্রত্যুক্তারণ, তাহা (১৪) "অনমুভাবণ" নামক নিগ্রহস্থান। (কারণ) প্রত্যুক্তারণ
না করিয়া (প্রতিবাদী) কোন্ আশ্রয়বিশিক্ট পরপক্ষ প্রতিষেধ বলিবেন ? অর্ধাৎ
প্রতিবাদী বাদীর সেই বাক্যার্থের অমুবাদ না করিলে তাহার উত্তরের আশ্রয়ভাবে
তিনি উত্তরই বলিতে পারেন না, স্কৃতরাং বাদীর ঐরপে বাক্যার্থের অমুবাদ না করা
ভাহার পক্ষে অবস্থাই নিগ্রহস্থান।

টিপ্লী। এই প্ৰের বারা "অনমুভাষণ" নামক চতুর্জণ নিএহস্থানের লক্ষণ স্তিত হইলাছে। জিগীৰু বাদী প্ৰথমে তাঁহার নিজপক স্থাপনাদি দ্যাপ্ত করিলে, জিগীৰু প্রতিবাদী প্রথমে তাঁহার দূৰণীঃ দেই বাক্যার্থের অমুবাদ করিয়া ভাহার খণ্ডন করিবেন। প্রতিবাদীর সেই অমুবাদের নাম প্রসূচ্চারণ এবং উহা না করার নাম অপ্রসূচ্চারণ। দেই অপ্রসূচারণই উক্ত ছলে প্রতিবাদীর পকে "অন্সূতাবণ" নাৰক নিগ্ৰহ্মান। অনুভাষণের অর্থাৎ অনুবাদের অভাব অথবা অনুবাদের বিরোধী কোন ব্যাপারই অনমূভাবণ। বাদী তিনবার বলিবেও বদি প্রতিবাদী ও মধ্যস্থগণ কেইই উহাৈর বাক্যার্থ না বুঝেন, তাহা হইলে বেখানে বাণীর পক্ষেই "অবিজ্ঞাতার্থ" নামক নিগ্রহস্থান হইবে, ইহা পুর্ব্বে কথিত হইরাছে। কিন্ত এই "অন্তুভাষণ" নামক নিগ্রহন্থান-স্থান মধ্যস্থান কর্তৃক বাদীর বাকার্য বিজ্ঞাত হওয়ার ইহা "অবিজ্ঞাতার্ব" নামক নিঞ্জন্তান হইতে ভিন । তাই মহবি এই স্থ্যে বৰিবাছেন, "বিজ্ঞাতত পরিষদা"। প্রতিবাদী বাদীর প্রথম বচনের বারা তাঁহার বাক্যার্থ দা বুৰিলে, বাদী তিনবার পর্যান্ত বলিবেন, ইহাই জয়ত ভট্ট পুর্বের সমর্থন করিয়াছেন। এ বিবরে মতভেৰও পুৰেষ বলিয়াছি। বৰদৱাজ এখানে বলিয়াছেন বে, তিন বারের ন্যুন বা অধিক বার ৰচনের নিবেশের জক্ত নংর্ষি এখানে "ত্রিঃ" এই পদটী বলেন নাই। কিন্ত বে কয়েকবার বলিলে উহা প্রতিবাদীর উচ্চারণ বা অনুবাদের যোগ্য হয়, ইহাই মহর্তির বিবক্তিত। ভূত্রে "বাদিনা" এই পদের অধ্যাহার মহর্বির অভিপ্রেত। বরণরাজ এখানে ইহাও বলিয়াছেন যে, কলাচিং মন্দর্কি প্রতিবাদীকে বুঝাইবার জন্ত মধাস্থগণও বাদীর বা্ক্যার্থের অনুবাদ করেন, ইহা স্চনা করিবার জ্ঞ মহর্বি হত্তে "বানিনা" এই পদের উল্লেখ করেন নাই। উক্তরূপ হলে প্রতিবাদী বাদীর বাকার্থিনা বুরিলে "অজান" নামক নিঅহভান হয় এবং কোন কার্যাবাদক উদ্ভাবন করিছা কথার ভঙ্গ করিলে "বিক্ষেপ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। এ জন্ত উদয়নাচার্যা বলিয়াছেন বে, বে প্রতিবাদী নিক্ষের অজ্ঞান প্রকাশ করেন না এবং কথাড়ঙ্গ করেন না, তালুশ প্রতিবাদী কর্তৃক উচ্চারণ্যোগ্য পুর্বোক্তরপ বাদীর বাকার্থের অত্বাদ না করাই "অনত্তাদণ" নামক নিগ্রহ্যান। বরনরাক্ত উক্ত মতাত্বসারেই এইরণ লক্ষণ নাাঝা করিয়াছেন।

বৌল্পপ্রদার এই "অন্সভারণ"কেও নিগ্রহত্বান বলিরা স্বীকার করেন নাই। তাঁহাবিপের কথা এই বে, প্রতিবাদীর উভারের ঋণ দোষ হারাই তাঁহার অমুচ্ব ও মৃচ্ব নির্ণয় করা বায়। প্রতিবাদী বাদীর বাক্যার্থের ক্ষুবাদ না করিলেই বে, তিনি দগুল্ভর জানেন না, ইহা প্রতিপন্ন হয় না। কারণ, পুরুষের শক্তি বিচিত্র। কেহ বাদীর বাক্যার্থের অনুবাদ ক্রিতে সমর্থ না হইলেও সভুজর বলিতে সংগ, ইश দেখা বার। ঐরপ স্থনে তিনি সত্তর বণিলে কথনট নিগৃহীত হইতে পারেন না। পরত বাৰীর হেতুমাত্তের অফুধান করিয়াও প্রতিবাদী তাঁহার খণ্ডন করিতে পারেন। বাদীর সমস্ত বাক্যার্থেরই অন্ধুবাদ করা উহিার পক্ষে অনাবস্তক। স্থ চরাং দৌতনোক্ত "অনুযুতাবণ" নিগ্রংস্থান হইতেই পারে না। তবে বে প্রতিবাদী, বাদীর বাকার্থের অনুবাদ করিতে আরম্ভ করিরা নিত্ত ইইলেন, দম্পুর্ণরূপে অনুবাদ করিতে পারিলেন না, কিন্তু পরে সহত্তর বলিলেন, তাহার "থলীকার" মাত্র হইবে। বিবক্ষিত আর্থর অপ্রতিপাদক্ত অর্থ, বুঝাইতে ইচ্ছা করিলাও এবং বুঝাইবার জ্ঞা কিছু বলিয়াও বুঝাইতে না পারাকে "খনীকার" বলে। উক্লোভকরও এখানে "ধলীকার" শকেরই প্রয়োগ করিছাছেন। তাৎপর্য্য এই বে, ধেমন "বাদ"বিচারে কাছারও পরাজ্যক্রণ নিশ্বহ নাই, কিন্তু খলীকার মাত্রই নিগ্রহ, তক্রণ পুর্ব্বোক্তরূপ স্থলেও প্রতিবাদীর খলীকার মাঅই হইবে। কিন্তু তিনি পরে সত্তর বলায় তাঁহার পরাজয়লপ নিঞাহ হইবে না। স্থতবাং প্রতিবাদীর অনস্থতারণ কোন খনেই তাঁহার পক্ষে নিগ্রহখান বলা হার না। উল্লোভকর এই বৌদ্ধতের উল্লেখপূর্মক ইহার খণ্ডন করিতে বলিয়াছেন বে, প্রতিবাদীর বাক্যার্থের অন্তবাদ না করিলে তাঁহার উভরের বিধা-পরিজ্ঞানের অভাবে উত্তরই হইতে পারে না। পরণক্ষ প্রতিবেদ-রূপ যে উত্তর, তাহার বিষয়রূপ আশ্রয় না বুঝিলে উত্তর বলাই বার না। নির্কিবর নিরাশ্রয় কোন উত্তর হইতে পারে না। यनि दन, প্রতিবাদী দেই উত্তরের বিষয় বুঝিয়াই উত্তর বদেন। কিন্ত ভাহা হইলে তিনি ভাহা উচ্চারণ করিবেন না কেন ! তিনি উত্তরের বিষয়কে আন্তর করিয়া উত্তর বলেন, কিন্তু দেই বিষয়ের উচ্চারণ করেন না, ইহা বাহত, অনস্তব। কারণ, বাহা দ্যণীর, তাহাই দ্যণের বিষয়। স্তরাং সেই দ্যণীর বিষয়টা না বলিলে তাহার দ্যণ বলাই যার না। বদি বল, বালীর সমস্ত বাকা বা বাকার্যেই প্রতিবাদীর দুবলীর নতে। কারণ, বালীর যে কোন অবস্তবের দ্বশের ছারাই যথন উহোর সাধন বা হেতৃ দ্বিত হইরা বাল, তথন তাহার অভ লোব বলা অনাবভাক। অভ্যব প্রতিবাদীর যাহা দুব্লীয় বিষয়, তিনি কেবল ভাহারই অন্থবাদ করিবেন। নচেৎ তাঁহার অনুধা বিষয়েরও অনুবাদ করিলে, শেখানে তাহার বিপরীতভাবে অনুভাষণও অপর নিঅহস্থান ক্ষয়া পড়ে। উল্লোভকর এই সমস্ত চিস্তা করিবাই পরে বলিরাছেন বে, পুর্বের বাদীর সমস্ত বাব্যের উচ্চারণ কর্ত্বন, পরে উত্তর বক্তবা, ইহা প্রতিজ্ঞা করা হয় নাই। কিন্তু প্রতিবাদীর বে কোনজনে উভর বে অবভা বক্তবা, ইহা ত সকলেরই স্বীকার্যা। কিন্তু দেই উভরের বাহা আশ্রম বা বিষয় মর্গাৎ প্রতিবাদীর বাহা দুহণীর, তাহার অসুবাদ না করিলে আগ্রমের অভাবে তিনি উত্তঃই বলিতে পারেন না। অতথ্য দেই উত্তর বলিবার জ্ঞ বাদীর কথিত দেই বিষয়ের অমুবাদ তাঁহার করিতেই হইবে । কিন্ত তিনি যদি তাহারও অমুবাদ না করেন, তাহা কইলে ভাষার উত্তর বলাই দন্তব না হওয়ার পেইরা শ্বলে ভাষার "অন্তরারণ" নামক নিএইশ্বান অবশ্ব শীকার্যা। ফল কথা, প্রতিবাদীর দ্বণীয় বিষয়খানের অন্তরাদ না করাই "অনস্থতারণ" নামক নিপ্রহল্পান, দনত বাকার্থের অন্তরাদ না করা ঐ নিপ্রহল্পান নহে, ইহাই উল্লোভকরের শেষ কথার তাৎপর্যা। বাচস্পতি মিশ্রও শেষে ঐ তাৎপর্যাই বাক্ত করিয়া বলিয়াছেন। জয়ত ভট্টও ইহাই বলিয়াছেন। মধানৈয়ারিক উদ্যালার্য্য এই "অনম্ভাষণ" নামক নিপ্রহল্পানকে পঞ্চ প্রকারে বিভক্ত করিয়াছেন। মধানিয়ারিক উদ্যালার্য্য এই "অনম্ভাষণ" নামক নিপ্রহল্পানকে পঞ্চ প্রকারে দ্বণীয় বিষয়ের অন্তরাদ করিলে অথবা (২) শেষ দ্বণীয় বিষয়ের আংশিক অন্তরাদ করিলে, (৩) অথবা বিপরীত ভাবে অন্তরাদ করিলে অথবা (২) কেবল দ্বণমাত্র বলিলে অথবা (৫) বৃত্তিরাও নভালোভাদিবশতঃ ভাত্তিত হইয়া কিছুই বলিতে না পারিলে "অনম্ভাষণ" নামক নিপ্রহল্পান হয়। অন্তান্ত কথা পরে বাক্ত হইবে ৪১৬৪

#### সূত্র। অবিজ্ঞাতঞ্চাজানং ॥১৭॥৫২১॥

অমুবাদ। এবং অবিজ্ঞান অর্থাৎ প্রতিবাদীর পক্ষে পূর্ববসূত্রোক্ত বাদিবাক্যা-র্থের বিজ্ঞানের অভাব (১৫) "অজ্ঞান" অর্থাৎ "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। বিজ্ঞাতস্থানিবদা বাদিনা ত্রিরভিহিতস্থ যদবিজ্ঞাতং, তদ-জ্ঞানং নাম নিগ্রহস্থানমিতি। অয়ং থল্পবিজ্ঞায় কম্ম প্রতিষেধং ক্রয়াদিতি।

অমুবাদ। বাদী কর্তৃক তিনবার কথিত, মধ্যস্থ কর্তৃক বিজ্ঞাত বাদিবাক্যার্থের বে "অবিজ্ঞাত" অর্থাৎ উক্তরূপ বাদিবাক্যার্থ বিষয়ে প্রতিবাদীর যে বিজ্ঞানের অভাব, তাহা "অজ্ঞান" অর্থাৎ অজ্ঞান নামক নিগ্রহস্থান। কারণ, ইনি অর্থাৎ প্রতিবাদী বিশেষরূপে না বুঝিয়া কাহার প্রতিষেধ (উত্তর) বলিবেন ?

টিগ্ননী। এই ক্ষেত্রর নারা "অজ্ঞান" নামক পঞ্চনশ নিগ্রহণ্ডানের লক্ষণ স্থান্ত হইরাছে। স্থেত্র ভাববাচা "ক্ত" প্রত্যথনিপার "বিজ্ঞান্ত" শব্দের নারা বিজ্ঞানর্ত্রপ কর্থাই মহর্বির বিবিশ্বিত। তাহা হইলে "অবিজ্ঞাত" শব্দের নারা বুঝা নার বিজ্ঞান কর্থাই বিশিষ্ট জ্ঞানের অভাব। উহাই "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহণ্ডান। কোন্ বিষয়ে কাহার বিশিষ্ট জ্ঞানের অভাব, ইহা বলা আবশ্রক। তাই মহর্বি এই ক্ষেত্র "চ" শব্দের নারা পূর্ত্বস্থাক্ত বিব্রের সহিতই ইহার সম্বন্ধ স্থানা করিয়াছেন। তাই ভাষাকার স্থ্রার্থ বাখ্যা করিয়াছেন যে, বাদী কর্ত্বক ভিনবার ক্ষিত এবং পরিবহ কর্থাই মধ্যন্ত সভা কর্ত্বক বিজ্ঞান্ত যে বাদীর বাক্যার্থ, তিন্ধিরে প্রতিবাদীর যে বিজ্ঞানের অভাব, তাহা "অজ্ঞান" নামক নিগ্রহণ্ডান। পূর্ব্বস্থ্যান্ত্রমারে এখানে "বিজ্ঞান্ত পরিবলা বাদিনা ত্রিরভিহিত্ত্র" এইরপ ভাষাপাঠই প্রকৃত বনিয়া ব্যাধান। প্রতিবাদীর পক্ষে ইহা নিগ্রহণ্ডান কেন হইবে। ইহা বৃথাইতে ভাষাকার পরে

বলিয়াছেন যে, প্রতিবাদী বিশেষরূপে বাদীর বাকার্থ না ব্ঝিলে তিনি উহার প্রতিষেধ করিতে পারেন না। স্থতরাং উক্তরূপ স্থলে তিনি নিরুত্তর হইরা অবশু নিগুরীত হইবেন। বাদীর ক্ষিত বিষয়ে উলোর কিছুমাত্র জ্ঞানই জ্বো না, ইছা বলা বার না। কিন্ত বেখানে বাদীর বাক্যাথের অন্তর্গত কোন পদার্থ বিষয়ে তাঁহার জ্ঞান জ্ঞানেও সম্পূর্ণরূপে সেই বাক্যার্থের বোধ না হওয়ায় তিনি বাদীর পক্ষ ব্বিতে পারেন না এবং ভজ্জা উহার প্রতিষেধ করা সম্ভবই হব না, সেই স্থলেই তাঁহার "অজ্ঞান" নামক নিএহস্থান হয়। তাই মহবিও স্থান "অজ্ঞাতং" না বলিয়া "অবিজ্ঞাতং" বলিয়াছেন। উক্ত স্থলে প্ৰতিবাদী বাদীর বাকার্থ বৃথিতে না পারিরা "কি বলিতেছ, বুঝাই যায় না" ইত্যাদি কোন বাক্য প্রয়োগ করিলে তদ্বারা উ'হার ঐ "অজান" নামক নিগ্ৰহস্থান বুধিতে পাৱা ধায়। পূর্বস্তোক্ত "অনহ চাবণ" নামক নিগ্রহস্থান স্থলে প্রতিবাদী নিজের অজ্ঞানপ্রকাশক কোন বাক্য প্রয়োগ করেন না। স্থতরাং তিনি সেখানে বাদীর বাকার্য ব্যাহাও তাঁহার দুফ্লীর প্লার্থের অমুবাদ করেন না, ইরাই বুঝা যায়। স্মৃতরাং ভাহা এই "ৰুজ্ঞান" নামক নিগ্ৰহখান হইতে ভিন্ন। আৰু যদি এবাণ খুলেও ভিনি নিজের অ্ফ্রান-প্রকাশক কোন বাকা প্রয়োগ করেন, অথবা অন্ত কোন হেতুর বারা তাঁহার বাদীর বাক্যাথবিষয়ে জ্ঞান বুঝা বাব, তাহা হইলে দেখানে "জ্ঞান" নামক নিগ্রহস্থানই হইবে। উদ্যোতকর ইহাকে অপ্রতিপতিমূলক নিপ্রহয়ান বলিয়াছেন। জয়ক ভট্ট ইহাকে অরপতঃই অপ্রতিপত্তি নিপ্রহয়ান বনিহাছেন। মহর্ষির পূর্ব্বোক্ত "অপ্রতিপত্তি" শব্দের ব্যাখাতেদ পূর্ব্বেই বলিয়াছি।১৭।

# সূত্র। উত্তরস্থাপ্রতিপত্তিরপ্রতিভা ॥১৮॥৫২২॥

অনুবাদ। উত্তরের অপ্রতিথতি অর্থাৎ প্রতিবাদীর উত্তরকালে উত্তরের অক্ষৃত্তি বা অজ্ঞান (১৬) "অপ্রতিভা" অর্থাৎ "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষা। পরপক্ষ-প্রতিষেধ উত্তরং, তদযদা ন প্রতিপদ্যতে তদা নিগৃ-হীতো ভবতি।

অনুবাদ। প্রপক্ষের প্রতিষেধ অর্থাৎ বাদীর পক্ষের খণ্ডন উত্তর। যদি (প্রতিবাদী) তাহা না বুঝেন, অর্থাৎ উত্তরকালে তাহার স্ফূর্ত্তি বা বোধ না হয়, তাহা হইলে নিগৃহীত হন।

টিগ্রনী। এই ক্ষের বারা "ৰপ্রতিভা" নামক বাড়েশ নিএংস্থানের লক্ষণ ক্ষতিত হইরাছে। উত্তরকালে উত্তরের ক্রি না হওয়াই "অপ্রতিভা" নামক নিপ্রংস্থান। অর্থাৎ বে স্থান প্রতিবাদী বালার বাকার্যের ক্রিলেন এবং তাহার ক্ষর্থানও করিলেন, কিন্তু উত্তরকালে তাহার উত্তরের ক্রিটি হইল না, তাই তিনি উত্তর বলিতে পারিলেন না, সেই স্থান তাহার পক্ষে "অপ্রতিভা" নামক নিপ্রংস্থান হইবে। স্থতয়াং প্রেলিক "অপ্রান" ও "অনমুভাবণ" হইতে এই "অপ্রতিভা" তিয় প্রকার নিপ্রহন্তান। বৌদ্ধসন্থার ইহাও স্থাকার করেন নাই। তাহানিগের মতে "অক্সান" ও

"অগ্রভিভা"র কোন ভেদ নাই এবং পূর্বেলিক "অন্সূভাবণ"ও অপ্রভিভাবিশেষই। কারণ, "অন্ত ভাবণ" খণেও প্রতিবাদী বস্ততঃ অপ্রতিভার দারাই নিগুহাত হন। প্রীমন্বাচম্পতি মিশ্র ঐ কথারও উল্লেখ করিয়া তছভারে বলিয়াছেন যে, পুরুষের শক্তি বিচিত্র। কোন পুরুষ তাঁহার দুবা ও দুবৰ বুঝিলাও তাহার অমুভাবণ করিতে পারেন না। কারণ, বহু বাক্পারোগে উহার শক্তি নাই। স্বতরাং দেখানে অপ্রতিভা না থাকিলেও ব্ধন অন্তভাষণ দশুব হয়, তথন "অনস্থভাৰণ"কে অপ্পতিভাবিশেষই বলা বাব না, উহা পুথক নিপ্রহস্তান বলিয়াই স্বীকার্যা। এইরণ কোন পুরুব তাঁহার দ্যা বিষর বৃথিকেন এবং তাহার অহুভাবণও করিলেন, কিন্তু তাঁহার দুবণের ক্ষ্,ভি না হওরায় তিনি উহা খণ্ডন করিতে পারিকেন না, ইহাও দেখা বার। স্থতরাং উক্তরণ স্থলে তিনি "অথতিভা"র ছারাই নিগুহীত হওয়ায় উহাই নিগ্রহস্থান হইবে। আর কোন স্থান কোন পুরুষ মন্দর্ভিবশতঃ তাঁহার দ্বা অর্থাৎ পঞ্জনীয় বাদীর বাক্যার্থ বা হেত ব্রিতেই পারেন না, ইহাও দেখা বায়। এজপ স্থলে তিনি তদ্ধিবলে "অজ্ঞান" দারাই নিগৃহীত হওয়ায় "অজ্ঞান"ই নিগ্রহম্ভান হইবে। ঐক্লপ স্থলে তিনি অজ্ঞানবশতঃ বালীর বাকা।র্থের অনুবাদ করিতে না পারিনেও বাণীর উচ্চারিত বাক্যমাত্রের উচ্চারণ করিতেও পারেন। স্বতরাং দেখানে সর্বাধা অনহভাবণ বলাও বার না। তবে অজ্ঞান হলে অপ্রতিভাও অবস্তা থাকিবে। কিন্তু তাহা ইইবেও ঐ কজান ও কপ্রতিভার অন্ধণভেদ কাছে। ক্ষম্ভ ভট্ট ইয়া ব্যক্ত ক্রিয়া বলিয়াছেন বে, বাহা উত্তরের বিবর অর্থাৎ বাদীর বাক্যার্থরেপ দুব্য পদার্থ, তাহার অঞ্জনই "অঞ্জান" নামক নিগ্রহস্থান এবং দেই দুয়া বিষয় বুঝিরাও ভাহার অনুধার না করা "অনুমুভাষণ" নামক নিএইখান এবং তাহার অহবাদ করিয়াও উত্তরের অজ্ঞান বা অফ্, টিই "অপ্রতিভা" নামক নিএছ-ছান। ফলকথা, উত্তরের বিষয়-বিষয়ে অজ্ঞান এবং উত্তর-বিষয়ে অজ্ঞান; এইরণে বথাক্রমে বিষয়ভেদ "অজান" ও "অপ্রতিভা" নামক নিরাংস্থানের অরপতেদ স্থীকৃত হইয়াছে এবং উধার অসংকীর্ণ উনাহরণ হলও আছে। কোন হলে পূর্মোন্ড "অজ্ঞান", "অপ্রতিভা" ও "অনমুভাষণের" সান্ধর। হইলে বাদী বাহা নিশ্চর করিতে পারেন, ভাষারই উদ্ভাবন করিবেন।

প্রতিবাদীর অপ্রতিভা কিরপে নিশ্চর করা বার । ইহা ব্রাইতে উদ্যোতকর এধানে বিদিয়াছেন যে, প্রতিবাদী শ্লোক পাঠাদির ছারা অবজা প্রশেশন করার উচারর উভরের বোধ হয় নাই, ইহা বুঝা বার । তাৎপর্য্য এই বে, প্রতিবাদী বনি বাদীর বাকারে বুঝিরা এবং তাহার অহবাদ করিয়া উত্তর করিবার সময়ে নিজের অহবার ও বাদীর প্রতি অবজ্ঞাপ্রকাশক কোন শ্লোক পাঠ করেন অধবা ঐ ভাবে অহ্য কাহারও বার্তার অবতারণা প্রভৃতি করেন, তাহা হইলে দেখানে তাহার যে উভরের ক্রি হয় নাই, ইহা বুঝা বার । কারণ, উত্তরের ক্রি হইলে তিনি কথনই উত্তর না বলিয়া শ্লোক পাঠাদি করেন না । ভূবণ প্রভৃতি কেহ কেহ বলিয়াছিলেন যে, অপ্রতিভাবশতঃ প্রতিবাদী শ্লোক পাঠ বা অহ্য কোন কথা বলিলে দেখানে ত "অর্থান্তর" বা "অপার্থক" প্রভৃতি কোন নিপ্রহ্লানই হইবে । স্বতরাং "অপ্রতিভা" নামক নিপ্রহান স্বলে প্রতিবাদীর ভূফান্তাবেই নিপ্রহের হেতু । কিন্তু উদ্যোতকরের তাৎপর্য্য ব্যক্ত করিতে

বাচন্দাতি মিশ্র বলিয়াছেন দে, "অপ্রতিভা" নামক নিম্নহন্তান স্থান প্রতিবাদী বাদীর প্রতি অবজ্ঞা প্রদর্শনের জন্তই লোক পাঠানি করেন। "অর্থান্তর" প্রভৃতি স্থান বাদীর প্রতি অবজ্ঞা প্রদর্শন হয় না, তাহা উদ্দেশ্যও থাকে না। স্বতরাং "অপ্রতিভা" নামক নিম্নহন্তান, উহা হইতে ভিন্ন প্রকার। অপ্রতিভাবনতঃ তৃঞ্চীভাব হইলে দেখানে বাচন্দাতি মিশ্র পরবর্ত্তা স্থানে "বিক্লেণ" নামক নিম্নহন্তানই বলিয়াছেন। পরে তাহা ব্যক্ত হইবে। "অপ্রতিভা" স্থানে প্রতিবাদী একেবারে নীরব হইলা কিন্তাংশ সভামধে বিদিয়া থাকিবেন হ অতহত্বরে জন্ম ভত্তীও তৃষ্টীন্তাৰ অস্থাকার করিয়া লোক পাঠানির কথাই বনিয়াছেন এবং তিনি প্রতিবাদীর আন্থাহন্তার প্রবিধার প্রতিবাদীর প্রতিবাদির প্রতিবাদীর প্রতিবাদীর স্থানির স্থানির প্রতিবাদীর প্রতিবিদ্ধান স্থানির প্রতিবাদীর প্রতিবাদীর স্বর্ণার স্থানির স্বর্ণার প্রতিবাদীর স্বর্ণার প্রতিবাদীর স্বর্ণার প্রতিবাদীর স্বর্ণার প্রতিবাদীর স্বর্ণার স্বর্ণার প্রতিবাদীর স্বর্ণার স্বর্ণার স্বর্ণার স্বর্ণার স্বর্ণার স্বর্ণার স্বর্ণার করেছে দিবলৈয়ে স্বর্ণার প্রতিবাদীর স্বর্ণার স্বর

কিন্তু বর্ণরাজ "অপ্রতিতা" নামক নিগ্রংস্থান স্থলে প্রতিবাদীর তৃষ্ণীস্তাবও প্রাংশ করিয়া বণিয়াছেন বে, তৃষ্ণীস্তাবের ভায় ভোজরাজের বার্ত্তার অবতারণা, লোকাদি পাঠ, নিজ কেশাদি রচনা, গগনস্চন ও ভূতলবিলেখন প্রভূতি যে কোন মন্ত কার্যা করিলেও উক্ত স্থলে প্রতিবাদী নিগুণীত হইবেন। বৃত্তিকার বিশ্বনাথণ এখানে "ওস্চনের" উল্লেখ করিয়াছেন। উত্তরের ফ্রিলি না হইবে তখন উর্জ্ন আকালে দৃষ্টিপাত করিয়া অবহান বা আকালের প্রস্করণ প্রভৃতি কিছু বলাই গগনস্চন বা "ওস্চন" বণিয়া কণিত হইরাছে। এবং বিনি ঐ "ওস্চন" করেন, তিনি নিলাস্ত্তক "ওস্তি" নামেও কথিত হইরাছেন। তাই বিচাহস্থলে প্রতিবাদী বৈয়াকরণ প্রভৃতি "বস্তুতি" হইলে দেখানে কর্মাধ্যর সমাদে "বৈয়াকরণ প্রভৃতি প্রতিবাদী নিন্দিত হইবেই মর্মাৎ এই স্থলোক্ত "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহ্তানের লারা নিগুগীত হইবেট ঐরণ কর্মাধ্যর সমাদ হয়, নচেৎ ঐরণ সমাদ হয় না। ব্যাকরণ পালে এই "অপ্রতিভা" নামক নিগ্রহ্তানকে কর্মণ করিয়াই ঐরণ সমাদ বিহিত হইরাছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে অহণ করিয়াই ঐরণ সমান বিহিত হইরাছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে অহণ করিয়াই "বিচারে মুলতি প্রহাছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে অহণ করিয়াই "বিচারে মুলতি প্রতিভা ইয়াছেন। গৌতমোক্ত এই "অপ্রতিভা" শক্ষকে অহল করিয়াই "বিচারে মুলতি হইরাছেন" ও "অপ্রতিভ হইয়া গেনেন" ইত্যাদি কথার স্থানী হইরাছে। ১৮ ব

### সূত্র। কার্যাব্যাসঙ্গাৎ কথা-বিক্তেদো বিক্ষেপঃ॥ ॥১৯॥৫২৩॥

অনুবাদ। কার্য্যবাসস্থ উত্তাবন করিয়া অর্থাৎ কোন মিখ্যা কার্য্যের উল্লেখ করিয়া কথার ভঙ্গ (১৭) "বিক্ষেপ" অর্থাৎ "বিক্ষেপ" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষা। যত্র কর্তব্যং ব্যাসজ্য কথাং ব্যবচ্ছিনভি,—ইদং মে করণীয়ং

বিদ্যতে, তত্মিন্নবসিতে পশ্চাৎ কথ্যামীতি বিক্ষেপো নাম নিগ্রহস্থানং। একনিগ্রহাবদানারাং কথায়াং স্বর্থের কথান্তরং প্রতিপদ্যত ইতি।

অমুবাদ। যে হলে ইহা আমার কর্ত্তব্য আছে, তাহা সমাপ্ত হইলেই পরে বলিব, এইরূপে কর্ত্তব্য ব্যাসঙ্গ ক্রিয়া অর্থাং মিখ্যা কর্ত্তব্যের উল্লেখ করিয়া (প্রতিবাদী) কথা ভঙ্গ করেন, সেই হলে "বিক্ষেপ" নামক নিগ্রহন্থান হয়। (কারণ) কথা একনিগ্রহাবদান হইলে অর্থাং সেই আরব্ধ কথা এক নিগ্রহের পরেই সমাপ্ত ইইলে (প্রতিবাদী) স্বয়ংই অন্ত কথা স্থাকার করেন।

টিপ্লনী। এই ত্র বারা "বিকেশ" নামক সপ্তরশ নিগ্রন্থানের লক্ষণ তৃতিত হইগছে। प्राव "कार्या ग्रामक र" এই পদে गार्भ नार्भ शक्त विकति अ:वात क्रेबाइ । छेशव ग्राया "কাৰ্য্য গাদক বুল ভাৰা"। তাৰ পৰ্যা এই বে, "লগ্ল" বা "বিভঙা" নামক কথাৰ আৰম্ভ কৰিছা বাদী অথবা প্রতিবাদী বদি "আমার বাড়ীতে অমুক কার্য্য আছে, এখনই আমার বাওলা অভ্যাবতাক, সেই কার্য্য সমাপ্ত করিয়া আদি এই পরে বলিব", এইরূপ মিধা। কথা বলিয়া ঐ আরম্ভ কথার তঙ্গ করেন, তাহা হইলে দেখানে তাঁহার "বিক্ষেণ" নামক নিগ্রহস্থান হল। কেন উহা নিগ্রহস্থান গ ইহা বুঝাইতে ভাষাকার পরে বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থাল াবী অথবা প্রতিবাদীর এক নিরাছের পরেই সেই আরম্ভ কথার সমান্তি হওয়ার তাঁহারা নিজেই মন্ত কথা স্বী হার করেন। স্বর্থাৎ তথন কিছু না বলিয়া, পরে আবার বিচার করিব, ইহা বলিয়া, নিজেই সেই আঞ্জ বিচারে নিজের নিজাহ স্বীকারই করার উহা অবক্স তাঁহার পক্ষে নিগ্রহতান এবং উহা অবক্স উদ্ভাবা। নচেং অপরের অহলার খণ্ডন হর না। অহজারী জিগীরু বাদী ও প্রতিবাদীর বিচারে অপরের অহজার গণ্ডনই নিগ্রহ এবং উহাই দেখানে অপরের পরাজ্য নাথে ক্ষিত হয়। কোন কার্যাবাদকের ভার "প্রতিশ্রায় পীড়া-ৰশতঃ আমাৰ কণ্ঠ কল্প হইতেছে, আমি কিছুই বলিতে পাৰিতেছি না" ইণ্যাদি প্ৰকাৰ কোন মিগ্যা কথা বলিলা কথাতদ করিলে দেখানেও উক্ত "বিক্ষেপ" নামক নিপ্তবস্তান হইবে। উন্দোতকর প্রভতিও ইবার উদাহরণরণে এরণ কথা বণিখাছেন। অবক্ত উক্ত খলে বাণী বা প্রতিবাদীর ঐক্বপ কোন কথা বৰাৰ্যই হইলে অথবা উৎকট শিৱংপীড়াদি কোন প্ৰতিবন্ধকবশতঃ কথাৰ বিজ্ঞেন হইলে, দেখানে এই বিকেপ নামক নিগ্ৰহস্থান হইবে না। কারণ, দেখানে বানী বা প্রতিবাদীর কোন দোৰ না থাকার নিগ্রহ হইতে পারে না। কিন্ত বাদী বা প্রতিবাদী নিজের অসামগ্র প্রজাদনের উক্তেটে ঐরণ কোন বিখা বাকা বলিয়া "কথা"র ভক্ত করিলে, দেখানেই ভাঁহার নিবাহ হইবে। স্নতরাং দেইরাণ স্থানই উংহার পক্ষে "বিক্ষেণ" নামক নিবাহস্থান হয়। কোন বৌদ্ধ সম্প্রদার বলিয়াছেন বে, এরপ তলে বানী বা প্রতিবাদী প্রকৃত বিষয়ের অন্তুপবোগী বাক্য প্রায়ে করার তাঁহার পক্ষে "অর্থান্তর" নামক নিগ্রহখান হইবে এবং উত্তর বলিতে না পারায "অংশতিভা"র বারাও তিনি নিগৃহীত হইবেন, "বিকেণ" নামক পুথক নিগ্রহত্বান স্বীকার করা শনবিশ্রক। এতত্ত্তরে লগন্ত ভট্ট বলিয়াছেন যে, যে স্থলে কথার আরম্ভ করিয়া অর্থাৎ প্রতিজ্ঞা-

বাক্য বা হেত্বাকা বনিষাই পরে নিজের সাংগদিদ্ধির অভিপ্রায় রাধিয়াই বাদী বা প্রতিবাদী প্রকৃত বিষয়ের অন্ত্রপবাদী বাক্য প্রয়োগ করেন, সেই হুলেই "অর্থান্তর" নামক নিশ্রহন্থান হয়। কিন্তু এই "বিক্ষেণ" নামক নিশ্রহন্থান হুলে বাদী বা প্রতিবাদী কথার আরম্ভকাশেই পূর্ব্বোক্তরূপ কোন মিথা। বাক্য বনিষা সভা হইতে পদায়ন করেন। স্তেরাং "অর্থান্তর" ও "বিক্ষেণ" তুলা নহে এবং পূর্ব্বোক্ত "অপ্রতিভা" হুলে প্রতিবাদী বাদীর পূর্বপক্ষের শ্রবণাদি করিয়া, পরে উত্তরের কালে উত্তরের ক্লুক্তি না হওয়ায় পরাহ্নিত হন। কিন্তু এই "বিক্ষেণ" হুলে পূর্বপক্ষের স্থাপনাদির পূর্বেই তিনি গলায়ন করায় পূর্বেজিত "অপ্রতিভা" হইতেও ইহার মহান্ বিশেষ আছে।

জয়স্ত ভট্ট এইজাপ বৃদ্ধিত ভাষাকারের ব্যাখার দারা কিন্ত বুঝা বাম বে, জিগীযু বাদী ও অতিবাদীর কথারস্তের পরে কাহারও একবার নিগ্রহ হইলে, তখন তিনি তাঁহার শেব পরাজ্য সম্ভাবনা করিয়াই উক্ত ছলে পূর্ব্বোক্তরণ কোন মিধ্যা কথা বলিয়া, সেই আরম্ভ কথার তক্ত করেন এবং পরে অন্ত "কথা" স্বীকার করিয়া বান। বস্ততঃ মহবিও উক্তরণ কথার বিচ্ছেদকেই "বিকেশ" নামক নিএহভান বলিয়াছেন। কথার আহত্ত না ইইলে তাহার বিভে্দ বলা যায় না। তাৎ র্য্যটী কাকার বাচম্পতি মিশ্র বলিয়াছেন বে, কথার বীকার করিয়া অর্থাৎ দাধন ও পুরণের উত্তেপ করিব, ইহা স্বীকার করিয়া বাদী অথবা প্রতিবাদী দদি তাঁহার প্রতিবাদীর দৃঢ়তা অথবা মধ্যস্থ সভাগণের কঠোরত্ব বুলিরা অর্থাৎ ঐ সভার ঐ বিচারে তাঁহার পরাজ্বই নিক্তর করিয়া সংসা কোন কার্যাবাসকের উদ্ভাবনপূর্বক দেই পূর্বাহীকৃত কথার বাবছেদ করেন, তাহা হইলে সেখানে তাঁধার "বিক্ষেণ" নামক নিগ্রহস্থান হয়। বাচস্পতি মিশ্র পরে বলিয়াছেন বে, স্প্রতিজ্ঞান বশতঃ ভূফান্তাৰও ইহার হারা দংগৃহীত হইরাছে বুঝিতে হইবে। কারণ, এই পুত্রে "কার্যানাদশাৎ" পদের স্বারা যে কোনজপে স্বীকৃত কথার বিচ্ছেদ মাত্রই বিব্হিত। স্থতরাং উক্ত স্থলে বাদী বা প্রতিবাদী কোন কার্যানাগদের উদ্ভাবন না ক্রিয়া অপ্রতিভাবশতঃ একেবারে নীরব ংইণেও উাহার "বিকেপ" নামক নিগ্রহন্থান হইবে। কিন্ত "অপ্রতিভা" নামক পুর্বোক্ত নিগ্রহন্থান এইরূপ নহে। কারণ, দেই স্থলে প্রতিবাদী বাদীর প্রতি অবজ্ঞা প্রকাশ করিয়া গ্লোক পাঠাদি করেন। কিন্ত "বিক্ষেপ" স্থলে কেই ঐকপ করেন না। এবং "অর্থান্তর" স্থলে প্রকৃত বিষয়-সাধনের অভিপ্রায় রাধিয়াই বাদী বা প্রতিবাদী প্রকৃত বিষয়ের অন্তপ্রোদী বাক্য প্রয়োগ করেন, দেখানে কেছ কথা-ভঙ্গ করেন না। স্তরাং এই "বিক্ষেণ" নামক নিগ্রহত্বান "অর্থান্তর" ইইতে ভিন্ন। এবং ইহা "নির্থক" ও "ৰূপার্থকে"র লফণাক্রান্ত হয় না এবং হেস্বাভাসের লফণাক্রান্তও হয় না। স্তত্তরাং "বিক্ষেণ" নামক পৃথক নিঞ্ছখানই দিছ হয়। ধর্মকীর্ত্তি এই "বিক্ষেপ"কে হেয়ালাদের মধ্যেই অস্তভূতি বলিয়াছেন। জনস্ত ভট্ট তাঁহাকে উপহাস করিয়া বলিয়াছেন যে, কীর্ত্তি বে ইহাকে হেখাভাদের অবভূত বনিধাই কীর্তন করিয়াছেন, ভাগা জাগার অতীব স্থভাবিত। কোথায় হৈত্বাভাস, কোপায় কার্য্যব্যাদক, এই ধারণাই রুহণীর। বাচম্পতি মিত্র ইহা বাক্ত করিয়া বণিয়া-ছেন যে, কথাবিজেন্ত্রণ "বিক্ষেণ" উক্ত খলে হেতুরণে প্রযুক্ত হয় না, উহাতে হেতুর কোন ধর্মত নাই। পরত্ত কোন বাদী বা প্রতিবাদী বদি নিপৌৰ হেতুর প্রয়োগ করিয়াও পরে উহার সমর্থনে অপক্ত হইরা সভা হইতে চলিয়া যান, তাহা হইলে দেখানে তিনি কি নিগৃহীত হইবেন না ? বেন নিগৃহীত হইবেন ? সেখানে ত তিনি কোন হেৰাভাস প্রীয়াগ করেন নাই । অতএব হেৰাভাস হইতে ভিয় 'বিক্লেণ" নামক নিজহন্তান অবভাই বীকার্যা। উত্তরূপ হলে তিনি উহার ছারাই নিগৃহীত হইবেন। বাচম্পতি মিল্লের এই কথার ছারাও বানী ও প্রতিবাদীর কথারন্তের পরে কেহ নিজের অসামর্থ্য বৃদ্ধিয়া চলিয়া গেলেও দেখানে তাহার "বিক্লেণ" নামক নিজহন্তান হইবে, ইহা বুঝা হায়। বছাও: কথারন্তের পরে কোন সময়ে উত্তরূপে কথার বিজ্লেন হইলেই উক্ত নিজহন্তান হয়। তাই বরনরাজ্য বলিয়াহেন বে, "কথা"র আরম্ভ হইতে সমাপ্তি পর্যান্তই এই নিজহন্তানের অবসর। অহন্ত ভারে প্রথম প্রথম অবগ্র ভার প্রথম করেনালির প্রেই প্রতিবাদীর প্রায়ন হলেই উক্ত নিজহন্তান হয়, ইহা আর কেহই বলেন নাই ১১৯।

উত্তরবিরোধিনিগ্রহতানচতুকপ্রকরণ সমাপ্ত 181

## সূত্র। স্বপক্ষে দোষাভ্যুগগমাৎ পরপক্ষে দোষ-প্রসঙ্গো মতানুজ্ঞা॥২০॥৫২৪॥

কমুবাদ। নিজপক্ষে দোষ স্বীকার করিয়া, পরপক্ষে দোষের প্রসঞ্জন (১৮) "মতাবুজ্ঞা" অর্থাৎ "মতাবুজ্ঞা" নামক নিগ্রহস্থান।

ভাষ্য। বং পরেণ চোদিতং দোষং স্বপক্ষেইভাপগম্যাকুদ্ব বদতি— ভবংপক্ষেইপি সমানো দোব ইতি, স স্বপক্ষে দোষাভাপগমাং পরপক্ষে দোবং প্রসঞ্জয়ন্ পর্মতমকুজানাতীতি মতাকুজা নাম নিগ্রহস্থানমাপদ্যত ইতি।

অমুবাদ। যিনি নিজপক্ষে পরকর্ত্ত্বক আপাদিত দোষ স্বীকার করিয়া ( অর্থাৎ ) উদ্ধার না করিয়া বলেন, আপনার পক্ষেত্ত তুল্য দোষ, তিনি নিজপক্ষে দোষের স্বীকারপ্রাযুক্ত পরপক্ষে দোষ প্রসঞ্জন করতঃ পরের মত স্বীকার করেন, এ জন্ম "মতামুক্তা" নামক নিগ্রহস্থান প্রাপ্ত হন।

িপ্পনী। এই হতে বারা "মতাহজ্ঞা" নামক অতীরশ নিপ্তাহহানের লক্ষণ হাতিত হইরাছে।
নিজপকে অপরের আগাদিত দোষের থণ্ডন না করিয়া, অপরের গক্ষেণ্ড দেই দোব তুলা বলিয়া
আগতি প্রকাশ করিলে, অপরের মতের অইজ্ঞা অর্থাৎ স্বীকারই করা হর। স্বতরাং ঐক্লপ স্থলে
"মতাহজ্ঞা" নামক নিগ্রহস্থান হয়। কারণ, নিজপকে অপরের আণাদিত দোষের উকার বা খণ্ডন
না করিলে, সেখানে সেই দোষ স্বীকৃতই হয় এবং তদ্বারা তিনি যে প্রকৃত উত্তর জানেন না,
ইহাত প্রতিপন্ন হয়। প্রথম আহিকে "জাতি" নিজপণের পরে "ক্থাভাসে"র নির্মণণে মহন্দি এই

"মতামুক্তা"র উল্লেখ করিবছেন। ভাষাকার দেখানেই ইহার উনাহরণ প্রকাশ করিবছেন।
উন্নোভকর প্রভৃতি এখানে ইহার একটা হ্রেষধ উদাহরণ ব্রিয়াছেন বে, কোন বাদী ব্রিলেন,
"ভবাংক্টোই: প্রক্রেষাই"। তথন প্রতিবাদী ব্রিলেন,—"ভবানপি চৌরঃ"। অর্থাৎ প্রক্রেষ্ট্রইর্মির চার হয়, তাহা ইইলে আপনিও চোর। কারণ, আপনিও ত পুরুষ। বস্তুতঃ পুরুষণাত্রই চোর নহে। স্থতরাং পুরুষগ্রন্থ হেতৃ চৌরুছের ব্যভিচারী। প্রতিবাদী ঐ ব্যভিচারদাম প্রদর্শন করিলেই তাহাতে বাদীর আপানিত চৌরুছনোয়ের বঙ্গন ইইলা বায়। কারণ, বাদীর কথিত পুরুষর হেতৃর দারা যে চৌরুছ দিয় হয় না, ইহা বাদীও স্থাকার করিতে বাধা হন। কিন্তু প্রতিবাদী বাদীর হেতৃতে ব্যভিচারদোয় প্রদর্শন না করিহা, প্রতিকৃত্ত ভাবে "আপনিও চোর" এই ক্যার ঘারা বাদীর পক্ষেপ্ত ঐ দোষ ভূলা বনিয়া আপতি প্রবাশ করিবা, তাহার নিজ পক্ষে চৌরুছ দোয়, যাহা বাদীর মত, তাহার ক্যক্তা অর্থাৎ স্থাকারই করার উক্ত স্থলে তাহার "মতামুক্তা" নামক নিগ্রহন্তান হয়।

কিত্ত অন্ত সম্প্রধায় ইহা স্বীকার করেন নাই। তাহোরা বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী বাদীর কথাকুদারে উহোতে চৌরাত্মর প্রদক্ষ মাত্র মর্থাৎ আপত্তি মাত্রই করেন, উহার স্বামা তাঁহার নিকের চৌরত্ব বস্তুত: ত্বীকৃত হয় না। অর্থাৎ তখন তিনি উক্তরণ আপত্তি সংবলৈর জন্ত নিজের চৌরত্ব স্থীকার করিয়া নইনেও পরে তিনি উহা স্থীকার করেন না। পরস্ত ঐ ভাবে আপত্তি প্রকাশ বারা বাদীর হেতুতে হাতিচারের উদ্ধাবনই তাহার উদ্দেশ্য থাকে। স্থতরাং উক্ত ছলে তিনি কেন নিগুহাত হইবেন 🕈 উক্ত খলে বাদাই ব্যতিচারী হেতুর প্রয়োগ করায় নিগৃহীত হুইবেন। উদ্যোতকর ও অহন্ত ভট্ট প্রভৃতি উক্ত বৌদ্ধ মতের উল্লেখপুর্মক ৭খন করিতে विनिधाइन (व, जेंक करन वारीत (इन् (व शिन्तात्री, देशहे अधिवानीत वकरा जेंकत। अधिवानी উলা বলিকেট তাহাতে বানীর স্মাণাদিত দোবের খণ্ডন হইলা বাল। কিন্ত তিনি যে উত্তর বলিরাছেন, তাহা প্রকৃত উত্তর নহে, উহা উত্তরাভাগ। উত্তর স্থানিলে কেহ উত্তরাভাগ বলে না। স্থাতরাং উক্ত ছলে প্রক্লাত উত্তর না বলার তিনি যে উহা জানেন না, ইহাই প্রতিপর হয়। কার্থ, তিনি প্রকৃত উত্তর বলিতে পারিলে তাহা স্পত্ত বথার বলিবেন না কেন ? অভ এব উক্ত স্থলে তাঁহার এরণ মতাহজ্ঞার দারা উদ্ভাবাদান তাঁহার উত্তর বিবরে বে অজান, তাহাই "মতাহজ্ঞা" নামক নিজহস্থান বৰিয়া কৰিত হইবাছে। তিনি উত্তার ছারা অবস্তাই নিগুট্টত হইবেন। কিন্তু উক্ত স্থলে বাদী থাভিচাতী হেতুর প্রয়োগ করিলেও প্রতিবাদী ঐ ব্যাভিচার দোব বা হেতাভাগের উদ্ভাবন ना कराय यानी थे दश्याजारमद बाबा निशृशील क्रेरियन ना।

শৈবাচার্যা ভাসর্বজ্ঞ "ভারদার" এছে ' গৌতদের এই ত্র উক্ত করিয়াই এবং পূর্ব্বোক্ত উলাহরণ প্রদর্শন করিয়াই এই "মতাজ্ঞ্জা"র ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, বিনি নিজপক্ষে কিছুমাত্র

১। "বলকে বোরাভূপলমার পরগ্রেক দোল লগালে। মতার্কা,"। বা বলকে মনালপি বোরা ন পরিবৃত্তি, কোলং পরগ্রেক বোরা প্রসালগতি, ভরাগ্রন্টার ইত্যুক্তে ব্যাপি চৌর" ইতি তাতেবা নিপ্রবৃত্তান:—"ভার্মার", অস্থ্যান গরিকের।

নোবোদ্ধার করেন না, কেবল পরপক্ষে দেখিই প্রদক্ষন করেন, তাঁহার পক্ষে এই ( নৃতাক্স্তা )
নিশ্রহণান। "তার্কিকর্মণ" প্রস্থে বর্ধরাজ পরে ইহা ভূষণকারের ("ভাষ্যারে"র প্রধান টীকাকার
ভূষণের ) ব্যাখ্যা বনিরা উল্লেখ করিয়াও ঐ ব্যাখ্যার কোন প্রতিবাদ কনেন নাই। উক্ত ব্যাখ্যার
বাদীর শাপাদিত দোষের ভূলাদোর প্রদক্ষনের কোন কথা নাই, ইহা লক্ষ্য করা আবস্তাক। কিন্ত
প্রতিবাদী যদি নিজপক্ষে বাদীর আপাদিত দোষের উত্তার না করিয়া বাদীর পক্ষেও তত্ত্বলা
দোষেরই শাপত্তি প্রকাশ করেন, তাহা হইলে দেই ভ্রেই তাঁহার "নৃত্যমুক্তা" নামক নিশ্রহন্থান
হইবে, ইহাই মহর্ষি সৌতমের মত বলিয়া বুরা ধার। কারণ, তিনি পূর্ব্ধ আহ্নিকের শেষে কথাভাদ
নির্দেশ করিতে ওং প্রে বলিয়াহেন—"সমানো দোরপ্রদক্ষো মতাক্স্তা" ( ৩৯৫ পূর্তা ক্রইবা )।
তদমুদারে ভাষাকার বাৎসায়ন প্রভৃতিও প্রধানে উক্তর্গেই হ্যাখ্যা করিয়াছেন। ভাদর্বজ্ঞ
মহর্ষি গৌতমের মতামুদারে নিশ্রহন্থানের ব্যাখ্যা করিয়েতেও অভ্রন্থ ব্যাখ্যা করিয়াছেন কি না,
ভাষা ক্ষমিণ বিচার করিবেন ॥২০া

#### সূত্র। নিগ্রহস্থানপ্রাপ্তক্তানিগ্রহঃ পর্য্যন্ত্র-যোজ্যোপেক্ষণৎ ॥২১॥৫২৫॥

অনুবাদ। নিগ্রহত্বানপ্রাপ্তের অনিগ্রহ অর্থাৎ যে বাদী বা প্রতিবাদী কোন নিগ্রহত্বান প্রাপ্ত হওয়ায় পর্যানুযোজ্য, তাঁহার অনিগ্রহ বা উপেক্ষণ অর্থাৎ তাঁহার পক্ষে প্রতিবাদীর সেই নিগ্রহত্বানের উদ্ভাবন না করা (১৯) পর্যানুযোজ্যোপেক্ষণ অর্থাৎ "পর্যানুযোজ্যোগেক্ষণ" নামক নিগ্রহত্বান।

ভাষ্য। পর্যাত্বাজ্যো নাম নিগ্রহস্থানোপপত্তা চোদনীয়ঃ। তস্তো-পেক্ষণং নিগ্রহস্থানং প্রাপ্তোহসীত্যনত্বোগঃ। এতচ্চ কন্ত পরাজয় ইত্যকুষ্ক্তয়া পরিষদা বচনীয়ং। ন থলু নিগ্রহং প্রাপ্তঃ স্বকৌপীনং বির্ণুয়াদিতি।

অমুবাদ। "পর্যামুযোজ্য" বলিতে নিগ্রহন্তানের উপপত্তির ছারা "চোদনীর" অর্থাৎ বচনীর পুরুষ। তাহার উপেক্ষণ বলিতে "নিগ্রহন্তান প্রাপ্ত হইয়াছ" এই-রূপ অমুহোগ না করা [ অর্থাৎ যে বাদী অথবা প্রতিবাদীর পক্ষে কোন নিগ্রহন্তান উপন্থিত হইলে তাঁহার প্রতিবাদী তখনই প্রমাণ দারা উহার উপপত্তি বা নিদ্ধি করিয়া অবশ্য বলিবেন যে, তোমার পক্ষে এই নিগ্রহন্তান উপন্থিত হইয়াছে, স্তুতরাং তুমি নিগৃহীত হইয়াছ— সেই নিগ্রহন্তানপ্রথি বাদা বা প্রতিবাদীর নাম পর্যামুযোজ্য। তাহাকে উপেক্ষা করা অর্থাৎ তাঁহার সেই নিগ্রহন্তানের উত্তাবন না করাই "পর্যামু-যোজ্যাপেক্ষণ" নামক নিগ্রহন্তান ] ইহা কিন্তু "কাহার পরাজয় হইল ?" এইরূপে

জিজ্ঞাসিত সভাগণ কর্ত্ত্ক বক্তব্য অর্থাৎ উদ্ভাব্য। কারণ, নিগ্রহপ্রাপ্ত পুরুষ নিজের গুল্ল প্রকাশ করিতে পারেন না।

টিয়নী। এই ত্র বারা "পর্যান্থয়েছো পেক্ষণ" নামক উনিবংশ নিরহন্তানের ককণ ত্তিত হইরাছে। মংগি ইহার ককণ বনিয়াছেন, নিরহন্তানপ্রাপ্ত বাদী অথবা প্রতিবাদীর অনিপ্রহ দে কিরপ ? ইহা ব্রাইতে ভাষাকার "পর্যান্থয়েছা" শব্দ ও "উপেকণ" প্রের অর্থ বাজ করিয়া ভদ্রাবাই উক্ত কক্ষণের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। অর্থাং বাদী অথবা প্রতিবাদী কোন নির্মহন্তান প্রাপ্ত ইংলেও তাঁহার প্রতিবাদী ধনি অন্ত চাবণতা ব্যাহারে কেই নিয় হন্তানের উদ্ভাবন না করেন, ভাহা হইলে সেখানে তিনিই নিগৃহীত হইবেন। তাঁহার পক্ষে উহা "পর্যান্থয়োজ্যোপক্ষণ" নামক নির্মহন্তান। যেমন কোন বাদী প্রথমে কোন হেলাভাস বা ছই হেতৃর বারা নিজপক্ষ স্থাপন করিবেও প্রতিবাদী যদি ব্যাহালে কেই হেলাভাসের উন্তে বন করিয়া, আগনার পকে হেলাভাসরূপ নির্মহন্তান উপস্থিত, স্থতরাং আগনি নিগৃহীত হইবাছেন, এই কথা না বলেন, ভাহা হইবে সেখানে ভিনি নিগৃহীত হইবেন। কারণ, তিনি তাঁহার পর্যান্থয়াল বাদীকে উপেক্ষা করিয়া অর্থাৎ তাঁহার অবস্থাবক্ষরা প্রেরাক্ত কথা না বলিয়া কলাভ বক্তরা বলার তদ্ধারা বাদীর সেই ধেয়াভাস্ত্রপ নিরহন্তান বিষয়ে তাঁহার অপ্রতিপত্তি বা অক্তরা প্রতিপত্র হয়। বাদীর সেই ধেয়াভাস্ত্রপত্তি বা অক্তরা প্রতিপত্র হয়।

প্ৰাপ্ত হয় যে, পৰ্যোক্ত নিপ্ৰাণ্ডানের উদ্লাবন করিবেন কে १ উদ্লাবিত না হইলে ত উণা নিগ্ৰহস্থান হুইতে পারে না। কিন্তু প্রতিবাদীর ভার বারীও ভ উহা উদ্ভাবন করিতে পারেন না। করেণ, উহা তাঁহার পঞ্চে ভয় মর্থাৎ গোপনীয়। আমি নিগ্রহখান প্রাথ্য হইলেও এই প্রতিবাদী তাহ। বুঝিতে না পারিলা, তাহার উল্লাবন করিলা আমাকে নিগৃহীত বংখন নাই, মতএব ভিনি নিগৃহীত হুইরাভেন, এই কথা বাদী কথনই বলিতে পারেন না। কারণ, তাহা বলিনে তাঁহার নিজের নিজহ স্বীক্লতই হয়। ভাষ্যকার উক্ত যুক্তি অহুনারেই পরে বনিয়াছেন যে, পরিবং অর্থাং মধাস্থ সভাগণের নিকটে এই বিচারে কাহার গরাজ্য হইগাছে, এইরপ প্রশ্ন হইলে, তথন তাঁহারাই এই নিগ্রহম্ভানের উত্তাবন করিবেন। অর্থাৎ তখন তাঁহারা অপক্ষণাতে ঐকমতো বলিয়া দিবেন যে, এই বাদী এই নিগ্ৰহশ্বান প্ৰাপ্ত হইলেও এই প্ৰতিমাদী যথাসময়ে তাহা ব্ৰিতে না পারায় তাহা বলেন নাই। স্কুতরাং ইহারই পরাজর হুইয়াছে। ইহুরে পক্ষে উহা "পর্যান্তরোজ্ঞা-পেকণ" নামক নিপ্রহন্তান। বাচস্পতি মিশ্র বলিয়াছেন বে, স্বয়ং সভাপতি কথবা বাদী ও প্রতি-বাদী কর্ম্বক জ্বিজ্ঞাসিত মধ্যস্থ সভাগণ ইহার উদ্রাবন করিলে, তথন সেই প্রতিবাদীই উহার ঘারা নিগুঠীত হইবেন। আর তর নির্ণহার্থ "বাদ" নামক কণার সভাগণ ইহার উদ্ভাবন করিলে সেধানে বাদী ও প্রতিব'দী উভয়েরই নিঞাত তওরার সেই সভাগণেরই জয় হটবে। বস্ততঃ বাদ-বিচারে বাদী ও প্রতিবাদীর অহজার না থাকায় তাঁহাদিগের পরাজ্যকাণ নিগ্রহ হটতে পারে না। সভাগবের জয়ও দেখানে প্রশংসা ভিল্ল আর কিছুই নহে। বাচম্পতি মিলেরও ঐরপই তাৎপর্য্য बुक्तिराज इट्रेंट्य। भन्नेख "बान"विहास बानी खरार खेळा निश्चह्हारनेन्न खेडावन कविरमध साव नाहे।

কারণ, সেথানে তব নির্ণাহই উলেগ্র । স্মৃতরাং তাগতে কাহারই কোন বোব গোপন করা উচিত নহে। বৃত্তিকার বিশ্বনাথও ঐ কথা বলিয়াছেন। ভাষ্যে "কৌনীন" শক্ষের অর্থ গুড়। অমর সিংহ নানার্থবর্গে লিথিয়াছেন,—"অকার্যাগুলে কৌপীনে"।

কোন বৌদ্ধ সম্প্রদায় ইহাকেও নিগ্রহস্থান বলিয়া স্বীকার করেন নাই। উত্থাদিগের কথা এই বে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদী তাহার পর্যাহবোজা বাদাকে নিগৃহীত না বলিগেও তিনি বর্ণন মঞ্জ উল্লৱ বলেন, তথন ভালার ঐ উপেক। কখনও তাহার নিশ্বহের হেতু হইতে পারে না। উদ্যোত-কর এই মতের উল্লেখ করিখা, তত্ত্বে বলিয়াছেন যে, উক্ত স্থলে প্রতিবাদীর বাহা অবভাবক্তবা উত্তর, বালা বলিলেই তখনই বাণী নিগুলীত হন, তালা তিনি কেন বলেন না ? অতএব তিনি বে, অক্সতাবশৃতটে তাহা বলেন না, ইচা স্বীকার্যা। কারণ, নিজের অব্রাবক্তবা দছ্ভরের ক্রুবি ইইলে বিনি বিচাহক, যিনি লিগীযু প্রতিবাদী, তিনি কখনই অন্ত উত্তর বংগন না। সহতর বাদিতে পারিলে অসমুভ্র বলাও কোন সংগই কাহারই উচিত নছে। অত এব খিনি অংশুবক্তবা সহভার কবেন ন', তিনি বে উহা জানেন না, ইংগই প্রতিপর হওয়ায় তিনি অবশ্রই নিগৃহীত হইবেন। বর্ণরাঞ্জ ও বিশ্বনাথ প্রভৃতি বলিখাছেন যে, যে তাল কোন বাদীর অনেক নিগ্রহস্থান উপস্থিত হয়, সেখানে প্রতিবাদী উহার মধ্যে যে কোন একটীর উদ্ধাবন করিলে তাঁহার এই নিগ্রহস্তান হরবৈ না। কিন্তু উদ্যোতকরের উক্ত মুক্তি অনুসারে উহা তাঁহার মত ব্রিয়া মনে হর না। বারম্পতি মিশ্রও ঐ কথা কিছুই বনেন নাই। ধর্মকার্ত্তি প্রভৃতি পুর্বোক্ত হুগেও প্রতিবাদীর পক্ষে "অপ্রতিভা"ই বলিয়াছেন। কারণ, উক্ত স্থলে প্রাকৃত উত্তরের কৃষ্টি না হওয়াতেই প্রতিবাদী তাহা বলেন না। স্কুতরাং তিনি "অপ্রতিতার" বারাই পরাজিত হবৈনে, ইহা বলা যায়। উল্লোভকর এই কথার কোন উরেথ করেন নাই। পরবর্তী বাচম্পতি মিতা ও লয়ন্ত ভট্ট ঐ কথার উল্লেখ করিবা, তছন্তরে বশিষা-ছেন যে, যে স্থলে বাদ্যী নিৰ্ফোৰ হেতুর বারাই নিজপক স্থাপন করেব, দেখানেই পরে প্রতিবাদীর নিজ বক্তব্য উত্তরের ফুর্তি না হইলে তাঁধার পকে "অপ্রতিতা" নামক নিগ্রহন্থান হয়। কিন্তু বে হলে বাদী প্রথমে হেডাভাদের ছাগাই নিজপক ছাপন করেন, দেখানে তিনি প্রথমেই নিজহস্থান প্রাপ্ত হুৎসার প্রতিবাদীর পর্যায়ধোজা। স্বতরাং তখন প্রতিবাদী তাঁহাকে উপেক্ষা করিলে তাঁহার সেই উপেকার বারা উদ্ভাবামান শুহার দেই উত্তর্থিয়ক অজ্ঞানই "পর্যান্থবাজ্ঞাপেকণ" নামক নিঅহস্থান বহিরা কবিত হইডাছে। অর্থাৎ পুর্জোক্তরণ বিশেষ থাকাতেই উহা পৃথক নিঅহস্থান বলিয়া খীকত হইয়াছে। উদ্দোতকর প্রভৃতির মতে "অপ্রতিভা"প্রণে প্রতিবাদী স্লোক পাঠানির ছারা অবস্কা প্রকাশ করেন, ইহাও পূর্বে বনিয়াছি। প্রস্ত এই "প্যান্ত বাজোপেকণ্" মধাস্থ-গণেরই উদ্ধান্য বলিয়াও অহা সমস্ত নিগ্রহস্থান হইতে ইহার কেদ প্রিশদ্টই আছে।২১।

সূত্র। অনিগ্রহস্থানে নিগ্রহস্থানাভিযোগো নিরন্থ-যোজ্যানুযোগঃ ॥২২॥৫২৩॥

অমুবাদ। অনিপ্রহ স্থানে অর্থাৎ বাহা বস্তুতঃ নিগ্রহস্থান নহে, ভাহাতে নিগ্রহ-

স্থানের অভিযোগ অর্থাৎ ভাহাকে নিগ্রহন্থান বলিয়া ভাহার উত্তাবন (২০) নিরমুন যোজ্যামুযোগ অর্থাৎ "নিরমুযোজ্যামুযোগ" নামক নিগ্রহন্থান।

ভাষা। নিগ্রহস্থানলকণত মিথ্যাধ্যবদায়াদনিগ্রহস্থানে নিগৃহীতোথ-দীতি পরং ক্রবন্ নিরন্থবোজ্যানুযোগালিগৃহীতো বেদিতব্য ইতি।

অনুবান। নিগ্রহস্থানের লক্ষণের মিধ্যা অধ্যবদার অর্থাং আরোপবশতঃ নিগ্রহস্থান না হইলেও নিগৃহীত হইয়াছ, ইহা বলিয়া (বাদী বা প্রতিবাদী) নিরস্কু-যোজ্যের অনুযোগবশতঃ নিগৃহীত জানিবে।

টিপ্লনী। এই ক্ষ বারা "নিবছবোজাাত্রোগ" নামক বিংশ নিধংছানের লক্ষণ স্থৃতিত ছইরাছে। যে বাদী বা প্রতিবাদী পুরুষের বস্ততঃ কোন নিগ্রহদান হয় নাই অথবা সেই নিগ্রহ-স্থান হয় নাই, তাঁহাকে 'তুমি এই নিগ্ৰহস্থানের বারা নিগৃহীত হইবাছ', ইহা বলা উচিত নহে। কারণ, তিনি দেখানে নিরমুরোজা। তাঁহাকে অমুরোগ করা অর্থাৎ ঐরপ বলা নিরমুরোজা পুরুষের অমু-বোগ। ভাই উহা "নির্মুবোজালুবোগ" নানে নিঞাংখান বলিয়া কবিত হইয়াছে। বার্গতে ২জাঃ নিগ্রহস্থানের লক্ষণ নাই, তাহাতে ঐ লক্ষণের আরোপ করিবা, নিগ্রহ্যান বলিয়া উল্লাবন করিলে এবং কোন বাদী অন্ত নিগ্রহত্বান প্রাপ্ত হইলেও বে নিগ্রহত্বান প্রাপ্ত হন নাই, জাহার সম্বন্ধে সেই নিগ্রহন্তানের উচাবন করিবেও উহার পকে এই "নিরমুবোজালুবোগ" নামক নিগ্রহন্তান হয়। অসমৰে নিশ্বহন্তানের উত্তাবনও এই নিগ্ৰহন্তানের অভ্ততি । তাই বৃদ্ধিকার বিখনাথ ইহার সামার লক্ষণ ব্যাখ্যা করিলছেন যে, ব্যাদ্যয়ে ব্যার্থ নিগ্রহস্তানের উত্তাবন ভির যে নিগ্রহস্তানের উৱাবন, তাহাই "নির্মু:বাঙ্গামুঘোগ" নামক নিগ্রহ্খান। ইহা যে পূর্ব্বোক্ত "অপ্রতিভা" হইতে ভিন্ন, ইংা বাক্ত করিতে ভাষ্যকার বলিয়াছেন যে, নিগ্রহম্বানের লক্ষণের আরোপবশতঃ এই নিশ্ৰহন্তান হয়। পরবর্ত্তা বৌত্তসম্প্রভাষ ইহাকেও "অপ্রতিত।"ই বলিহাছেন। কিন্ত বাচম্পতি মিশ্র ভাষাকাৰোক্ত বুক্তি স্থাক্ত করিয়া উক্ত মত খণ্ডন করিতে বণিরাছেন যে, উত্তরের অপ্রতিপত্তি বা অজ্ঞানই "অপ্রতিল"। কিন্তু যাহা উত্তর নহে, তাহাকে উত্তর বলিয়া বে বিপ্রতিপত্তি বা ল্লন, তংপ্রযুক্ত এই নিগ্রহ্রান হর। সূত্রাং পূর্বোক্ত "অপ্রতিভা" হইতে ইহার নহান বিশেষ আছে। পরস্ত ইহা হেরাভাদ হইতেও ভিন্ন। কারণ, হেরাভাদ বাদীর পক্ষেই নিগ্রহতান হয়। কিন্তু ইহা প্রতিবারীর পকে নিগ্রহণান হয়। বাচম্পতি মিশ্র পরে এখানে ধর্মকীরির "অনাধনাৰবচনং" ইত্যাদি কারিকা উচ্চত করিয়াও দর্মকীর্ত্তির দক্ষেনার যে, এই নিগ্রহস্থান স্বীকার ক্রিতে বাধা, ইহাও প্রকাশ ক্রিয়াছেন।

ক্ষান্ত ভট্ট উক্ত বৌদ্ধমত গগুন করিতে বলিয়াছেন বে, "নঞ্" শব্দের বে "পর্যাদাস" ও "প্রদল্ধ প্রতিবাহন" নাথে অর্থভেদ আছে, উহার ভেদ না ব্রিখাই এই নিপ্তহন্তানকে "অপ্রতিভা" বলা হইয়াছে। বে ক্ষান ক্রিয়ার সহিতই নঞ্জের সংদ্ধ, দেখানে উহার ক্রিয়ান্থী অভ্যন্তাভাবক্সপ অর্থকে "প্রদল্ভপ্রতিবাং" বলে। পূর্ব্বোক্ত "অপ্রতিভা" শব্দের অন্তর্গত নঞ্জের অর্থ প্রদল্পন

व्याज्यम । जारा रहेरन छेशंत पांत्रा त्या गण, अछि जात महाक्षां जात । करीय नहारनायत অফ বি বা অজানই "অপ্রতিভা", কিব অন চালাবেঃ উত্ত বনই ",নিগ্র লাভাবাগ"। স্থতরাং ধারা দোষ নহে, তাহাকে লোষ বলিয়া বে জ্ঞান, বাহা বিপ্রতিপত্তি অর্থাৎ উক্তরণ ভাষ্ট্রান, তাহাই धरे निधश्यातत मृत, ध कछ देश विधिविधितिधश्यात। किंद्र श्रासी छ "ब विचित्री" অপ্রতিপতিনিগ্রন। ক্তরাং উক্ত উলা নিগ্রন্তান এছ ইইতেই পারে না। কারণ, महास्थारिक बाकान अर बन्हारनायक सरकान जिल्ल भनेती। का ब उसे भाव पर्व मेर्बि त. "অলাধনাঞ্জবচন" এবং "আলোলে লাবন"কে নিম্মত্তান বিশিক্ষেন, ভাহারও উল্লেখ করিয়া বলিয়াছেন বে, উক্ত বাকো "নঞ্" শক্ষের দারা কেবল "প্রশল্পপ্রতিবের" অর্থ এংশ করিলে যাতা সাধনের অজ, তাহার অভুক্তি এবং দোষের উদ্ভাবন ন করা, এই উভুর্ভ নিগ্রহস্থান ৰলা হয়। ভাৱা হইলে কেবল মুৰ্থ টাই নিখংছান হয়। স্প্ৰিছত নিখংভান হেছা লাস ও নিগ্ৰহতান হটতে পাৰে না। অভএব ধর্মকীতির উক্ত বাকো নঞের পর্যালান অর্থও গ্রহণ किश्वा, छेड़ांत कांत्री यांशा बळाठ: गांधानत अब नार्ट, छाड़ांत बठन अबर यांहा बळाड: स्थाय नार्ट, ভালাকে দোৰ বলিয়া উত্তাৰন, এই উভয়ও ভাঁহার মতে নিগ্রহতান বলিয়া ব্যাতি হইবে। মুত্রাং অস্তা দোষের উত্তাবন যে নিগ্রহম্বান, ইহা ধর্মকীর্ত্তিরও স্বীকৃত ব্যাবার। তাহা হইলে পুর্বোক্ত "মপ্রতিভা" হইতে ভিন্ন "নিরন্থবোল্যাক্রবোগ" নামে নিগ্রহতান উংহারও ছাকত। কারণ, সভাদোবের অজ্ঞানই "অপ্রতিভা"। কিন্ত অসভা দোবের উত্তাবনই "নির্দুযোজাকুরোগ"। অবস্ত এই স্থান্ত প্রতিবাদীর সভাগোরের অজ্ঞান্ত থাকেট, কিন্ত উল্ল হইতে ভিত্র পদার্থ বে অসভ্যাদোষের উদ্ভাবন, তাহাই উক্ত স্থলে পরে প্রভিষাদীর নিপ্রাহের হেতু হওয়ার উহাই দেখানে তাঁহার পক্ষে নিএহস্থান বলিয়া স্বীকার্য্য।

এখন এখানে বুঝা আবহাক বে, পুর্কোক্ত "ছল" ও "জাতি" নামক যে ছিবিধ ক্ষম্প্রের, ভাষাও এই "নিরপ্রোজ্ঞাস্থবোগ" নামক নিগ্রহ্থানেরই ক্ষমণিত কর্মাৎ, ইহারই প্রকারখিশের। কারণ, "ছল" এবং "জাতি"ও ক্ষমতা গোষের উদ্ভাবন। ভাই বাচম্পতি মিশ্রও এবানে নিথিরাছেন, "আনন দর্কা জাতরো নিগ্রহ্থানত্বন সংগৃহীতা ভবন্তি"। অর্থাৎ পূর্কোক্ত "সাধর্মান্যা" প্রভৃতি সমন্ত জাতিও ক্ষমতালোবের উদ্ভাবনক্ষণ ক্ষমণ্ডর বনিয়া, উহার ছারাও প্রতিবাদীর নিগ্রহ হয়। স্করাং ঐ সমন্তও নিগ্রহ্থান। প্রকারাখ্যের বিশেবক্রপে উহানিপের ভক্তান সম্পারনের জন্মই পূথক্ক্রপে প্রকারভাবেন মহর্ষি উহানিপের প্রতিপাদন করিয়াছেন। জারন্সনের সর্ক্রেগ্রহ্ণ বৃত্তি"তে বিশ্বনাথও ইহাই বলিয়াছেন"। মহানৈয়ারিক উন্ত্রনাচার্য্য প্রস্কৃতি এই "নিরস্থাক্ষাভ্যোত্থা" নামক নিগ্রহম্বানকে চতুর্বিষধ বনিয়াছেন । ব্যা,—(১) ক্ষপ্রাঞ্চলাল



<sup>)।</sup> অর আন্দোল্ডাপ্রিপু উরপ্রাপি সংশ্রাদেনিকল্পোলাক্গেপিরপ্রিগ্রাল্ডাপ্তিনোক্ল-ভারোক্ প্রকারকেনের অভিপারের বিরাধু ভিবেশ্যার্থনভা —বিরম্পত্তি।

হ। অপ্রান্তকালে এংশং হানালাভাস এব চ। হলানি ভাতঃ ইতি চতাথে ২ক বিবা মতাঃ ।—ভাকিকঃকা।

এছৰ, (২) প্ৰতিজ্ঞাহালাভাস, (৩) ছৰ, (৪) ছাতি। স্ব স্ব অৱসরকে প্রাপ্ত না হইছাই অথবা উহার অতিক্রম করিয়া অর্থাৎ অদমত্তে নিগ্রহস্থানের যে উত্তাবন, তাহাই অপ্রাপ্তকালে গ্রহণ। বেমন বাদীর নিজপক স্থাপনাদির পরে প্রতিবাদী তাঁহার হেতুতে ব্যক্তিচারদোব প্রদর্শন করিছাই বাদীর উত্তরের পূর্বেই যদি বলেন যে, তুমি এই ব্যক্তিচারদোধবশতঃ যদি ভোমার কথিত হেতুকে পরিত্যাগ কর, তাহা হইলে তোমার "প্রতিজ্ঞাহানি" নামক নিগ্রহন্তান হইবে। আর বি ঐ হেজতে কোন বিশেষণ প্রবিষ্ট কর, তাহা হইলে ভোমার "হেল্ডর" নামক নিগ্রহস্থান হইবে। অভিবাদী এইরূপে অসময়ে নিগ্রহত্বানের উত্তাবন করিলে উক্ত ত্বে তিনিই নিগৃহীত হইবেন। কারণ, উহা তাহার পক্ষে অপ্রাপ্তকালে গ্রহণ। উহা প্রথম প্রকার "নিরমুনোজালুরোগ" নামক নিগ্রহস্থান। সমস্ত নিগ্রহস্থানেরই উভাবনের কালের নিহম আছে। তাহার ব্তম্ন করিলে উহা নিশ্রহের হেতু হয়। দেই উদ্ভাবনকালের নিয়মানুসারেই নিগ্রহম্ভানগুলি উক্তঞা্য, অমুক্তগ্রাই ও উচামান্থাক, এই নামত্ত্বে বিভক্ত হইরাছে । যে সমস্ত নিগ্রহত্তান উক্ত হইণেই পরে বুঝা যায়, তাহা উক্তগ্রাহা। আর উক্ত না হইলেও পুর্বের বাহা বুঝা হার, তাহা অহক্তগ্রাহা। আর উচামান व्यवशास्त्रहे वर्शाद विशेषात्र ममायहे बाहा तुला बाह, छाहा डिहामानवाहा। धहेक्रण "अखिकान হাতাভাদ" ও "প্রতিজ্ঞান্তরাভাদ" প্রভৃতি বিতীয় প্রকার "নিরমুগোল্যানুরোগ"। বাহা বস্তত: প্রতিজ্ঞাহানি নহে, কিন্তু তন্ত, ল্যু বনিয়া তাহার ভাষ প্রতীত হয়, তাহাকে বলে প্রতিজ্ঞাহান্তান। "প্রবোধসিদ্ধি" প্রছে মহানৈবারিক উন্ননাচার্য্য "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি সম্ভ নিগ্রহস্থানেরই আভাস স্বিস্তর বর্ণন ক্রিয়াছেন। উহা বস্ততঃ নিগ্রহুয়ান নছে। স্থুইরাং প্রতিবাদী উহার উদ্ভাবন করিবেও তাঁহার পকে "নিরমুঘোজ্যামুবোগ" নামক নিএংস্থান হইবে। তাকিকরক্ষাকার বহদরাজ "প্রবোধনিদ্ধি" গ্রন্থে উদ্ধনের বর্ণিত প্রতিজ্ঞাহানি প্রভৃতির আভাসসমূহের লক্ষণ প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন। টাকাকার জ্ঞানপূর্ণ ভাষার উদাহরণও প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন। কিন্ত অভিবাহনাত্যে সে সমত কথা প্রকাশ করিতে পারিনাম না। বিশেষ জিল্লাস্থ ঐ সমত এই পাঠ করিলে ভাচা ছানিতে পারিবেন। ২২।

#### সূত্র। দিদ্ধান্তমভ্যুপেত্যানিয়মাৎ কথাপ্রসঙ্গো-২পদিদ্ধান্তঃ॥২৩॥৫২৭॥

অমুবাদ। সিদ্ধান্ত শ্বীকার করিয়া অর্থাৎ প্রথমে কোন শান্ত্রসম্মত কোন সিদ্ধান্তবিশেষ প্রতিজ্ঞা করিয়া, অনিয়মবশতঃ অর্থাৎ সেই শ্বীকৃত সিদ্ধান্তের

উজ্জাহা কেলিকেংকুজগ্রাহার্যপরে।
 উজ্জাহা কেলিকেংকুজগ্রাহার্যপরে।
 উজ্জাহার কেলিকেংকুজগ্রাহার্যপরে।

বিপর্য্য রপ্রযুক্ত কথার প্রদন্ধ (২০) অপসিদ্ধান্ত অর্থাৎ "অপসিদ্ধান্ত" নামক নিগ্রহন্থান।

ভাষ্য। কম্সচিদর্যস্থ তথাভাক প্রতিজ্ঞার প্রতিজ্ঞাতার্থবিপর্যয়া-দনিয়মাৎ কথাং প্রদঞ্জয়তোহপ্রিক্সাক্তো বেদিতব্যঃ।

যথা ন সদাত্মানং জহাতি, ন সতো বিনাশো নাসদাত্মানং লভতে, নাসত্ৎপদ্যত ইতি সিদ্ধান্তমভূপেতা স্বপক্ষমবস্থাপয়তি—এক-প্রাকৃতীদং ব্যক্তং, বিকারাশাং সমন্বয়দর্শনাৎ। মূদন্বিতানাং শরাবাদীনাং দৃষ্টমেকপ্রকৃতিত্বং। তথা চারং ব্যক্তভেদঃ স্থ-ছুঃখমোহান্বিতো দৃশ্যতে। তত্মাৎ সমন্বয়দর্শনাৎ স্থাদিভিরেকপ্রকৃতীদং বিশ্বমিতি।

এবমুক্তবানসুযুজাতে—অথ প্রকৃতিবিবকার ইতি কথং লক্ষিতব্যমিতি। যক্ষাবন্ধিতক্ত ধর্মান্তর-নির্ভো ধর্মান্তরং প্রবর্ততে, সা প্রকৃতিঃ।
যন্ধর্মান্তরং প্রবর্ততে নিবর্ততে বা স বিকার ইতি। সোহয়ং প্রতিজ্ঞাতার্যবিপর্যাসাদনির্মাৎ কথাং প্রসঞ্জরতি। প্রতিজ্ঞাতং থল্পনে—নাসদাবির্তবিতি, ন সন্তিরোভবতীতি। সদসতোশ্চ তিরোভাবাবির্ভাবমন্তরেণ ন
কক্ষাচিৎ প্রবৃত্তিঃ প্রবৃত্ত্যুপর্মশ্চ ভবতি। মূদি থল্পন্থিতায়াং ভবিষ্যতি
শরাবাদিলক্ষণং ধর্মান্তরমিতি প্রবৃত্তির্ভবতি, অভূদিতি চ প্রবৃত্ত্যুপর্মঃ।
তদেতব্যুদ্বর্মাণামপি ন স্থাৎ।

এবং প্রত্যবন্ধিতো যদি সূত\*চাত্মহানমসত\*চাত্মলাভমভ্যুপৈতি, তদাস্থাপসিদ্ধান্তো নাম নিগ্রহস্থানং ভবতি। অথ নাভ্যুপৈতি, পক্ষোহ্স্য ন সিধ্যতি।

অমুবাদ। কোন পদার্থের ওথাভাব অর্থাৎ তৎপ্রকারতা প্রতিজ্ঞা করিয়া, প্রতিজ্ঞাতার্থের বিপর্যায়রূপ অনিয়নবশতঃ কথাপ্রসঞ্জনকারীর (২১) অপনিদ্ধান্ত অর্থাৎ "অপনিদ্ধান্ত" নামক নিগ্রহস্থান জানিবে।

বেমন সংবস্ত আত্মাকে ত্যাগ করে না ( অর্থাং ) সংবস্তর বিনাশ হয় না, এবং অসং আত্মাকে লাভ করে না ( অর্থাং ) অসং উৎপর হয় না—এই সিদ্ধান্ত

<sup>&</sup>gt;। "শ্ৰন্থাপ্ৰতা" ইঞাৰ বাব্যানং "কলচিৰপৰি তথাভাবং প্ৰতিজ্ঞাৱে"তি। "প্ৰতিজ্ঞাৰ্থ-বিপৰ্যাহা"ৰিতি অভ্যংশকাৰ্থ-বিপৰ্যাহাৰিতাৰ্থঃ। তংগত"ৰনিম্মাং"নিভাক বাধ্যানং !—তাৎপৰ্যাকীকা।

স্বীকার করিয়া ( কোন সাংখ্যবাদী) নিজ পক্ষ সংস্থাপন করিলেন, যথা—( প্রতিজ্ঞা ) এই ব্যক্ত একপ্রকৃতি, (হেডু) যেছেতু বিকারদমূহের সমন্তর দেখা যায়। (উদাহরণ) মৃত্তিকাশ্বিত শরাবাদির একপ্রকৃতিই দৃষ্ট হয়। (উপনয়) এই ব্যক্তভেদ সেইপ্রকার স্থত্ঃখমোহায়িত দৃত্ত হয়। (নিগমন) স্থাদির সহিত সেই সমন্বয়দর্শনপ্রযুক্ত এই বিশ্ব এক-প্রকৃতি। এইরূপ বক্তা বর্ণাৎ যিনি উক্তরূপে নিজপক্ষ সংস্থাপন করিলেন, তিনি (প্রতিবাদী নৈয়ায়িক কর্ত্ব) জিজ্ঞাসিত হইলেন,—প্রকৃতি ও বিকার, ইহা কিরূপে লক্ষণীয় ? অর্থাৎ প্রাকৃতি ও বিকারের লক্ষণ কি ? (উত্তর) অবস্থিত যে পদার্থের ধর্মান্তরের নিবৃত্তি হইলে ধর্মান্তর প্রবৃত্ত হয়, তাহা প্রকৃতি। যে ধর্মান্তর প্রবৃত্ত হয় অথবা নিবৃত্ত হয়, তাহা বিকার। সেই এই বাদী (সাংখ্য) প্রতিজ্ঞাতার্থের বিপর্যায়রূপ অনিয়মবশতঃ "কগা" প্রদক্ষন করিলেন। যেহেতু এই বাদী কর্তৃক অসং আবিভূতি হয় না এবং সং বস্তু তিরোভূত হয় না, ইহা প্রতিজ্ঞাত হইয়াছে। কিন্তু সং ও অসতের তিরোভাব ও আবির্ভাব ব্যতীত কোন ব্যক্তিরই প্রবৃত্তি ও প্রবৃত্তির উপরম হয় না। (ভাৎপর্যা) অবস্থিত মৃত্তিকাতে শরাবাদিরূপ ধর্মান্তর উৎপন্ন হইবে, এ জন্ম প্রবৃত্তি অর্থাৎ সেই মৃত্তিকাতে শরাবাদির উৎপাদনে প্রবৃত্তি হয় এবং উৎপন হইয়াছে, এ জন্ম প্রবৃত্তির উপরম অর্থাৎ নির্ত্তি হয়। সেই ইহা মৃতিকার ধর্মসমূহেরও হইতে পারে না [ অর্থাৎ উক্ত সিদ্ধান্তে লোকের যেমন শরাবাদির জন্ম প্রবৃত্তি ও উহার নির্ত্তি হইতে পারে না, তজাপ ঐ শরাবাদিরও উৎপতিরূপ প্রবৃত্তি ও বিনাশরূপ নিবৃত্তি যাহা প্রত্যক্ষসিদ্ধ, তাহা হইতে পারে না। কারণ, উক্ত সিকাত্তে মৃত্তিকার ধর্মা শরাবাদিও ঐ মৃত্তিকার ভায় সং, উহারও উৎপত্তি ও विमाण नाइ ]।

এইরূপে প্রভাবস্থিত হইয়া ( বাদী সাংখ্য ) যদি সৎবস্তুর বিনাশ ও অসতের উৎপত্তি স্বীকার করেন, ভাষা হইলে ইহাঁর "অপসিদ্ধান্ত" নামক নিগ্রহন্থান হয়। আর যদি স্বীকার না করেন, ভাষা হইলে ইহাঁর পক্ষ সিদ্ধ হয় না।

টিগ্ননী। এই সূত্ৰ দ্বারা "অগনিধান্ত" নামক একবিংশ নিশ্বহন্থানের কক্ষণ স্থৃতিত হইবাছে।
কোন শান্ত্ৰদন্মত দিছান্ত যে প্রকার, তৎপ্রকারে প্রথমে উহার প্রতিজ্ঞাই উহার স্বীকার এবং পরে
ভৎপ্রকারে প্রতিজ্ঞাত দেই নিছান্তের বিশ্বায় অর্থাৎ পরে উহার বিশ্বাত দিছান্তের স্বীকারই
সূত্রে "অনিহম" শাক্ষর হারা বিবন্ধিত। তাই ভাষাকার স্থোক্ত "অনিহমাৎ" এই পদের ব্যাধানিশে
বিদ্যাহ্ন,—"প্রতিজ্ঞাতার্থ-বিশ্বায়াৎ"। বাদীর গুতিজ্ঞাত নিছান্তের বিশ্বায়ই প্রতিজ্ঞাতার্থবিশ্বায়,

তৎপ্রযুক্ত অর্থাৎ পরে দেই বিপরীত দিল্লান্ত স্বীকার করিয়াই আরন্ধ কথার প্রদক্ষ করিলে তাঁহার "অপ্ৰিদ্ধান্ত" নামক নিঞ্ছিল হয়। ভাষাকার প্রথমে সুমার্থ ব্যাথা। করিলা, পরে ইহার উলাইরণ প্রদর্শন করিতে কোন সাংখ্য বালীর নিজপক স্থাপনের উল্লেখ করিছাছেন। সাংখ্যমতে সংবস্তর বিনাশ নাই, অসতেরও উৎপত্তি নাই। কোন সাংখা উক্ত সিভাস্থানুবারে নিজ পক্ষ স্থাপন করিলেন যে, এই বাক্ত জগৎ এক প্রকৃতি অর্থাৎ সমগ্র জগতের মূল উপাদান এক। কারণ, উপাদান-কারণের বে সমস্ত বিকার থা কার্য্য, তাহাতে উপাদানকারণের সময়র বেখা যায়। বেখন একই মুদ্রিকার বিকার বা কার্যা যে শরাব ও বট প্রভৃতি, তাহাতে নেই উপাধানকারণ মুদ্রিকার সংখ্যাই থাকে অর্থাৎ লেই শ্রাবাদি এবা দেই মৃদ্রিকাষিতই থাকে এবং উহার মূল देशानान्छ कर, हेश पृष्ठे हव । कहेतल कहे ति शाक्त अन वर्गाय किय किय शाक्त भागी वा कर्यन, ভাষাও স্তৰভ্ৰাধ-মোহামিত দেখা বাব। অত এব স্থাৰ, মুংখ ও মোধের সহিত এই অগতের সম্বর্ধ দর্শনপ্রযুক্ত এই জগতের মূল উপাদান এক, ইश দিছ হয়। অর্থাৎ দমগ্র জগৎ ধ্বন স্থবতঃখ-মোহায়িত, তখন থাহার মূল প্রকৃতি বা উপাদানও স্থবছ:খমোহাত্মক এক, ইহা পুর্বোক্তরূপে অন্ত্রান্দির হয়। ভাগ হইলে এই বাক্ত লগৎ যে, দেই মূল প্রকৃতিতেই বিদামান থাকে, ইছা मर, देशा मिक्ष इस । कातन, व्यनर इटेरन छाशांत डेर शक्ति इटेरड शास्त्र ना । वर्गार गारा मून कांत्रल शुर्ख बहेर उहे विश्वाम बारक, छाहात्रहें कछ तरल ध्वेकान बहेर छ लारव। नरह ६ महे मृत कार्य रहेट जाहात अकान रहेट रे भारत ना। मदकार्यायांनी मार्था भूरकी ककरन निक्रमक शानन করিলে, প্রতিবাদী নৈহারিক উহা খণ্ডন করিবার হুন্ত বাদীকে প্রশ্ন করিলেন যে, প্রকৃতি ও তাহার বিকারের দক্ষণ কি 🕴 তছত্তবে বাদী সাংখ্য বলিলেন যে, যে প্রার্থ অবস্থিতই থাকে, কিন্ত ভাষার কোন ধর্মের নিবৃত্তি ও অপর ধর্মের প্রবৃত্তি হয়, দেই পদার্থ ই প্রকৃতি, এবং দে ধর্মের প্রবৃত্তি বা निवृत्ति इद्य, त्यहें धर्महें विकात। त्यस मुखिका श्रीकृति, प्रहेशि छांशत विकात। मुखिका प्रहेशिकाल পরিণত হইলেও যুভিকা অবস্থিতই থাকে, কিন্তু তাহাতে প্রবাধর্মর নিব্রক্তি হইলা ঘটাদিল্লা অন্ত ধর্মের প্রবৃত্তি বা প্রকাশ হয়। বাদী সাংখ্য এইত্রপ বলিলে তখন প্রতিবাদী নৈরায়িক বলিলেন যে, অদতের আবির্ভাব অর্থাৎ উৎপত্তি হয় না এবং দতের বিনাশ হয় না, ইছাই আপনার প্রতিজ্ঞাত বা স্বাকৃত সিদ্ধান্ত। কিন্তু দতের বিনাশ ও অদতের উৎপত্তি বাভীত কাহারই বটানি ঞার্যো প্রবৃত্তি এবং উহার উপরম বা নির্ভি হইতে পারে না। কারণ, যে সৃতিকা অবস্থিত चारक, जाहारक परेनिकान धर्मालक छेदनल इरेरक, धरेकान द्विशहरे वृक्तियान वाकि परेनि निर्मारन প্রবৃত্ত হয়, এবং দেই মৃত্তিকা হইতে ঘটাদি কোন কার্য্য উৎপন্ন হইয়া পেলে, উৎপন্ন হইয়াছে, ইহা বুঝিলা দেই কার্যা হইতে উপরত অর্থাৎ নিবুত হয়। এই যে, দর্কলোক্ষিত্র প্রবৃত্তি ও তাহার উপত্রম, তাহা পুরেরাক্ত বিদ্ধান্তে উপপত্র হুইতে পারে না। কারণ, মুত্তিকাদি উপাধানকারণে ঘটাদি কার্য্য সর্বাদাই বিদ্যমান থা কিলে তদ্বিধনে প্রবৃত্তি হইতে পারে না। দির প্রার্থে কাহারও প্রবৃত্তি হয় না। প্রবৃত্তি মনীক হুইলে তাহার উপরম্প বলা বাম না। আর উক্ত সিদ্ধান্তে কেবল বে, विधानि कार्या ब्लादका श्रादृत्ति इस नां, देश नरह, शब्द मुखिकांत धर्म पहानि कार्यात उदलिख छ

বিনাশরূপ যে প্রবৃত্তি ও নির্নত্তি প্রতাক্ষণিত, তাহাও হইতে পারে না। উৎপত্তি ও বিনাশ কিন্ন আবির্ভাব ও তিরোভাব বলিয়া কোন প্রার্থ নাই, এই তাংগার্যাই ভাষালার এখনে আবির্ভাব ও তিরোভাবের কথা বলিয়াছেন। কল কথা, অনতের উৎপত্তি ও নতের বিনাশ থাকার না করিলে পূর্ব্বোক্ত প্রবৃত্তি ও ভাহার উপরম কোনজপেই উপগল হইতে পারে না। প্রতিবাদী নৈলায়িকের এই প্রতিবাদের সত্ত্তর করিতে অন্যর্থ ইইলা বালী নাংখা পোষে যদি সতের বিনাশ ও অনতের উৎপত্তি প্রাক্তার করেন, তাহা হইলে উহোর পক্ষে "আদিলাত্ত" নামক নিগ্রহত্তান হয়। কারণ, তিনি প্রথমে সতের বিনাশ হয় না এবং অনতের উৎপত্তি হয় না, এই সংখ্যা সিন্ধান্ত শীকারপূর্বাক নিজ্ঞান্ত হাপন করিলা, পরে উক্ত সিন্ধান্তর বিগরীত সিন্ধান্ত শীকার করিলা নাবৰ হইতে হয়। তাহা বীকার না করিলেও তাহার নিজ পক্ষ দিল্ধ হয় না। তাহাকে নেধানেই কথাত্তর করিলা নাবৰ হইতে হয়। তাই তিনি আরক্ষ কথার ভঙ্গ না করিলা, ও হার স্বীকৃত সিন্ধান্ত" নামক নিগ্রহ্থান বারা নিগৃহীত হইবেন।

বৃত্তিকার বিশ্বনাথ এথানে সংক্ষেপে দরলভাবে ইহার উবাহরণ প্রবর্শন করিয়াছেন দে, কোন বাদী 'আমি সাংখ্য মতেই বলিব,' এই কথা বলিহা কার্যামাত্রই সৎ, অর্থাৎ ঘটাদি সংস্ত কার্যাই ভাহার উপাধান কারণে বিনামানই থাকে, এই সিদ্ধান্ত সংস্থাপন করিলে, তথন প্রতিবাদী নৈৱাত্তিক বলিলেন বে, তালা হইলে সেই বিদামান কার্যোর আধিন্ডাবরূপ কার্যাও ত স্থ, স্মতরাং তাহার জন্ম কার্য বাগার বার্থ। আর যদি দেই আবিভাবেরও আবিভাবের জ্ঞাই কারণ বাগার আবক্তক বদ, তাহা হইলে দেই আবিভাবের আবিভাব প্রভৃতি অনন্ত আবিভাব স্বীকার করিতে বাধ্য হওয়ার অনবস্থাদোষ অনিবার্য্য। তখন বাদী বনি উক্ত অনবস্থাদোষের উদ্ধারের জন্ত পরে আবির্জাবক অস্থ বুলিয়া, উহার উৎপত্তি স্বীকার করেন, তাহা হুইলে তাহার পক্ষে "অপসিদ্ধান্ত" নামক নিগ্রহ-স্তান হয়। কারণ, তিনি প্রথমে সাংখ্যমতান্ত্রনারে কার্যামাত্রই সং, অনতের উৎপত্তি হয় না, এই দিল্লান্ত ত্বীকার করিলা, উহা সমর্থন করিতে শেবে বাধা হইরা আবিভাবরণ কার্যাকে অসং ৰণিয়া বিশৱীত দিল্ধান্ত স্বীকার করিয়াছেন। পূর্বেলাক্তরণ স্থলে "বিরুদ্ধ" নামক ছেবাভাদ স্থাবা পূৰ্ব্বোক্ত "প্ৰতিজ্ঞাবিরোধ"ই নিগ্ৰহন্তান হইবে, "অপদিদান্ত" নামক পৃথক নিগ্ৰহন্থান কেন স্বীকৃত ইয়াছে 🕈 এতজনৰে উদ্দোভকরের ভাৎপর্যা-ব্যাধ্যার বাচম্পতি মিতা যুক্তির হারা বিচার**পূর্মক** বলিয়াছেন বে, যে স্থানে প্রতিজ্ঞার্থের সহিত হেতুর বিরোধ হয়, সেখানেই "বিজ্ঞা" নামক হেত্রা-ভাস বা "প্রতিজ্ঞাবিরোধ" নামক নিগ্রহখান হয়। কিন্ত উক্ত খলে প্রতিজ্ঞার্থরণ প্রথমোক সিদ্ধান্তের সহিত শেষোক্ত বিপরীত সিদ্ধান্তেরই বিরোধ্যশতঃ পরস্পার বিক্তা-সিদ্ধান্তবাদিতা-প্রযুক্ত বাদার অদানর্থা প্রকটিত হওলায় এই "অপদিছাত্ত" পুথক্ নিগ্রহস্থান বলিলাই স্বাকার্য। বৌদ্ধ সম্প্রানার ইহাকে নিপ্রহস্থান বলিয়া স্বীকার করেন নাই, ইহা এবানে বৃত্তিকার বিশ্বনাথ লিখিয়াছেন। কিন্ত তাঁহার। যে আরও অনেক নিগ্রহখান যাকার করেন নাই, ইহাও পুর্বে বলিয়াছি এবং তাঁহাদিদের মতের প্রতিবাদও প্রকাশ করিয়াছি।২৩।



# সূত্র। হেত্রাভাগা । হ যথোক্তাঃ ॥২৪॥৫২৮॥

অমুবাদ। "বথোক্ত" অর্থাৎ প্রথম অধ্যায়ে বেরূপ লক্ষণ বারা লক্ষিত হইয়াছে, সেইরূপ লক্ষণবিশিক্ত (২২) হেবাভাসদন্হও নিগ্রহম্থান।

ভাষা। হেত্বাভাসাশ্চ নিগ্রহস্থানানি। কিং পুনর্কণান্তরযোগা-জ্বোভাসা নিগ্রহস্থানহমাপরা যথা—প্রমাণানি প্রমেয়্রমিত্যত আহ যথোক্তা ইতি। হেত্বাভাসলক্ষণেনের নিগ্রহস্থানভাব ইতি। ত ইমে প্রমাণালয়ঃ পদার্থা উদ্দিক্তা লক্ষিতাঃ পরীক্ষিতাশ্চেতি।

অনুবাদ। হেরাভাসসমূহও নিগ্রহান। তবে কি লকণা স্বরের সম্বর্ধনতঃ অর্থাৎ অন্ত কোন লকণবিশিক্ট হইয়া হেরাভাসসমূহ নিগ্রহানের প্রাপ্ত হয় ? বেমন প্রমাণসমূহ প্রমেরর প্রাপ্ত হয়, এ জন্ত (সূত্রকার মহর্বি) "বলোক্তাঃ" এই পদটী বলিয়াছেন। (তাৎপর্যা) হেরাভাসসমূহের লক্ষণপ্রকারেই নিগ্রহম্বানয় অর্থাৎ প্রথম অধ্যায়ে হেরাভাসসমূহের যেরূপ লক্ষণ কথিত হইয়াছে, সেইরূপেই ঐ সমস্ত হেরাভাস নিগ্রহান হয়।

দেই এই প্রমাণাদি পদার্থ কথাৎ তামশান্ত প্রতিপাদ্য প্রমাণাদি যোড়শ পদার্থ উদ্দিষ্ট, লক্ষিত এবং পরীক্ষিত হইল।

টিপ্লনী। মহর্ষি "প্রতিজ্ঞাহানি" প্রভৃতি বে বাবিংশতি প্রকার নির্মহন্থান বণিয়াছেন, তন্মধা হেবাভাগই চরম নির্মহন্থান। ইহা প্রতিজ্ঞাহানি প্রভৃতির ভাব "উক্তর্প্রাহ্ম" নির্মহন্থান হইনেও অর্থ-লোধ বণিয়া প্রধান এবং অন্তান্ত নির্মহন্থান না হইনে সর্ব্ধেশের ইহার উদ্ভাবন কর্ত্তব্য, ইহা স্থতনা ক্রিতেই মহর্ষি সর্ব্ধেশ্যে ইহার উদ্ভাবন কর্তব্য, ইহা স্থতনা ক্রিতেই মহর্ষি সর্ব্ধেশ্যে ইহার উল্লেখ করিয়াছেন। মহর্ষি সর্ব্ধেশ্যম স্থান্ত ধ্যোভাগত্তর প্রকৃত্তিরেও করিয়াছেন এবং প্রথম অধ্যান্তের বিভাগ্য আহ্মিকে সেই হেবাভাগকে পঞ্চারিধ বণিয়া বণাল্যনে দেই সমস্ত হেবাভাগকে পঞ্চারিধ বণিয়া বণাল্যনে দেই সমস্ত হেবাভাগকে বণিয়াছেন। কিন্তু সেই সমস্ত হেবাভাগকে আবার নির্মহন্থান বলায় প্রশ্ন হয় বে, ধেমন মহর্ষির ক্ষিত্ত প্রমাণ পদার্থ প্রেম্বাভাগত হইলে, তথন উহা প্রমেণ হয়, ৩জাণ প্রেম্বাক্তর হেবাভাগতম্মুহও কি ক্ষম্ত কোন লক্ষণাক্রান্ত হইলেই তথন নির্মহন্থান হয় ? তাহা হইলে সেই লক্ষণও এথানে মহর্ষির বক্তব্য। এ কল্প সংহর্ষি এই স্থানে শেষে বলিয়াছেন,—"বাথোক্তাঃ"। কর্তাৎ প্রথম ক্ষমান্তে হেবাভাগতম্বাদ্ধ হয় বিরুদ্ধান হয় । স্থান্ত হয়াছে কর্ষাৎ উহার বিরুদ্ধান হয় । অব্যান ক্ষমিত হয়াছে কর্ষাৎ ভালা বলা অনাবঞ্জক। ভালাবারও মহর্ষির উক্তন্তিত্বান হয়। স্থান্ত করিয়াছেন। তাহা হইলে মহর্ষি আবার প্রথমে হেবাভানের পৃথক উর্নেধ

করিরাছেন কেন ? তাঁহার কথিত চরম পদার্থ নিগ্রহন্তানের মধ্যে হেন্ডাতাদের উল্লেখ করিরা এখানে তাহার সমস্ত লক্ষণ বলিলেই ত হেখাভাষের ওপ্রজাপন হয়। এতছন্তরে মহর্ষির সর্ক-প্রথম স্থান্তর ভাবো ভাষাকার বলিগ্নাছেন বে, কেবল তব নির্বয়ার্থ জিগীবাশুর গুরু শিষা প্রভৃতির ৰে "বাদ" নামক কথা, ভাহাতেও হেছাভাগরণ নিগ্রন্থান অবস্তা উদ্ভাব্য, ইহা স্থচনা করিবার জন্মই মহবি পুর্বের নিগ্রহতান হইতে পৃথক্রপেও বেরাভালের উল্লেখ করিয়াছেন। ভাষাকারের তাৎপর্যা দেখানে ব্যাথাত হইমাছে (প্রথম ধন্ত, ৬৫—৬৮ পূর্রা মাইবা)। তাৎপর্যাটাকাকার বাচম্পতি মিশ্র দেখানে বলিবাছেন যে, ছেড়া ভাবের পথক উল্লেখের হারা বাদবিচারে কেবলমাত্র ट्यां जानक्रण निव्यव्यान्ये त्य ऊँडारा, देशरे एठिङ द्य नारे। किन्त त्य ममञ्ज निव्यव्यान्य उँडारम না করিলে বাদবিচারের উদ্দেশ্য ওল-নিপয়েরই ব্যাঘাত হয়, সেই সমস্ত নিপ্রহন্থানই বাদবিচারে উद्धांका, हेशहे উहात बाता एडिंड हहेबांट्ह। তाहा हहेला ह्यांडालात छात्र "नान", "अधिक" এवर "অপ্ৰিলাক্ত" নামক নিগ্ৰহস্থানও যে, বাদ্ধিচাৱে উত্তাব্য, ইহাও উহার দারা স্থাচিত হইয়াছে বুকা বার। স্থচনাই প্রের উদ্দেশ্র। প্রে মতিরিক্ত উক্তির বারা মতিরিক্ত তর্গ প্রতিত হয়। বস্ততঃ প্রথম অধ্যায়ের বিতাম আহ্নিকের প্রারম্ভে বাদনক্ষণপুত্রে "পঞ্চাবধবোপপরং" এবং "দিলান্তাবিকলঃ" এই পদৰ্গের বারাও বে, বাদবিসারে "নান", "অধিক" এবং "অপদিলান্ত" নামক নিগ্রহস্থান উত্তাবা বলিয়া স্থতিত হুইয়াছে, ইহা ভাব্যকারও দেখানে বলিয়াছেন এবং পঞ্চাব্যবেদ্ধ প্রয়োগ বাতীতও যে বাদবিচার হইতে পারে, ইহাও পরে বনিয়াছেন। কিন্তু বৃত্তিকার বিশ্বনাথ দেখানে ভাষাকারের ঐ কথার নারাও নিজমত সমর্থন করিয়াছেন বে, বাদবিচারে "নান" এবং "অধিক" নামক নিগ্রহতানেরও উদ্ভাবন উচিত নছে। ২স্তবঃ বে বাছবিচারে পঞ্চাবছবের প্রয়োগ হয়, তাহাতে "নুনে" এবং "অধিক" নামক নিগ্রহয়ানও উদ্ভাব্য, ইহাই দেখানে ভাষ্যকারের তাৎপর্য্য বুঝা বার । নতেৎ দেখানে তাহার পূর্ব্বোক্ত কথা দংগত হয় না ( প্রথম বও, ৩২৮ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য )। বাদবিচারে যে, "নান" এবং "অধিক" নামক নিগ্রহস্থানও উভাব্য, ইছা বার্ত্তিক্রার উল্লোভকরও যুক্তির হারা সমর্থন করিরাছেন। কিন্তু মহানৈরায়িক উদ্বনাচার্য্যের মতাস্থ্যারে "তাৰ্কিকঃফা" গ্ৰন্থে ব্ৰদ্রাজ "ন্ান", "অধিক", "অপসিভাত্ত", "প্রতিজাবিরোধ", "অনস্ভাবণ", "পুনুকক্ত" ও "অপ্রাপ্তকাল", এই সপ্তপ্রকার নিগ্রহত্বান বাদবিচারে উদ্ভাবা বলিহাছেন। তবে ঐ সপ্ত প্রকার নিগ্রহত্থান দেখানে কথাবিজেদের হেতু হয় না, কিন্ত "হেত্বাভান" ও "নিরন্থবোভ্যান্ত-स्थान अहे निकारशानवहरे बानविजात-श्राम कथाविताक्तरत एक रहा, देशे छिनि मर्सार्यात বশিরাছেন। বাক্সালয়ে এখানে তাঁহার সমস্ত কথা বাক্ত করিতে পারিলাম না।

মংবির এই চরম প্রৱে "চ" শব্দের দারা দারও অনেক নিগ্রহন্তান প্রচিত হইরাছে, ইহা অনেকের মত। বৃত্তিকার বিশ্বনাথ উক্ত মত থণ্ডন করিতে বনিয়াছেন বে, তাহা হইলে প্রৱে "বাথোকাঃ" এই পরের উপপত্তি হয় না। কারণ, সেই সমস্ত অহুক্ত নিগ্রহ্মানে বথোক্তত্ব নাই। কিন্তু মহর্ষির কঠোক্ত হেলাভাগেই তিনি বথোক্তত্ব বিশেষণের উল্লেখ করার বৃত্তিকারোক্ত ঐ অনুপ্রসিত্ত হৈতে পারে না। শ্রীমন্বাচম্পতি মিশ্রাও এই প্রেটক "চ" শক্ষের দারা অনুক্ত সমুচ্চরের

কথা বলিরাছেন। বরদরাজ ঐ "চ" শব্দের বারা দৃষ্টান্তনোব, উক্তিদোব এবং আত্মান্তরানি ওর্কপ্রতিবাত, এই অক্সুক্ত নিধাংস্থানভাষের সমুক্তাহের ব্যাব্যা করিবাছেন। "বাদিবিনোদ" আছ শকর মিশ্র ঐ "5" শক্ষের প্রয়োগে মচর্ষির উক্ষেণ্ড বিহরে আরও অনেক মততেদ প্রকাশ করিয়া-ছেন। শৈবাচার্য্য ভাসক্ষিত্ত গৌতমের এই খ্যুতের ব্যাধা। করিলা, পরে ইয়ার বারা বালী বা প্রতিবাদীর ছর্মচন এবং কণোলবাদন অভূতি এবং ছলবিশেষে অপশন্ধপ্ররোগ প্রভৃতিও নিপ্রহন্তান বলিলা বুঝিতে হইবে, ইলা বলিলাছেন'। ততরাং তিনিও যে ঐ "চ" শক্তের ছারাই ঐ সমস্ত এহণ করিয়াহেন, ইহা বুঝিতে পারি। কিন্ত বরদরাজ বে, "দৃষ্টান্তাভাস"কেও এই স্ত্রেক "6" শব্দের হারাই কেন গ্রহণ করিরাছেন, ইহা বৃথিতে গারি না। কারণ, দৃষ্টান্ত পদার্থ হেতৃশুক্ত বা দাধাশুক্ত হইলে তাহাকে বলে দৃষ্টান্তাভাদ, উহা হেল্বাভাদেরই অন্তর্গত। তাই মহর্ষি গৌতম ভারদর্শনে দুষ্টাঝাতাদের কোন লকণ বলেন নাই। বরদরাজও পুর্কে হেল্লাভাসের ব্যাখ্যা করিয়া, শেষে এই কথা বলিয়াছেন ২ এবং পরে কোন হেলাভানে কিরুপ দুষ্টাস্তালা কিল্পে অন্তর্ভ হল, ইহাও বুঝাইছাছেন। স্নতরাং মহবি হেলাভাগকে নিএহস্থান বলায় তদৰাবাই পক্ষান্তাস এবং দুষ্টাস্তাভাস্ত নিগ্ৰহত্বান বলিয়া ক্ষিত হইগছে। বাৰ্ত্তিক্ষার্থ পুর্বের (চতুর্য পুত্রবার্ত্তিকে ) এই কথাই বলিয়া, মহবি নিগ্রহস্থানের মধ্যে দৃষ্টাস্তাভাগের উরেপ কেন করেন নাই, ইহার সমাধান বরিয়াছেন। প্রীমদ্বাচম্পতি নিপ্র দেখানে উন্ম্যাতকরের ভাৎপর্য্য ব্যাখ্যা করিতে মহর্ষির এই চরম হুত্রে "বেখাভাদ" শব্দের অন্তর্গত "হেডু" শব্দের ঘারা হেতু ও দুটাস্ত, এই উভরই বিবক্ষিত বলিরা "হেত্বাভাদ" শব্দের বারা "হেত্বাভাদ" ও "দুষ্টাস্তাভাগ", এই উভয়ই মহর্ষির বিবক্ষিত অর্থ, ইহা বলিয়াছেন। কিন্তু মহর্ষির এরণ বিবক্ষার প্রবাহন কি এবং উদ্যোতকরের পূর্ব্বোক্ত কথার উদ্ধণই তাৎণর্য্য হইলে তিনি পরে এই খুত্তের উক্তরণ আখ্যা কেন করেন নাই ? বাচন্দতি হিশ্রই বা কেন কটবলনা করিলা একপ ব্যাখ্যা করিতে গিয়াছেন, ইহা স্থধাগণ বিচার করিবেন।

ন্তারশান্তে হেতৃ ও হেডাভাদের অরপ, প্রকারভেদ ও তাহার উনাহরণাদির বাাথা। অতি বিস্তৃত ও চুরুছ। বৌদ্ধদশ্রদায়ও উক্ত বিষয়ে বহু স্থক্ষা বিচার করিয়া গিয়াছেন। দিও নাগ প্রভৃতির মতে পক্ষে দত্তা, দপক্ষে দত্তা এবং বিশক্ষে অদত্তা, এই লক্ষণ ইয়বিশিষ্ট পরার্থ ই হেতৃ এবং উহার কোন লক্ষণশৃত্ত হইলেই তাহা হেডাভাদ। উক্ত মতাত্ত্বারে স্প্রপ্রচীন আল্ডাহিক ভাষণ হও ঐ কথাই বলিয়াছেন"। বস্থবন্ধ ও দিও নাগের হেতৃ প্রভৃতির ব্যাথারে উল্লেখপূর্বাক

এতেৰ ছুৰ্ব্যন্তশোলবাৰিক্ৰাধীনাং সাধনাভূপবোলিকেৰ নিঅব্ছান্থং বেৰিতবাং। নিৰ্দ্বশাদ্ধপশ্লান বীনাৰপীতি ।—"ভাৰসাথ", অধুমান পরিছেদ্বের পের।

 <sup>।</sup> ম পুত্রি ২ং কিমিতি চেচ্পুইাছালাস-কম্পন্।
 অন্তর্ভাবো মততেবাং কেলালাংসৰু পক্ষ ে—তার্কিকঃকা।

গ। সন্ পক্ষে সভূপে সিংকা বাব্ততক্বিপক্ষত:।
 কেতৃত্তিক ক্ষেত্ৰ ক্ষেত্ৰ ক্ষেত্ৰ কিবলৈ বিশ্ববিদ্ধাৰ । — কাবাৰেলাত, এন পাঃ, ২১শ।

উদ্যোতকর "ভারবার্ত্তিকে"র প্রথম অধ্যাতে (অবহব ব্যাথার) তাঁহাদিগের সমস্ত কথারই সমালোচনা ও প্রতিবাদ করিয়া থণ্ডন করিয়া গিয়াছেন। বাচম্পতি মিশ্র তাহার বাাথা। করিয়া গিয়াছেন। উদ্যোতকরের হেরাভাসের বহু বিভাগ এবং তাহার উদাহরণ ব্যাথাও অতি হর্মোর। সংক্রেণে ঐ সমস্ত প্রকাশ করা কোন রূপেই সম্ভব নহে। তাই ইছ্যা সর্বেও এথানেও বর্থানিত ভাহা প্রকাশ করিতে পারিগাম না। বৌদ্ধমূগে শৈবাহার্যা ভাদর্মজ্ঞও তাঁহার "ভারদারে" হেরাভাসের বহু বিভাগ ও উদাহরণাদির হারা তাহার ব্যাথা। করিয়া গিয়াছেন। তাহা ব্রিলেও ঐ বিবরে অনেক কথা বুঝা বাইবে। নিউন্যা প্রভৃতি নানা প্রকার প্রতিজ্ঞাভান ও দৃষ্টাছাভান প্রভৃতিরও বর্ণনপূর্মক উদাহরণ প্রদর্শন করিয়াছিলেন। নিউনাগের ক্ষুদ্র প্রস্থ "ভারপ্রবেশে"ও ভাহা দেখা বার। বৌদ্ধস্প্রদারের ভার তাহাদিগের প্রতিহ্নী অনেক মহানৈয়াহিকও বহু প্রকারে বিশেষেরও থণ্ডন করিয়াছেন এবং অনেকে দিউনাগের প্রদেশিত উদাহরণ বিশেষেরও থণ্ডন করিয়াছেন। এ বিবর প্রথম বণ্ডে তাহাদিগের কথা কিছু প্রকাশ করিয়াছি এবং শক্ষাভান" বা "প্রতিজ্ঞাভান" প্রভৃতি বে হেরাভাসেই অন্তর্ভূত বলিয়া তর্ধশী মহর্বি গৌতম তাহার পৃথক্ উল্লেখ করেন নাই, ইহাও বনিয়াহি। অয়স্ত ভট্টও সেখানে ঐ কথা স্পষ্ট বিশ্বাহেন (প্রথম বণ্ড, ০২ পূর্চা ও ২৪৭-৪৮ পূর্চা স্লেইর।)।

ভাষাকার এখানে শেষে তাঁহার ঝাখাত সমত শার্রার্থের উপসংহার করিতে বলিয়াছেন বে, সেই এই প্রমানাদি পদার্থ উদ্দিন্ত, লক্ষিত ও পরীক্ষিত হইল। অর্থাৎ প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থ ই ভাষদর্শনের প্রতিপাদা। এবং উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষার দারা সেই সমস্ত পদার্থের প্রতিপাদন বা ভব্জাপনই ভাষদর্শনের ঝাগার। সেই ঝাগার ছারাই এই ভাষদর্শন তাহার সমস্ত প্রমোজন দিছ করে। স্মৃত্যাং মহর্ষি গোতম দেই প্রমাণাদি বোড়শ পদার্থের উদ্দেশপূর্ক্ত কক্ষণ বনিরা জনেক পদার্থের পরীক্ষা করিয়াছেন। মহর্ষির কর্ত্তব্য উদ্দেশ, লক্ষণ ও পরীক্ষা এখানেই সমাপ্ত হয়াছে। স্মৃত্যাং ভাষদর্শনও সমাপ্ত হইয়াছে।

মহর্ষির শেষোক্ত ছই পত্রে "কথকাতোক্তিনিরপানিগ্রহন্থানব্যপ্রকরণ" (१) সমাপ্ত ইইরাছে এবং মপ্ত প্রকরণ ও চতুর্বিশংতি পত্রে এই পঞ্চম অধ্যাবের ছিত্রীর আহ্নিক সমাপ্ত ইইরাছে। এবং বাচপাতি নিপ্রের "প্রায়স্থচীনিবদ্ধ" প্রশ্নাস্থারে প্রথম ইতে ৫২৮ পত্রে আয়দর্শন সমাপ্ত ইইরাছে। তাৎপর্যাটীকাকার প্রাচীন বাচপাতি মিশ্রই বে, "ভারস্থচীনিবদ্ধে"র কর্তা, ইহা প্রথম বঞ্জের ভূমিকার বলিয়াছি এবং তিনি বে, ঐ প্রয়ের সর্বাশেষাক্ত মোকের সর্বাশেষে "বস্তব্দেশ্রে" এই বাকোর হারা তাহার ঐ প্রস্থবমাধির কাল বলিয়া গিয়াছেন, ইহাও বলিয়াছি। বাচপাতি মিশ্রের প্রয়ন্ত ঐ "বৎসর" শক্ষের হারা গাহারা শকান্ধ প্রহণ করেন, তাহানিগের মতাশ্রমারেই আমি পূর্ব্বে করেক স্থলে গুরীর লগম শতান্থী তাহার কাল বলিয়া উল্লেখ করিয়াছি। কিন্ত "বংসর" শন্ধ হারা অনেক স্থলে গুরীর লগম শতান্থী তাহার কাল বলিয়া উল্লেখ করিয়াছি। কিন্ত "বংসর" শন্ধ হারা অনেক স্থলে "সংবং"ই গৃহীত হইরা থাকে। তাহা ইইলে ৮৯৮ সংবং অর্থাৎ ৮৪১ গুরীকে বাচপাতি মিশ্র "ভায়স্থচীনিবদ্ধ" হচনা করেন, ইহা বুরা বায় এবং ভারাই প্রক্তার্থ বলিয়া গ্রহণ করা হায়। কারণ, উন্তরনাচার্য্যের "লক্ষণাবলী" প্রম্বের শেষোক্ত

শ্লোকে তিনি ৯০৬ শকান্দে (৯৮৪ খুটান্দে ) এ গ্রন্থ রচনা করেন, ইবা কথিত বইরাছে। এবং উদরনাচার্য্য বাচম্পতি নিশ্লের "ভারবান্তিক-তাৎপর্য্যাইকতান্ধি" নামে যে টাকা করিরাছেন, ভারার প্রায়ন্ত তাঁহার "নাতঃ সরস্বতি"—ইত্যাদি প্রার্থনা-শ্লোকের ছারা এবং পরে তাঁহার অভাত্ত উক্তির ছারা তিনি যে বাচম্পতি নিশ্লের অনেক পরে, তাঁহার বাাখ্যাত ন্যার্থান্তিকতাৎপর্য্য পরিভ্রন্তরে প্রকাশ করিবার উদ্বেশ্রেই "ন্যার্থান্তিকতাৎপর্য্যা পরিভ্রন্তরে প্রকাশ করিবার উদ্বেশ্রেই "ন্যার্থান্তিকতাৎপর্যা-পরিক্তি" নামে টীকা করিরাছেন এবং দেই পরিভ্রিত্ব জন্যই প্রথমে সরস্বত্তী নাতার নিকটে ঐক্রপ প্রার্থনা করিরাছেন, ইহা ম্পার্ট বৃদ্ধা যার। এইরূপ আরও নানা করিবে বাচম্পতি নিশ্র যে উত্তর নহামার্থিক নহেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। স্পত্তরাং বাচম্পতি নিশ্লের "ব্যন্ত-বস্তবংসকে" এই উক্তির ছারা তিনি যে খুটার নবম শতাকীর মধ্যতাগ পর্যান্তই বিদ্যান ছিলেন, ইহাই বৃন্ধিতে হইবে। তাঁহার অনেক পর্বর্ত্তী মিথিলেশ্বরম্বরি স্বতিনিবন্ধকার বাচম্পতি মিশ্র "ন্যায়স্থতীনিবন্ধে"র রচ্যিতা নহেন। তিনি পরে নিজমতান্তন্যারে "নায়স্থতোকার" নামে পৃথক্ গ্রন্থ রচনা করেন"। তাঁহার মতে ন্যায়ন্তনির স্ক্রমংখ্যা তেওঁ। অন্যান্য কথা প্রথম থণ্ডের ভূমিকার দ্রন্তব্য যথা।

বোহক্ষপাদমূষিং ভাষঃ প্রত্যভাদ্বদতাং বরম্।
তন্ত বাৎস্থায়ন ইনং ভাষ্যজাতমবর্ত্তরৎ॥
ইতি শ্রীবাৎস্থায়নীয়ে ভাষ্যভাষ্যে পঞ্চমোহধায়ঃ॥

অমুবাদ। বক্তৃগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠ অফণাদ ঋবির সম্বন্ধে যে কায়ণাত্র প্রতিভাত হইয়াছিল, বাংস্থায়ন, তাহার এই ভাষ্যসমূহ প্রবর্ত্তন করিলেন অথীৎ বাংস্থায়নই প্রথমে তাহার এই ভাষ্য রচনা করিলেন।

ব্রীবাৎস্থায়নপ্রণীত ক্রায়ভাষ্যে পঞ্চম অধ্যায় সমাপ্ত।

টিপ্লনী। ভাষ্যকার দর্বলেবে উক্ত স্নোকের দারা বলিরাছেন যে, এই ভারণাত্র অক্ষণাদ থাবির সম্বন্ধে প্রতিভাত হইরাছিল। অর্থাৎ ভারণাত্র অনাদি কাল হইতেই বিদানান আছে। অক্ষণাদ থাবি ইহার কর্তা নহেন, কিন্তু বক্তা। তিনি বক্তৃত্রের্ছ, স্বতরাং ভাষ্যপাত্রের অতিহর্কোধ তব্ব পুত্র দারা প্রপ্রণালীবক্ত করিয়া প্রকাশ করিতে তিনি সমর্থ। তাই ভগবদিছার তাঁহাতেই এই ভার্যপাত্র প্রতিভাত হইরাছিল। তা্যকার উক্ত খোকের পরার্ক্ষে তিনি যে, বাংভারন নামেই প্রপ্রান্ধি ছিলেন এবং তিনিই প্রথমে অক্ষণাদ থবির প্রকাশিত ভাষ্যপাত্রের এই ভাষ্যদমূহ অর্থাৎ কম্পূর্ণ ভাষ্য রচনা করিয়াছেন, ইহাও ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন। অহল্যাপতি গৌতম মুনিরই নামান্তর অক্ষণাদ, ইহা "ক্রনপ্রান্তে"র বচনানুসারে প্রথম বর্ণের ভূমিকার বলিয়াছি। প্রপ্রাচীন

শ্রীবাচশাতিশিংশে মিথিবেশ্বংক্রিশা।
 শ্রিবাতে মুনিধুর্থবান্তিশেলিভ্রমান্ত বহুব 

শর্মান্তর্বান্ত্রিশার প্রথম সোল।

ভাগ কবি তাঁহার "প্রতিমা" নাটকে যে মেগাতিথিঃ ভারণাত্তের উরেথ করিরাছেন', দেই মেধাতিথিও অহলাপতি গৌতমেরই নামাস্তর, ইহা পরে মহাভারতের বচন বারা ব্রিয়াছি। স্তত্যাং ভাদ কবি বে মেধাতিথির স্তারশাস্ত্র বলিয়া সৌত্তমের এই স্তারশাস্ত্রেইর উল্লেখ করিয়াছেন, এ বিষয়ে সন্দেহ নাই। মহাকবি কালিদাস ভাঁহার প্রথম নাটক "মালবিকাগিমিত্র" দর্বাধে দদখানে যে ভাদ কৰিব নামোৱেধ করিবাছেন, তিনি যে গৃষ্টপূর্ববিত্তী স্থাচীন, ইহাই আমরা বিশান করি এবং তিনি বে কৌটলোরও পূর্ববর্তা, ইহাও আমরা মনে করি। কারণ, ভান কবির "প্রতিজ্ঞানৌগজরায়ণ" নাউকের চতুর্থ অঞ্চের "নবং শরাবং দণিগলা পূর্ণং" ইত্যাদি লোকটি কৌটিলোর অর্থাজের দশ্য অধিকরণের তৃতীয় অধ্যান্তের শেষে উক্ত হইরাছে। কৌটল্য দেখানে "অপীহ শ্লোকৌ ভবতঃ"—এই কথা বলিয়াই অন্য শ্লোকের সহিত ঐ শোকটা উদ্ধৃত করিয়াছেন। কিন্ত ভাগ কবিও যে পরে তাঁহার স্কৃত নাটকে অন্যের রচিত ঐ লোকটা উক্ত করিয়াছেন, এ বিষয়ে কোন প্রধাণ পাওয়া বার না। সে বাহা ইউক, ভাস কবি বে, খুইপূর্ববর্তী স্থপাচীন, এ বিষয়ে আমানিধের সন্দেহ নাই এবং তাহার দময়েও যে মেধাতিধির ন্যামশাস্ত্র বলিখা গৌতমপ্রকাশিত এই ন্যায়শাস্ত্রের প্রতিষ্ঠা ছিল এবং ভারতে ইহার অধায়ন ও অধাপনা হইত, ইহাও আমরা উহার পুর্বোক ঐ উক্তির ছারা নিঃসলেহে বুঝিতে পারি। ভাষাকার বাৎজায়নও যে, খুই পুর্বাবর্ত্তী সংপ্রাচীন, এ বিষয়েও পুর্বেষ কিছু আলোচনা করিয়ছি। কিন্ত ভাহার প্রকৃত সময় নির্ভাবণ পক্ষে এ পর্যান্ত আর কোন প্রমাণ পাই নাই।

বাংখ্যামনের অনেক পরে বিজ্ঞানবাদী নবাবৌদ্ধ দার্শনিকগণের অভ্যানকালে নহানৈরারিক উদ্যোতকর সেই বৌদ্ধ দার্শনিকগণের প্রতিবাদের গণ্ডন করিয়া গৌতদের এই ন্যায়শাস্ত্রের প্রনঃ প্রতিষ্ঠা করেন। তিনি তাহার "ন্যায়বার্ত্তিকে"র প্রারুদ্ধে বিদ্যান্তরের প্রনাধ শাস্ত্রং করবাতে জগান। কুতার্কিকাজ্ঞাননিবৃত্তিহেতুঃ করিবাতে তদ্য দলা নিবছঃ"। চীকাকার বাচম্পতি মিশ্র এখানে দিও নাগ প্রভৃতিকেই উদ্যোতকরের বৃদ্ধিত্ব কুতার্কিক বলিয়া আখা করিয়াছেন। কিন্ত দিও নাগ প্রভৃতি জীবিত না থাকিলে উদ্যোতকরের "ন্যায়বার্ত্তিক" নিবন্ধ তাহাদিগের অজ্ঞান নিবৃত্তির হেতু হইতে পারে না। পরস্ত পঞ্চন অধ্যানের দ্বিতীর আহ্লিকের দানশ ক্রের বার্ত্তিকে উদ্যোতকর দিও নাগের প্রতিজ্ঞানকণের থগুন করিতে বলিয়াছেন,—"যন্ত্র ব্রবীদি দিল্লান্তপরিশ্বর এয় প্রতিজ্ঞাই তাদি। দেখানে বাহম্পতি মিশ্র ব্যাখ্যা করিয়াছেন, —"বন্ধু ব্রবীদি দিল্লান্তপরিশ্ব এয় প্রতিজ্ঞাই কথার প্রতিবাদ করিয়াছিলেন। উদ্যোতকর দিও নাগের শুক্র বস্থবন্ধর অনেক কথারও উল্লেখ করিয়া প্রতিবাদ করিয়াছিলেন। উদ্যোতকর দিও নাগের শুক্র বস্থবন্ধর অনেক কথারও উল্লেখ করিয়া প্রতিবাদ করিয়াছেন। পাশ্চান্তা অনেক ঐতিহাণিকের শুক্র বস্থবন্ধর অনেক কথারও উল্লেখ করিয়া প্রতিবাদ করিয়াছেন। পাশ্চান্তা অনেক ঐতিহাণিকের

<sup>&</sup>gt;। রাবণঃ—ভোগ কাঞাবোলেক্সি, সালোগালং বেব্যবাহে, মানায়িং বর্মণাঞ্জ, মাহেবর বোগণাঞ্জ, বাইশান্তানর্থণাঞ্জ, মেরাতিবেনারণাঞ্জ, আচেতসং আত্মকরক"।—প্রতিমা নাটক, পর্কম বস্ক।

২। বেবাতিখির্মহাজ্ঞা সৌত্মস্তপদি ছিলঃ। বিষ্কুল তেন কালেন পদ্ধাঃ কংছাবাতিক্রবং ঃ—শান্তিপ্রক, বোক্ধর্মপর্ক, ২৯০ জ্বরাই।

864

শ্বিত বুরীর চতুর্প শতান্ধীই বস্তবন্ধর সময় এবং তাঁহার শিবা দিও নাগ পঞ্চম শতান্ধীর প্রারম্ভ পর্যান্ধ নীবিত ছিলেন। এই মত সতা হইলে উদ্যোতকরও পঞ্চম শতান্ধীর প্রারম্ভেই নিও নাগ ও তাঁহার শিবাসপ্রধারের অঞ্জান নিবৃত্তির জন্য "নারবার্ত্তিক" রচনা করেন, ইহাই আমরা মনে করি। (পূর্ববহুরী ১৬৫ পূর্চ্চা ক্রেরা)। প্রথম অধ্যান্তের প্রথম আছিকের ০০শ ও ০৭শ স্ব্যের বার্ত্তিকের বাাঝার বাচন্দাতি মিল্ল "প্রবন্ধ-করণে" এবং "অত্র স্ববন্ধনা" এইরূপ উল্লেখ করার স্থবন্ধ নামেও করার হিন্দার প্রকাশ করিবাছিলাম। কিন্তু ঐ বিষয়ে কোন প্রধাণ পাওরা বার না। স্বতরাং মুদ্রিত প্রথমে বস্থানার বার বাব লবন ধর্মকীর্ত্তিকে কীর্ত্তি নামে উল্লেখ করিবাছিল, তজ্ঞান বস্থবন্ধকে স্থবন্ধ নামেও উল্লেখ করিবাছেন, তজ্ঞান বস্থবন্ধকৈ স্থবন্ধ নামেও উল্লেখ করিবাছেন, ইহাই খুবিতে হইবে। উপসংহারে আরও অনেক বিষয়ে অনেক কথা লেখা ছিল, কিন্তু এই প্রয়ন্ত মার কলেবরবৃত্তি প্রভিত্তাবানের অভিনেত্ত না হওরার তাহারই ইচ্ছাস্থলারে এখানেই নিবৃত্ত হইলাম। তাহার ইচ্ছা

হুগ্মান্ট-ছ্যোক-বঙ্গান্ধে যো বঙ্গান্ধ-যশোহরে। প্রামে 'তালখড়ী'নান্দি ভট্টাচার্য্যকুলোত্তবঃ॥ পিতা স্তিখরো নাম ফস্ত বিহান মহাতপাঃ। মাতা চ মোক্ষদা দেবী দেবীৰ ভূৰি যা স্থিতা।। সরোজবাসিনী পত্নী নিজমূক্ত্যর্থমেব হি। यः कानीमानग्रम्वका पूर्वतः पूर्वव एपा छरेपः॥ অশক্তেনাপি তেনেদং গভাষ্যং ভাষ্মদর্শনম্। যথাকথঞ্চিদ্ব্যাখ্যাতং সর্কশক্তিমদিছয়া॥ পঠेल लोवान् मश्ताया त्नायका हेनमानिकः। পশ্যস্ত ভতদ্গ্রন্থাংশ্চ টিপ্পন্যামুপদশিতান্॥ সম্প্রদায়বিলোপেন বিকৃতং যৎ কৃচিৎ কৃচিৎ। বাৎস্থায়নীয়ং তদ্ভাষ্যং স্থায়ঃ শোধয়স্ত চ। ভাষ্য-বার্ত্তিক-তাৎপর্যাদীকাদিগ্রন্থবর্জু নাম। পরিস্কারে ন মে শক্তিরন্ধস্থেব হুতুকরে॥ তত্র যন্তাঃ কুপামন্তিঃ কেবলং মেহবলম্বনম্। পদে পদে कृषागुर्देका नमस्टरेमा नमा नमः॥ ।।

# শুদ্দিপত্র

-11

| পূঠাৰ | অত্য                   | 98                        |
|-------|------------------------|---------------------------|
| *     | ৰে মুদ্ধি              | বে বুদ্ধি                 |
| >     | উহার                   | উহার                      |
|       | "(হয়ংতক্স             | "দেয়ং বস্ত               |
|       | <b>সম্প</b> র্         | সমাগ <b>্</b>             |
| ₹€    | "इरमदेश्य तृश्रःख      | "यटमदेवय दृश्रङ           |
| 24    | "ৰথাতোৱৰ[জ্ঞাদা"       | মতাকরে "কথাতো ব্লাজিকাসা" |
| 00    | কপহিত্বাহণ             | কণ্যিত্বা                 |
| 41    | এই স্থলে               | এই হত্তে                  |
| 66    | "देवशांकद्रशंकप्रश्वा" | "देवशक्त्रगनिकाखमञ्ज्य।"  |
| 19    | প্রমাশনাহ              | প্রমাণমাহ                 |
| 40    | बनदार् तकः             | खनद्वण् त्रज्ञः           |
| be    | ভাৰি                   | <b>इं</b> डग्रानि         |
| 36    | স্ক্রিকেশা             | দর্কাপেকা                 |
| 205   | প্রবিষাপুর             | ঐ পরমাণ্ব                 |
| 306   | পরম্পরা                | পরস্পরা                   |
| 225   | বিভাছামান              | বিভয়ামান                 |
| 556   | করিবার বারাই           | কারিকার দারাই             |
| 250   | না হাওয়ার -           | ना इंडग्रांब              |
| 529   | তত্ত্ব সৰ্বভাষা        | তত্ৰ ন পৰ্বভাৰা           |
| 201   | স্থ্যে শেষে            | স্থান শেষে                |
| Ser   | অগেবিতাব হার           | <b>ভাগরিতাবস্থা</b>       |
| . 360 | खेलगिक इद              | উপপত্তি হয়               |
| 268   | <b>দৃষ্ঠান্তর</b> পেই  | <b>দৃষ্টান্তরণে</b>       |
| 560   | সম্ভানভাচৰুকোনৰুকা     | সন্তানানিরমো নাপি যুক্তঃ  |
| 205   | <b>मृ</b> श्रेरदन्त    | দু ৱেডেনা                 |
| 300   | যথোড়পঃ।               | ব্যথাজুপঃ।                |
| >98   | এই পুস্তকের            | ঐ পুত্তকের                |
|       | কেয় বিষয়ের           | ক্ষেববিষয়ের কাশভেদে      |

| পুঠাৰ | ব্ৰন্ত                     | 96                       |
|-------|----------------------------|--------------------------|
| 445   | স্থিধ প্রবন্ধঃ             | मनांवि औरजः              |
| 120   | বাধ্য                      | दार्गगा                  |
| 326   | <b>मवटीर्थ</b>             | দেৰভীৰ্থ                 |
| 329   | চণ্ডালানিনীচনাভিরও         | চণ্ডালাদির নীচলাতিজনক    |
| 205   | यथो क । जर                 | वर्शकास                  |
| 204   | शांद्रमा ७ शांत्मत नवस्थित | क्षंद्रमां ९ शान, नमस्ति |
| 230   | একবারে স্পত্তীর্থ          | न्महोर् <del>व</del>     |
| 233   | তত্ত জাননিৰ্বয়ক্ত প       | ভন্ত-নিৰ্ণয়ৰূপ          |
| 325   | যথাৰ্থকণে অনুমত            | যগাৰ্থকাপে অনুমিত        |
| 224   | মহবিদ                      | * <b>ম</b> হবির          |
| 223   | चर्च                       | যারা                     |
| 265   | শন্ধ কি অনিতা              | শস্থ অনিতা               |
| 290   | গো ব্যাপকত্ব               | গোৰ্ব্যাপকত্ব            |
| २१৮   | <b>শ</b> ক্ৰিছ             | দক্তিমন্ত্ৰ              |
| 230   | <b>क्कर्</b>               | ভদুৰণ                    |
| 229   | এইরণ বাদীর                 | व्हेंकरभ वानी व          |
| 334   | উভাবনাই                    | <b>देल्</b> डावनहे       |
| 599   | অপ্রাপ্তির পক্ষেও          | অপ্রাপ্তিশক্ষেত্র        |
| 400   | ভব্যক্রিও                  | ভাষা কারও                |
| 930   | "ক্রাপাভাবাৎ"              | "কারণাভাবাৎ"             |
| 058   | <b>इंडरां</b> व            | इंडाव                    |
|       | <b>टामगा</b> र             | <b>अगर</b>               |
| 090   | र्नाविरन्दग                | ৰ্ণবিশেষণ                |
| 095   | नक चेंगानित                | শক্ত বটাদির              |
| 911   | <b>भ</b> त्यं व            | দ্ধের                    |
| 870   | <b>প্ৰতিবাৰা</b>           | প্ৰতিজ্ঞাবাৰ্য           |
| 240   | পদাৰ্ভেৰ                   | भ <b>मा</b> र्खन्न       |
| 809   | ইতি প্ৰদক্ষৰ               | <b>২তি প্ৰদ</b> কাৎ      |
| 820   | নিগ্ৰহন্থান                | নিগ্ৰহছান                |
| 828   | কোন পৰাৰ্থের               | কোন উক্ত পদার্থের        |
| 800   | ৰল্মান্ডেন                 | ৰলিখাছেন                 |

| পূঠাৰ | <b>শঙ্</b> ষ        | . 0%                   |
|-------|---------------------|------------------------|
| 802   | আধ্যাতে প্রের       | আখ্যাত-পদের            |
| 860   | আর বাহ              | আৰু যাহা               |
| -     | ভন্মলন্তাৎ          | হন্ গ্ৰাৎ              |
| 848   | এই স্থতা            | <b>८</b> रे रज         |
| 869   | প্রকৃত              | পুনক্ত                 |
| 84>   | বিহুছে প্রবেজনবর    | বিক্লদ্ধপ্রাধনবৰ       |
| 848   | সান্ধ্র্য।          | সহি <b>ৰ্থা</b>        |
| 101   | "কাৰ্য্যবাদকাৎ"পদের | "কাৰ্য্যবাদকাৎ"এই পদের |
| 8± ¢  | ক্তায়শান্তেইর      | ভাষশাংক্রথ             |

# পরিশিষ্ট।

## প্রথম খণ্ডে—

| পূৰ্বাহ   | 46%                               | 34                      |
|-----------|-----------------------------------|-------------------------|
| (ভূমিকাম) | উদ্যোতকর                          | উদ্যোতকর                |
| 3 300     | ছুৰ্বধা:                          | ছ্ৰ্প্,ধাঃ              |
| 20175 *** | ভত্ত-নিৰ্গাহ                      | তত্ত-নিশীনীযু           |
| 28        | निक् <b>त</b> ्र                  | সিক্ষর ুৎসং             |
|           | আগদ্ধংত                           | আগদ্ধংতী                |
| 06        | ইচ্ছাম: কিমণি                     | ইচ্ছাৰি কিমপি           |
| 01        | টীকা হইতে পাবিবাছিল না।           | টাকা হয় নাই।           |
|           | ইচ্ছাম ইতি।                       | ইচ্ছামীতি।              |
| ٠٠٠ ده    | অনুসন্ধান হারা ফলে                | অনুসন্ধান ধারা          |
| 209 ""    | এই মতটি জৈন ভাষ গ্ৰন্থেও দেখা বাৰ | । धरे मठी तक दिन        |
|           |                                   | मडा यानम, विश्व जानक    |
|           |                                   | জৈন গ্রন্থে অন্তর্মণ মত |
|           |                                   | আছে।                    |

## বিতীয় খণ্ডে—

পুঠাছ অভয়

35

২১৭ পূর্নায় ভাষো (৪ পং ) "কেন চ করেনানাগতঃ, কথমনাগভাপেকাতীতসিদ্ধিরিতি নৈত-ছেকাং"—এইরূপ পাঠান্তরই আফ ।

০৫৬ পূর্তায় টিপ্লনীতে "প্রথমে ত্রিস্থত ছিল, ইহাও চরক বলিয়াছেন"—এই অংশ পরিত্যাজা।
০৫৮ প্রমার কর্তা অর্থাৎ

দৰ্বশেষ

ভদ্দিপত্তের

পরিশিষ্টে

অর্থাৎ প্রত্যেককারণত্বের

অর্থাৎ প্রভাক্ষকারণত্বের

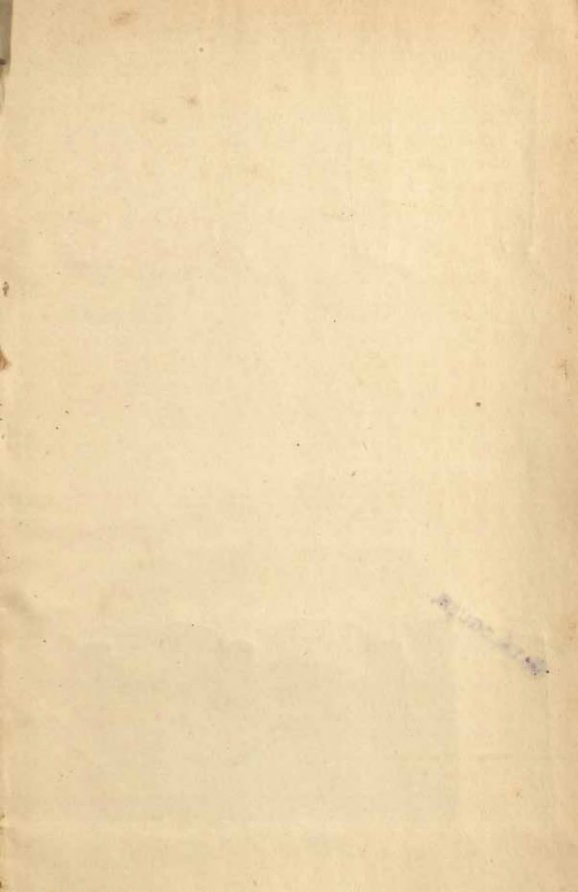
### তৃতীয় খণ্ডে—

| ৰিতীয় স্চীপত্ৰে— | -1/• কণাদস্ত্ৰের প্রতিবাদ। | কণাদ <i>স্</i> ত্তের |
|-------------------|----------------------------|----------------------|
|                   | সমালোচনা ও                 | সমালোচনা ও প্রতিবাদ। |
|                   | भूगायांनी -                | শ্ভবাদী—             |
| 18                | / "অবিভাগাদিভি             | "ন কর্মাবিদ্যাগাদিতি |
| 055               | भटनार्यकः।                 | শিশোর্যতঃ ।          |

### চতুৰ্থ খণ্ডে—

| 88   | ভৎকারিশ্বা             | ভৎকারিভদ্বা          |
|------|------------------------|----------------------|
| 2000 | বশ                     | বশত:                 |
|      | সম্পাদয়তত             | সম্পাদ্যতীতি         |
| 65   | ৰ নান্তরাণুপ           | বল্লান্তরানুপ        |
| 070  | বাৰ্ত্তিককার কাত্যায়ন | বার্ত্তিককার কুমারিল |





Philosophy - Nyaya Nyaya - Philosophy

"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

S. B., 149. N. DELHI.